

# ٠ وزون المالية

مُديَّرِعَام بالتربيَّة وَالتَّعليم بطَنطا ورَثِيسُ الجَمعيَّة العَامة للدعوة إلى اللَّه بجمهُورية مِصْرالعَربيَّةُ

الجزءالثاني

المياولكياة



الجزء الثاني (1): الطبعة الأولى : ١٦ رجب ١٤٢٧ هـ، ١٠ أغسطس ٢٠٠٦ م

رقم الإيداع المحلى : ٢٠٠٦ / ٢٠٠٦

النترقيم الدولي . I.S.B.N = 977-17-3753

طبع في: وار فوبار للطباعة

<sup>(</sup>١) يمكن الحصول على الجزء الأول بالمكتبات الكبرى بالقاهرة و الأقاليم أو الناشر بالقاهرة تـ ١٤٠٥٥.

### السَّلَقَالِهُمَاء ﴿ مُقَالَمُنَ ؟ ٣ ﴿ وَزَيْ إِلَّهُ وُزَيْرِهِ السَّلِقَ الْمُؤْرِثِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُونِ الْمُؤْمِ ا

## بري المحالة ال

الحمد لله ، والصلاة والسلام على حبيب الله ومصطفاه ؛ سيدنا محمد ؛ إمام أهل الهدى وباب القرب لحضرة الله ، وآله وصحبه وكل من والاه .... وبعد ...

طلب مني بعض الإخوة الصادقين ؛ إعادة طباعة كتاب "اشراقات الإسراء:" ؛ نظراً لأنه دليل وافٍ للسالك إلى الله ، وتوضيح كافٍ للواصل إلى مولاه ، وبيان شافٍ للمتمكن في طريق الله ، وقد أعاننا الله بتوفيقه وكرمه على ذلك وتم طبعه فى حلة جديدة مزيدة و منقحة ، وقد طرح بالفعل بالأسواق ، ثم رأينا أن نضيف إليه ما استجد – و هو هذا ( الجزء الثاني ) الذي بين يديك – في احتفالات الإسراء السنوية بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين بالجيزة ، حيث أننا اقتصرنا في جمع المادة العلمية لهذا الكتاب على السهرات المباركة التي تقام في هذا المسجد كل عام ، ولم نسجًل فيه كل ما فتح علينا به بشأن هذه الرحلة المباركة في كافة الإنحاء ؛ خوفاً من الإطالة والملل.

وقد قام الإخوة الصادقون الحاج مصطفى عبدالموجود والحاج محسن عبدالحي بتفريغ هذه الدروس من شرائط التسجيل وكتابتها ، وقام الإستاذ أحمد سعيد الغنام بكتابتها على الكمبيوتر وتخريج الآيات والأحاديث ، ثم قام أهل الإختصاص بمراجعتها لغوياً وإملائيا وإخراجها فنيا والإشراف على الطباعة ، فجزاهم الله جميعاً عنا خير الجزاء ، والله أسأل أن ينفع به من قرأه ، ويجعله نوراً وفتحاً لمن عمل بما فيه .

وصلى الله على معلِّم الناس الخير ، وعلى آله وصحبه وسلم.



: الجميزة. محافظة الغربية . 潘 : ١٩٥٥-٥٣٤٠-٠٠٠ 🖂

•• T • - E • - 0 T £ £ £ T • : =

السَّلَقَالِكُوْمِ اللهِ مُقْتَلَمِّمَ : ؛ اللهِ وَزِي الْمُلْوُرُنِينَ

سينكان الذي أسرى يعَيْره لَيْلًا طُنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْدِ الْأَقْصَى الذي يَارِثُنَا حُولَهُ لْرَيْهُ مِنْ آيَانِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمياعُ البَصِيرِ

آيَنْ اللهُ اللهُ

## البِّانْبِي الْحَالِي الْمُ

الْنَّظْرَةُ وَالْتَّرْبِيَّةُ الْرُّوحَانِيَّة ﴿ نَظَرَاتُ الْحَبِيبِ الْمُصْطَفَى أَسْرَارُ الْنَظْرَةِ ﴿ إِشَارَاتُ الْسَّالِكِينَ فِي مِعْرَاجِ الْنَّبِيِّ الأَمِينِ حَقِيقَةُ الْدُّنْيَا ⊖ نَقَاءُ الْقُلُوب حَقِيقَةُ صَلاةِ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ



أَيْنَاً ١٠٤ لَيُؤَوِّ البقرة

## السَرَاقَ الْمُخْسَلِ الْمُخْفِقُ النَّاتِي: الْمِنْافِي : الْمِنْافِي الْمُؤْرِنِينَ الْمُؤْرِنِينَ

## الْجَاكِكَا لَكُوْلَ الْنَظْرَةُ وَالْتَرْبِيَّةُ الْرُّوحَانِيَّة '' مُنْذَلْتَكُلِّكُ الْمُنْكِ

الحمد لله الذي فتح أبواب قلوبنا لرحيق حبيبه ومصطفاه ، وجعله منا سهل المنال ، قريب الأخذ والتناول .

والشكر لله على خزن العطاء التي فتحها لنا الله ، والتي لم يتمتع بعشر معشارنا ، وعشر معشارنا . وعشر معشارها أحدٌ من السابقين ، وخصنا بها ربنا فضلاً منه ونعمة. عَجَلَكَ .

والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد بن عبدالله ، روح أرواحنا ، وبهجة قلوبنا ، وسرِّ أسرارنا ، والباب الأعظم الذي يفد منه لناكل هبات الله وعطاء الله ، حتى نكون بفضله ..... من رجال الله المدالين على الله بالله ، صلِّ الله وسلم على صاحب المدد ، وسر الإعطاء والإمداد ، واليد العظمى الإلهية التي تفضلت علينا بالعطاء والنوال ، واجعلنا يا ربَّنا من زمرة هؤلاء الرجال ، ومن أهل هذا الحال ... آمين آمين يا رب العالمين

أما بعد ....فيا إخواني ويا أحبابي بارك الله وَ الله عَلَمُ أَجْمَعِين ، أود في البداية أن أنبه إلى أمرين : .. الأمر الأول :

أن اجتماعنا في هذه الليلة في هذه الأيام من كل عام ؛ ليس القصد منه سماع العلم ، فأنتم والحمد لله كلكم علماء بالله ، وما أفرغ على صدوركم من العلم الوهبي يملأ جبالاً ؛ وإن كنتم أدباً زائداً منكم تستحيون أن تخرجوه وتبرزوه لعباد الله.....

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) كانت هذه المحاضرة عقب صلاة العشاء بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين – محافظة الجيزة بمناسبة ذكرى الإسراء والمعراج مساء الخميس ۳۰ رجب، ۱ ۱۹۹ هـ الموافق ۱۹ نوفمبر ۱۹۹۸م.

## نَظَرَاتُ الْحَبِيبِ الْمُصْطَفَى

لكن الغرض الأول من هذه اللقاءات..:

أن نتلاقى ؛ وأن نحظى بنظرة من حبيب الله ومصطفاه على الله عناصة أن هذه الله النظرة فقد وقف على طريقه كما تروى الروايات الصحيحة (١):

امرأة عجوز شوهاء – أى حسناء – وقالت: يا محمد انظرني! .؟ ، فقال جبريل عليه السلام: يا محمد لا تلتفت إليها! ، ووقف رجل وقال: يا محمد انظرني! ، فقال جبريل عليه السلام: يا رسول الله لو نظرت إليه لغوت أمتك .

ووقف شيخ كبير وقال: يا محمد انظرني! ، ووقف رجل آخر .....

ثم قال جبريل: يا رسول الله أما المرأة العجوز الشوهاء فهي الدنيا، ولم يبقى من عمر الدنيا إلا ما بقى من عمر هذه العجوز؛ ولو نظرت إليها لفتنت بها أمتك، وأما الشيخ فهو إبليس؛ ولو نظرت إليه لغوت أمتك، وأما الرجل الأول هو داعي اليهود ولو نظرت إليه لتهودت أمتك، وهنا وقفة:

فكثير منا لا يفقه معنى " تهودت أمتك " ، أو الرجل الأخير داعي النصارى

<sup>(</sup>٣)رواه البيهقى فى دلائل النبوة عن أبي سعيد الخدرى ﴿ وَيه : " فَبَيْنَمَا أَنَا أَسِيرُ عَلَيْهِ ( أَى على البراق ) إِذْ دَعَانِي دَاعٍ عَنْ يَمِينِي : يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أُجِبُهُ ، وَلَمْ أَقِمْ عَلَيْهِ ، فَيَيْنَمَا أَنَا أُسِيرُ عَلَيْهِ إِذْ دَعَانِي دَاعٍ عَنْ يَسَارِي : يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ فَلَمْ أَوْمُ عَلَيْهِ ، وَلَمْ أَقِمْ عَلَيْهِ وَمَيْنَمَا أَنَا أُسِيرُ عَلَيْهِ إِذْا أَنَا بُومْرَاةٍ حَاسِرةٍ عَنْ ذِرَاعَيْهَا وَعَلَيْهَا مِنْ كُلِّ زِينَةٍ خَلَقَهَا اللّهُ ، فَقَالَتْ : يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ يَا مُحَمَّدُ أَنْظِرْنِي أَسْأَلُكَ فَلَمْ أَقِمْ عَلَيْهَا وَلَمْ أَقِمْ عَلَيْهَا حَتَّى أَتَيْتُ بَيْتَ الْمَقْدِسِ فَأَوْقَقْتُ دَابِّتِي بِالْحَلْقَةِ الَّتِي كَانَتِ الْأَنْبِيَاءُ تُوثِقُهَا بِهِ ، فَقَالَ جِبْرِيلُ وَلَيْقَ اللّهُ أَكْبُو ، اللّهُ أَكْبَوُ " ، فَقَالَ جِبْرِيلُ وَلَمْ أَقْمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنْكُونِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أَوْمُ عَلَيْهِ فَالَ : فَقُلْتُ : بَيْنَمَا أَنَا أَسِيرُ إِذْ دَعَانِي دَاعٍ عَنْ يَسِينِي يَا مُحَمَّدُ أَنْظُرْنِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أَجْبُقُهُ أَقُمْ عَلَيْهِ قَالَ : فَلَا كَا يَوْبُونِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أَجْبُقُهُ أَقُمْ عَلَيْهِ قَالَ : فَاكَ دَاعِي الْيَهُودِ أَنَا إِسْرُونِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أَقُومُ عَلَيْهِ قَالَ : فَالَى اللّهُ الْعَرْنِي أَسْأَلُكَ ، فَلَمْ أَلْفُونُ إِنَّ اللّهُ اللّهُ مَا إِلَيْكَ لُو أَجْبُعُهُ اللّهُ مَا أَنْ أَسْرِبُونَ عَلَيْهِ الْلَالُ ، فَلَمْ أَقِمْ عَلَيْهِ الْعَرْنِي أَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ الْقَالَتُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّ

ولو نظرت إليه لتنصرت أمتك ، وتهودت يعني : أخذت طباع اليهود - وقد كان يغلب عليهم حب الدنيا ، ويتمسكون بظواهر التشريع - وتنصرت يعني أخذت حالة النصارى من التروحن والإقبال على الأعمال الصالحات والدار الآخرة وترك الدنيا.

وقد جمع الله. وَكُبُلُ لنا هذين الأمرين ؛ نعمل للدنيا ، ونعمل للآخرة ، وزاد لنا خاصة ... ونعمل لوجه الله :

خصوصية لهذه الأمة المحمدية ، فجمع الله لنا خير ما عند اليهود ، وخير ما عند النهود ، وخير ما عند النصارى ، وزاد لنا فضلاً منه وكرماً أننا نعمل ابتغاء وجهه :

### ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُرْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ ﴾ الآيثا ٩ أَنْوَلَا الإنسان

وتلك زيادة لهذه الأمة ، وكل هؤلاء أمر الله و جبريل أن يجعل الحبيب لله و الله و

## ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَاعِنَا وَقُولُواْ ﴾ التَّاءِ النِّوْةِ البقرة

قولوا : انظرنا ! ، نظرة يا رسول الله !، فنحن أهل النظرة ، خصنا الله. وَحَجُلُلُّ بنظرة حبيب الله ومصطفاه ، هذه النظرة التي يقول فيها الإمام أبو العزائم العَرِيْكُنِّهُ :

#### لو نظرة منه إبليس محت عنه الشقاوة بالعطا المرار

ماذا كان حال سيدنا عمر ؟

تقلد السيف ، وذهب ليقتل رسول الله ، وهدد !! ، وتوعد !! ، وقال : أقتل محمداً ليرتاح الناس أجمعون منه !! ، ... ثم نظر إليه على نظرة ! ، وهزه هزة ! ، ثم تغير من هذه النظرة ..!!.. من الكفر إلى شديد الإيمان .!!..

إنها نظرة نظرها إليه رسول الله واجتماعنا هذا من أجل هذه النظرة وقد قال لنا فيها إمامنا أبو العزائم صِيلِهُمَّاتُهُ:

#### إذا نظرت عيني وجوه أحبتي فلك صلائي في ليالي الرغائب

## النظرة النظرة

فالفتح ، والمنح ، والعطاء ، والوهب ... كل ذلك يأتي من نظرة واحدة ، نظرة من قلب تقيّ نقيّ ، ينظر بنور الله ، أو ينظر بعين الله ، تبدّلُ حال المرء إلى حيث لا يدري مقامه أحد إلا مولاه و الشيخ أبو الحسن الشاذلي المولاة و المعنى الشاذلية :

{{ نحن نربِّي مريدنا بالنظرة، قالوا وكيف ذلك ؟ ، قال : إن النعامة وكذا السلحفاة لا يرقدان على بيضهما ، وإنما ترقد أنثاهما في مكان قريب من البيض ، ثم تنظر إليه بعيونها فيخرج منه سيالٌ حراري .}}

وذلك لأن البيض لكي يفقس يحتاج إلى حرارة وكم من الطيور ترقد على البيض نفسه لتمده بالحرارة اللازمة لكي يفقس ، وبيض النعامة والسلحفاة تصل إليهما الحرارة من النظرات ، فيفقس البيض ويخرج ، بسبب نظرات الأم من كليهما ، وهذا أيضاً يا إخواني طريق الصالحين ...

نظرة برضا ، وعطف ، ووداد ؛ ترفع المرء وتجعله يبلغ المراد ، وإن كان مقصراً في العمل وتحصيل الزاد .

ولكن تلزم النظرة برضا ، فالأب أو الأم ... لمن ينظران برضا ؟ ، لمن يطيعهما ، ويسير على خطاهما ، فيجعله ذلك صحيح الجسم .

وسيدنا رسول الله على ينظر إلى أحبابه ، ويصحّع أحوالهم ، ويرقّي مقامهم ، ويجعل حالتهم الروحانية في البهاء والضياء والنور والكمال ، مع الأولياء والأصفياء وأرضاهم ، وإذا غضب على ابن روحيّ من أبنائه ؟؟ ، تحوّل إلى الدنيا ... يكدّ فيها ويسعى جاهداً لتحصيلها ... ويقاتل من يناوئه ويمنعه من الحصول عليها !! ولن ينال منها في الختام إلا ما قدّره وكتبه الله و كتبه و كتبه الله و كتبه و كتبه و كتبه و كتبه الله و كتبه و كتبه

ولذلك يا إخواني فإننا جميعاً نحتاج إلى هذه النظرة ، وقد حبانا الله و حَبَالًا جميعاً أحوال سيدنا ومولانا رسول الله ...... فمنّا من أعطاه الله الحنان ، ومنّا من أعطاه الله الشفقة ، ومنّا من أعطاه الله الولاية الكبرى ، ومنّا من أعطاه الرعاية ، ومنّا من أعطاه الله الزهد ، كل هذه النظرات تغذّيك وأنت في هذا المقام .

كلما لحظتك عينٌ من عيون إخوانك المقربين:

رفعتك روحانياً ، ورقَّبِكَ قلبياً ، والحمد لله .... لا نقول : وأنت لا تشعر ! ، وإنما نشعر جميعاً بذلك الأمر ! ، وهذا هو سبب حرصنا على هذه اللقاءات ، ليس من أجل العلم ؟ ، لأنكم جميعاً وبحمد الله علماء ! ، وقد لا أغالي ! ، ولا أبالغ إذا قلت : ... معظمكم والحمد لله ينطبق عليه قول الإمام علي عَلَيْهُ وكرم الله وجهه في سيدنا عبدالله بن مسعود عندما كانوا يسألونه في توصيف أصحابه قالوا : فما بال ابن أم عبد ؟ – يعنون بذلك عبدالله بن مسعود – فقال عَلَيْهُ:

#### {{ ذاك رجل مُلاً من رأسه إلى مشاشة قدمه علماً }}

وأنتم والحمد لله كلكم على هذا الحال ، وليت كل واحد منكم يتكرع بعض ما حصله من العلم! ، وهي علوم لا حصر لها! ، ولا نهاية لها! ، سمعها من إخوانه في الوقت الذي سعدوا فيه بصحبتهم ....

لكنا نريد العمل ..!!.. لبلوغ الأمل ..!!.. ، وهذا يستوجب النظرة :

#### من نظرة يرنقي المطلوب مرنفعاً قدس الجرالة في حال المناجاة

من نظرة واحدة ..!!.. ، وهذا هو الأمر الذي أريد أن يثبته إخواني جميعاً في صدورهم ، وإياكم أن يظن البعض منكم! ؟ ، فأنا أكثركم وأشدُّكم لها حاجة ... وكلنا ذاك الرجل الذي يقول لمولاه:

## ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَآ أَنزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ فَقِيرٌ ﴿ فَاللَّهُ النَّصَ

كلنا محتاجون ...

فمن فينا الذي بلغ الكمال! ، حتى من بلغوا الكمال! ، كمال! ، وبعد الكمال مزيد!! ،ومن بلغ أعلى درجات الكمال!! ماذا قال له حضرة الله؟

## ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ ﴾ لَوْنَة م

طلب منه الله. وَكُبُلُنَّ ؛ أن يطلب الزيادة ! ، لأن العلم ليس له حدٌّ ! ، ولا عدٌّ ! ، والله. وَكُبُلُنَّ فضله لا يحدُّ وطلب النظرة .. يكون ممن ؟ ..هل من الإخوان ؟

وهل الإخوان لهم نظرة ؟ ، وما قيمتها ؟

قَالَ النَّبِيُّ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

َ يُظُرُ الرَّجُلِ إِلَى أَخِيهِ عَلَى شَوْقٍ ؛ خَيْرٌ مِنَ اعْتِكَافِ سَنَةٍ فَيْرٌ مِنَ اعْتِكَافِ سَنَةٍ فِي مَسْجِدِي هذَا ﴿ ﴿ ۖ ﴿ ﴿ ﴾ فَي مَسْجِدِي هذَا ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهذا للنظرة الواحدة ... وقال ﴿ اللَّهُ اللّ

﴿ الْجُلُوسُ فِي الْمَسْجِدِ لِإِنْتظَارِ الصَّلاَةِ بَعْدَ الصَّلاَةِ عِبَادَةً ، وَالنَّظَرُ فِي وَالْجُلُوسُ فَي وَجُهُ الْعَالِمِ عِبَادَةً ، وَنَفَسَمُهُ تَسْبِيحٌ ﴿ (٥)

<sup>(</sup>٤) الْحكيم عن ابن عمرو ﷺ .

<sup>(</sup>٥) جامع الأحاديث والمرّاسيل، الفتح الكبير، عن أُسامة بن زيد الله

## السَرَاقَادِ الْحَيْدَ الْمُعَالِينِ : الْجَالِيَّةُ الْفَاتِينِ : الْجَالِيَّةُ الْفَاتِينِ : ١٣ اللهِ فَرَزِي الْمِلْوَلُورُورُورُ

وإذا كانت النظرة إلى الكعبة عبادة .... يستحق بها الإنسان الحصول على عشرين رحمة من الرحمات التي تتنزل على البيت (٦) ، فما بالكم بالنظرة في وجوه الصالحين ..!!.. ، وماذا تساوي ؟ ، وقد قال المنافي :

#### ﴿ أَحِبُّوا الْفُقَرَاءَ وَجَالِسُوهُم ﴾ الله أَحِبُّوا الْفُقَرَاءَ وَجَالِسُوهُم ﴿

وفي رواية ﴿ جَالِسُوا الْفُقَرَاءَ فَإِنَّ رَحْمَةَ اللهِ لا تَبْعُدُ عَنْهُمْ طَرْفَةَ عَيْنٍ ﴿ قَ

و العارف الفرد محبوبُ لخالقه فات المقامات تحقيقاً و نيقيناً في لله نور يواجهه من حضرة الحق نروجاً ونيقيناً

أمطار التفضلات ، وكنوز العطاء والهبات ؛ مفتوحة للصالحين في كل الأنفاس والأوقات ..!!.. ، وقد قال الله. وَجَهَلُنَّ لهم :

## ﴿ هَلْذَا عَطَآؤُنَا فَآمَنُنَ أُوْ أُمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾ لِنَاقَاسَ

فجميعنا يحتاج إلى هذه النظرة ، وجئنا هنا من أجل هذه النظرة !!!

ويكفى أن تعلموا أن سيدنا موسى عليه السلام لما طلب من الله النظرة : ....

## ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيْكَ ﴾ نِنْزَةِ ١٤١ نُوزَةِ الأعراف

والمقام عال! ، والربُّ .. أي مقام التربية: ....

﴿ قَالَ لَن تَرَكِنِي ﴾ ، أي لم يحن الوقت بعد ... وأجلسه على طريق الحبيب ليتمتَّع بنظر الحبيب في هذه الرحلة الميمونة المباركة وقال له :

<sup>(</sup>٦) إشارة الى الحديث الشريف (( إِنَّ لِلَّهَ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ عِشْرِينَ وَمِائَةَ رَحْمَةٍ ، تَنْزِلُ عَلَى هَذَا الْبَيْتِ ، سِتُّونَ لِلطَّائِفِينَ ، وَأَرْبُعُونَ لِلْمُصَلِّينَ ، وَعِشْرُونَ لِلنَّاظِرِينَ ))، عن عبدالله بن عباس:رواه ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان ، والسخاوي في الأجوبة المرضية .

<sup>(</sup>٧) جامع الأحاديث والمراسيل، الفتح الكبير ، وفي الترغيب و الترهيب عن أنَس ﷺ .

إذا سمعت مؤذن .....

### ﴿ سُبْحَينَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ ﴾ الآيًا الْمُؤَوَّةِ الإسراء

فقف للحبيب ولي على طريق المسرى .....

فهناك تنال مناك! ، وتحظى برؤياك! ، وتفوز بلقياك! ، فأخذ يردِّده (^^) وذلك لكى يحظى بكثير من النظرات:

#### و إنما السرُّ في موسى يردُده ليحظى بحسن مواله حين يشهده

لكي يرى حسن الله في حقيقة سيدنا ومولانا رسول الله ﴿ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ

فالحمد لله من يريد الجنَّة ؛ يحتاج إلى فضل الله .

أما من يريد الله !!! ...

فإنه يحتاج إلى نظرات من سيدنا ومولانا رسول الله على ، فإذا كانت النظرة حتى من الحاسد تؤثر! ... لأن قلبه مملوء بالضغينة والحقد ... ، فما بالك بالنظرة من قلب مملوء بالنور ، والرحمة ، والشفقة ، والهداية ......

وسيدنا أبو بكر ، لما مرض سيدنا رسول الله ذهب إليه لزيارته ؛ ولشدة تعانق روحه بروحه هي ، مرض لمرضه ...!!.. وقال عَلَيْكُ :

<sup>(^)</sup>إشارة إلى الواقعة التى تخص عدد الصلوات المفروضات فى اليوم والليلة ، وترداد النبى الله بين موسى عليه السلام و الله عزَّ وجلَّ و المذكورة في الحديث الذى أوره ابن كثير فى تفسيره و غيره عن أبى العالية الريحانى وفيه (قال : وفرض عليه خمسين صلاة . قال رجع إلى موسى قال : بم أمرت يا محمد ؟ قال : بخمسين صلاة . قال : ارجع إلى وفرض عليه خمسين صلاة . قال المنح الله عليه وسلم إلى ربه عزَّ وجلَّ فسأله التخفيف ، فإن أمتك أضعف الأمم فقد لقيت من بني إسرائيل شدة ، قال : بكم أمرت ؟ قال : بأربعين . قال ارجع إلى ربًك فاسأله التخفيف ، فإن أمتك أضعف الأمم ، وقد لقيت من بني إسرائيل شدة قال : فرجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى ربًه فسأله التخفيف ، فإن أمتك أضعف الأمم ، وقد لقيت من بني إسرائيل شدة قال : فرجع النبي ملى الله عليه وسلم إلى ربًه فسأله التخفيف ، فوضع عنه عشرا – ... حتى قال الراوي ... – فرجع على حياء إلى ربًه فسأله التخفيف فوضع عنه خمسا . فرجع إلى موسى فقال : بكم أمرت ؟ قال : بخمس . فقال : ارجع إلى ربًك فاسأله التخفيف ، فإن أمتك أضعف الأمم ، وقد لقيت من بني إسرائيل شدة ، قال : قد رجعت إلى ربًى حتى فاسأله التخفيف ، فإن أمتك أضعف الأمم ، وقد لقيت من بني إسرائيل شدة ، قال : قد رجعت إلى ربًى حتى استحييت ، فما أنا راجع إليه ) و الحديث طويل .

#### مرض الحبيب فعدله فمرضت من نظري إليه

وذلك لأنه يريد أن يفديه بنفسه ، ويقول : فداك نفسي وأبي وأمي يا رسول الله ! ، ... فلمَّا مرض لأنه تمنى أن يكون المرض به ويفدي رسول الله من هذا الداء ؛ ذهب إليه عائداً ... فقال :

#### مرض الحبيب فعدله فمرضت من نظري إليه شفى الحبيب فعادنى فشفيت من نظري إليه

عندما عاده رسول الله شفى فى الحال!..

والأمر يا إخواني كما هو ظاهر الشريعة هل يدخل أحد الجنَّة إلا برضا (حبيبه)؟ كذلك لا ينال أحدٌ مِنَّةً إلا برضا مُربِّيه ، فكما لا ينال أحدٌ الجنَّة إلا برضا أبيه! ، فلن ينال عبدٌ صادقٌ مِنَّةً! ؟ إلا برضا مُربِّيه .

والنظرة هي قصدنا ومرادنا من هذه اللقاءات.

## إِشَارَاتُ الْسَّالِكِينَ فِي مِعْرَاجِ الْنَّبِيِّ الأَمِينِ

والأمر الثاني حتى لا أطيل عليكم:

أننا إذا تحدثنا معاً عن قبس من الإسراء أو المعراج ؛ فهو باب واسع ..... فيه أدب لأهل الأدب ، وفيه معاني لأهل المعاني ، وفيه تأويلات لأهل التفسير والتأويل .

لكنًا دائماً معكم نختصر الوقت ، ونتحدث عما لنا في هذه الرحلة ، وهو السير والسلوك إلى الله. وَجَلِلٌ ؛ لأنها رحلة إلى الله. وَجَلِلٌ .

وأي سير إلى الله بدايته مقام التوبة إلى الله. عَجَلْكَ ، وشرط التوبة التي بها الأوبة وبها تُفتَّح الأبواب ، ويحبُّك الكريم الوهاب :

أن تخلع ما فات .... ، وأن تملأ قلبك بما يحبُّه مولاك .... ، وتشغل وقتك كله في العمل بما يحبُّه ويرضاه .

فالسير والسلوك وإن كان في الدنيا ؛ إلا أنه في عالم الآخرة :

فأي طاعة يعملها المرء! ؛ فأثناء عمل هذه الطاعة يكون في الدنيا بجسمه ... لكنه في الآخرة بقلبه ، وعقله ، ولبّه ، وجميع أحاسيسه ومشاعره ، إن كانت هذه الطاعة مجلس علم ، أو حلقة ذكر ، أو مجلس تلاوة قرآن ، أو صلاة بين يدي الرحمن ، أو أي عمل صالح ، وقد قال فيها حضرة الله و كَبُلْ :

## ﴿ وَٱلرَّسُوكَ يَدْعُوكُمْ فِي أَخْرَنْكُمْ ﴾ آيَثُمُ ١٥٣ لِيَوْلَةُ عران

حال الدعوة عندما كان يذكُّرُهم .. أين يكونون في هذا الوقت ؟ ، أفي الدنيا ؟ أم في الآخرة ؟

حسم الله هذه القضية .! ؛ وقال :

## ﴿ وَٱلرَّسُولَ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَنَكُمْ ﴾

مع أنهم في الدنيا! ، لكن الدنيا عند الله غير ما في أفكارنا وعقولنا ؟؟؟....

## اشَلَقَالِهُ إِنْ الْمُعَالَى الْمُعَالَيْنِ الْمُعَالَيْنِ الْمُعَالَيْنِ الْمُعَالِمُ اللَّهِ وَزَيْ إِلْمُؤْرِدُونَ اللَّهِ وَزَيْ إِلْمُؤْرِدُونَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُولِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ

## حَقِيقَةُ الْدُّنْيَا

فالدنيا عند الله. وَكَبَالٌ .... هي العمل الذي يكون فيه المرء في واحدة من هذه الخصال :

## ﴿ ٱعۡلَمُوۤا أُنَّمَا ٱلۡحَيَوٰةُ ٱلدُّنَيَا لَعِبُ وَلَهُو ۗ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ۗ بَيۡنَكُمۡ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأُمُولِ وَٱلْأُولَىدِ ﴾ الكِثَاء لَيُؤَوَّ الحيد

عندما يكون المرء في عمل من هذه الأعمال يكون في الدنيا:

فإذا كان في لهو يشاهد التلفاز ، أو يجلس يأتنس مع قوم في غير علم نافع ، أو عمل رافع ... فهو في لهو !! ، حتى ولو كان يذكر الله !! ، لأن ذكر الله هنا معه مشاغل تمنع من القبول ، فقد قال عليه :

## رُ ادْعُوا اللهَ وَأَنْتُمْ مُوقَنُونَ بَالإِجَابَةِ ، فَإِنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءَ مِنْ قَلْبٍ عَلَيْ اللهَ اللهَ وَأَنْتُمْ مُوقَنُونَ بَالإِجَابَةِ ، فَإِنَّ اللهَ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءَ مِنْ قَلْبٍ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَ

وكذلك اللعب إن كان نردا و طاولة )، أو ورقاً ( كوتشينة ) أو دومينو ، أو ما شابه ذلك فهو لهو ولعب وقال الناسي :

#### ﴿ مَنْ لَعِبَ بِالذَرْدِ شيرِ فَكَأَنَّما غَمَسَ يَدَهُ فِي لَحْمِ خِنْزِيرِ وَدَمَهِ ﴿ (١٠)

والدنيا إن كان مشغولاً ، بها شغوفاً بأهلها ، وكل وقته تطلعات في الفترينات، وينظر في الموديلات ، وكل نظره يركّز على ما يلبسه من حوله! ، ويسألهم في ذلك وعن ذلك؟ ، أو كان همه الفخر في نيل المناصب! ، أو في العلو ، أو في الجاه ، أو

<sup>(</sup>٩) – أخرجه الترمذي ، والحاكم. فعن أبي هريرة 🚓 .

<sup>(</sup>١٠) في مسند الإمام أحمد ، عن سليمان بن بريدة عن أبيه .

مشغولاً بولاه فوق المسئولية التي كلَّفه نحوه بها الله وَ الله وَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المسئولية التي كلَّفه نحوه بها الله وَ الله عَلَى الله

هل الصلاة ضمن هؤلاء الخمس ؟

فرحلة الإسراء والمعراج رحلة في الآخرة إذن كي يبدأ الإنسان رحلة السير والسلوك إلى الله عليه أن يتوب توبة نصوحا شرطها الأول أن ينقي قلبه من مشاغل الدنيا وهمومها وحظوظها وأهوائها ويجعل شغله بالله والدار الآخرة وما أعده الله. وهما لعباده الصالحين.

وليس معنى ذلك أن يترك الدنيا ويترك السعي ولكني أقول ينقي قلبه فيسعى بجسمه وقلبه مشغول بربه. وَجَلْلُ كما قال إمامنا أبو العزائم صَحِيَّةً وأرضاه فيكم وفي الفتية الذين آمنوا بربهم وزادهم الله هدىً:

نهار الفنى المحبوب في السعى و البر و ليك الفنى المحبوب في النكر و الفكر نهارهمو يسعون يرضون ربهم كما أمر الرحمن في محكم النكر

يطلبوها كما أمر الرحمن: .....

﴿ فَآمَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزَقِهِ ﴾ آيَّنَاه ﴿ فَآمَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزَقِهِ ﴾ آيَّنَاه ﴿ فَوَلَا اللَّهُ وَ فَي اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَالِي اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

## كَنَقَاءُ الْقُلُوبِ

فالجسم للمطالب والتكليفات الدنيوية ، والقلب للذكر والإستعداد للأنوار والتشريفات الإلهية .

وإذا لم ينق الإنسان قلبه! ؛ فلا ينتظم! ، وإن طال به الأمد وصولاً إلى ربه . وَإِذَا لَم يَنقُ الإِنسان قلبه ! ، والنقاء يحتاج إلى جلاء! ، والجلاء وصفه سيد الأنبياء فقال المناه الله المناه الم

﴿ إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبُ تَصْدَأُ كَمَا يَصْدَأُ الْحَدِيدُ ، : فَمَا جِلاَؤُهَا يَا رَسَولَ اللهِ ، قَالَ كَثْرَةُ ذِكْرِ الله اله الله الله

هل ذكر الله ... هو حلقات الذكر؟ ..، لا .!! ...؟ ، ولكن ما قال فيه الله :

### ﴿ إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ الآثِنَا الجناء

والسعي للمذكر هو المنوط به جلاء القلوب ، لأن القلوب لا تنجلي بحركات المسبحة ..!!.. ، وربما يمسك شخص بالمسبحة ، ويقطع بها ذكراً لفظاً من ألفاظ الجلالة مائة ألف أو يزيد ..!!.. ، ... قال في هذا سيدي أحمد البدوي نظيظته :

{{ ذكر اللسان شقشقة }}

وقال في ذلك الإمام أبو العزائم ضِّيطُّهُ :

<sup>(&#</sup>x27;') أخرجه البيهقي في الشعب وأبو نعيم في الحلية عن نافع عن أبي عمر

{ ذكر اللسان حسنات ، وأنا أريد القرب! ، إذن على ًأن أوقظ النائم الذي بداخلي! وهو وسيلة القرب ، وأقول له في بوادي الغنائم: قم يا نــــائم!!!.... }}

أوقظ القلب من نومة الغفلة بمجالسة الصالحين .

وماذا يفعل الصالحون ؟...أعطاهم الله. وَكُبُكُ النظرات الرحمانيَّة التي بها تنقشع الظلمات عن أفيائنا القلبيَّة.

## كَحَقِيقَةُ صَلاةِ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكَتُهُ ولِيُخْرِجَكُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ الشَّلُمَاتِ النَّوْرِ ﴾ النَّامَاء فَوْرَة الأحراب

ليست العبادات! ، ولا النوافل والقربات! ، ولكنَّه:.....

## ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ ﴾

من هو ؟ الأول ، والآخر ، والظاهر ، والباطن ، وإن كان في الحقيقة ... ليس له أول ! ، ولا آخر ! ، وظهوره عين بطونه ! ، وبطونه عين ظهوره ! ، وهو الرحمن عَلَقُ :

. . . . .

## ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ.. ﴾

من أجل :

وجه مولى منزّه عن جهات عنان عليهمو للنجاة قبلة العارفين حال الصلاة فهمو قبلة له إذ يصلي

كيف يصلِّى علينا ؟

يصلِّي علينا .... أي يصلنا بما به وصلنا .

فمن الذي سيلهمك معاني التوبة ؟ ، ومن الذي سيملاً تجاويف قلبك بعيون المحبة التي تنفجر فيه ؟ ، وتظل ترويه ؟ ، حتى ينكشف عنه الحجاب! ، فيتمتع بكمالات خالقه وباريه ؟ ... ؟ ؟ ... !!!

هو الله !

فأين العمل الذي تملكه ؟ ، ليبلّغك هذا المراد ؟ ...

ومن الذي سيلهمك بالطريق النافع الميسر لك ؛ حتى لا تضل بك السبل ؟

لو لم يلهمك الله ؟ ، ستمشي في هذا الطريق! ، ثم ترجع! ، وتمشي في طريق آخر! ، ثم ترجع! ، وتظل هكذا إلى أن تفارق الحياة! ، ولن تصل إلى بغيتك! ، وهو التمتع بوجه الله. وَكَالًا .

لكن الإلهام من الله ... وهذا هو الوصل :يصلي عليكم ليخرجكم من الظلمات ، والظلمات كثيرة :

ظلمات الشك والشرك لأهل البدايات ..!!..، وظلمات الكبر والحقد والحسد لأهل النهايات ..!!..، وظلمات حب الظهور، أو التعالي والمشيخة، لمن هم بين البدايات والنهايات ..!!..، ... ظلمات كثيرة لا يعلم حقيقتها إلا الله، وإن كان يكشفها للحالحين من عباد الله. وَجَلَّ ، إذن لا بد أولاً من جلاء القلب! ، ولا يتم ذلك إلا بمجالسة الصالحين .

ولذلك قال الإمام أبو العزائم صَلِيْكُنه ، مخاطباً البحر ... بحر الروم ....

قليلك قد يطهُر كلَّ جسمي يطهُر بحر روم كلَّ رسمي و قلبي لا نظهُره بحار يطهُره العلى بنيك علم

أي علم يا أبا العزائم ؟ ، قال ضَيْطُهُ : ....

{{ كما أن كلَّ ماء لم ينزل من السماء لا ينفع ، كذلك كلُّ علم لم ينزل من سماء رسول الله ؟ ، لا يرفع ! ....}}

#### فالعلم النافع:

هو النازل من سماء فضل رسول الله على قلوب الصادقين من عباد الله ، فيرون به قلوب الأطهار الطالبين رضاء الله ، فتهتز الحقائق النورانية الموجودة في قلوبهم ، وتنبت في هذه القلوب بذرة المحبة ، التي وضعها الأحبة ، حتى لا تجعل لهذا القلب في غير حبّ الله. وَحَبُلُ نصيب أو حبّة .

وتنبت فيه بذرة اليقين:

حتى تمتلئ تجاويفه بالاعتماد الكامل على ربِّ العالمين ، بذرة الورع! ، بذرة التسليم! ، بذرة التفويض! ، ... البذور التي وضعها الله في قلبك؟ ، لا ينبتها إلا ماء الحياة النازل من سماء رسول الله .

من عين من عيون الله ؛ وهي عباد الله المقربين :

## ﴿ عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ١ الإنسان

فمن أي طريق تسلك ؟ ، ولم تطهِّر قلبك لله. وَجَالٌ من المنازعة !!!

أصحاب التسليم .. هم الذين سلَّموا كل قلوبهم إلى الملك العليم. وعَبْلٌ ....

#### فإذا صفا القلب من وهم و شبهات يشاهر الغيب مسرورا بأيات

والقلب هو براق الأحبة ، يرى بنور القلب الذي صفا وصوفي ، ما حوله من الآيات البيّنات .

ثم يكرمه الكريم. على ، فيأخذه من البيت الحرام : .. إلا وهو القلب الذي حَرُم على حقيقته غير الله .. ألا وإن لكل ملك حمى ، وحمى الله محارمه (١٢) ماحب القلب الذي حرَّم على غير الله دخوله ، وغلَّق أبواباً عليه ليمنع غيره من الدخول ؛ يكرمه الكريم. حَبَلُ ، فيجمعه على المسجد الأقصى ، ويأخذه بعد رؤية الحقائق الدنيوية إلى سيدنا رسول الله على .... وهو أقصى المقامات لجميع السابقين واللاحقين ، وصاحب هذا القلب ؛ يرى بنور الله ، قال رسول الله على :

#### 

فيرى بنور الله كل أمر يواجهه في هذه الحياة ، يرى باطن الحقائق! ، بينما ينظر الناس إلى ظاهرها :....

#### و إن نظرت عيني إلى أي كائن نغيب المباني و المعاني سواطيًا

#### فنى من شاهد المجلى و ناك السر و ارناح و غنى بالحقائق من رأى الأشباح أرواحا

فيرى ما في الدنيا على حقيقتها ، ولا يكرم المرء بالسير إلى الله ... إلا إذا رأى حقائق الأشياء! .، فمن ينظر إلى الشهوات ؛ تميل إليها نفسه لأنها تعجب عينه .

لكن من يرى حقيقتها بعين قلبه ؛ هو الذي يزهد فيها ! ، ويتركها لأهلها ! ، ويواصل سيره إلى الله. وَجَلْلٌ ..... وهذه هي بداية أهل العناية .

<sup>(</sup>١٢) إشارة إلى الحديث الشريف الذى رواه الشيخان عن النعمان بن بشير ﴿ وَسِه وَسِه (سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : إِنَّ الْحَلَالُ بَيِّنٌ ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ ، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ، فَمَنِ اتَّقَى النَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيه وسلم يقول : إِنَّ الْحَرَامِ ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْل الْحِمَى ، يُوشِكُ أَنْ اللهُ مَحَارِمُهُ ، أَلا وَإِنَّ حِمَى اللَّهِ مَحَارِمُهُ ، أَلا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً ، إِذَا صَلَحَتْ ، صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ ، فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُهُ ، أَلا وَهِيَ الْقَلْبُ . )

<sup>(</sup>١٣) رواه الترمَذي في سننه عن أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ، وَّباقي الحديث (ثُمَّ قَرَأَ: { إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ للْمُتَوَسِّمِينَ }).

### الْسَاقَ الْمَهْمَاءِ اللَّهِ الْجَدْعُ النَّاتِي : اللَّهَابُ الْأَوْرُنِينَ وَزَى إِلَّهُ وَزَيْرَ

#### نسأل الله. وتجلل :

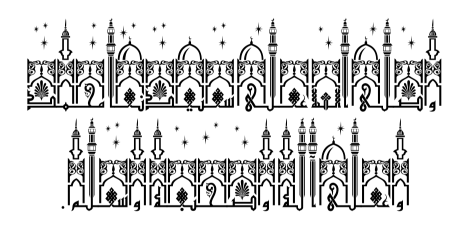
أن يكرمنا بنظرات الوداد من سيدنا ومولانا رسول الله .

وأن يرفع عناكل عناء وبلاء .

وأن يوقظ قلوبنا من نومة الغفلة .

وأن يزكِّي نفوسنا ، وأن ويملأ بخالص حبه قلوبنا .

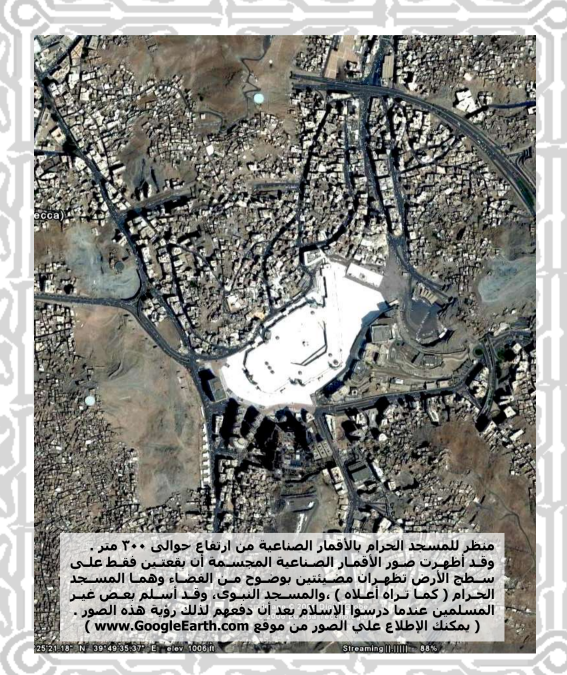
ويهيِّم بحضرته أرواحنا ، ويكشف السجف لأسرارنا عن أسراره الذاتيه ، وعلومه الوهبية ، وكمالاته العلية.



## البّائِلاليّانِي

مِنَّحُ الْعَارِفِينِ حِكْمَةُ الإِسْرَاءِ لِلأَنْبِيَاءِ أَسْرَارُ العُرُوجِ لِلْعَالَمَ الأَعْلَى الآياتُ الْكُبْرَى الْمُكَاشَفَةُ بِالْغُيوبِ حُقيقًة الْزُهْدِ ⊖ نُـورُ الْقِيَـامِ ﴿ طُهْرَةُ الْقَلْبِ أَسْرَارُ أَهْلِ الْعِرْفَانِ

## ﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِيَ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّ اللَّمَّ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا ﴿ ﴾ شَوْرَةِ الإسرا



## البَّالِهُ النَّانِيَ مِنَـحُ الْعَارِفِينِ (۱۶)

الحمد لله ...

الذي من توكَّل عليه كفاه ، ومن دعاه لبَّاه ، والصلاة والسلام على حبيب الله ومصطفاه ، سيدنا محمد وآله ومن والاه ..... وبعد ....

## حِكْمَةُ الإِسْرَاءِ لِلأَنْبِيَاءِ

الإسراء والمعراج للأنبياء والمرسلين!.... أنهم جميعاً! ، أخذ الله عليهم العهد قبل إيجاد الحياة الكونيَّة ، وهم في العوالم الروحانيَّة أنه المُنْكُ رسولهم:

## ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنِقَ ٱلنَّبِيِّئِنَ ﴾ الآيُثَا ١٨ فِؤَوْ آل عران

و هم نبيون ..

## ﴿ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ ﴾

والرسالة لا تكون إلا بعد تكليفه من الحق ، ولا تكون إلا في عالم الخلق ... ، لكن قبل الخلق ... كانت النبوة ، فهو كما قال عليها :

﴿ إِنِّي عِنْدَ اللَّهِ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ ، وَإِنَّ آدَمَ لَمُنْجَدِلٌ فِي طِينَتِهِ وَ إِنَّ اَدَمَ لَمُنْجَدِلٌ فِي طِينَتِهِ ، وَسَأَنَبِّئُكُمْ بِتَأْوِيلِ ذَلِكَ ، دَعْوَةِ أَبِي إِبْرَاهِيمَ وَبِشَارَةٍ عِيسنَى قَوْمَهُ ،

<sup>(&</sup>lt;sup>۱۱</sup>) كانت هذه المحاضرة عقب صلاة العشاء بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين — محافظة الجيزة بمناسبة ذكرى الإسراء والمعراج يوم الخميس، ۲۸ رجب، ۱٤۲۱ هـ الموافق ۲٦ أكتوبر ۲۰۰۰م.

## وَرُوْيَا أُمِّي الَّتِي رَأَتْ أَنَّهُ خَرَجَ مِنْهَا نُورٌ أَضَاءَتْ لَهُ قُصُورُ الشَّامِ ، وَكَذَلِكَ تَرَى أُمَّهَاتُ النَّبِيِّينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ﴿ (١٥)..

أي أن آدم لم يكن قد بدأ الحياة الآدمية بعد ، كان عند الله خاتم الأنبياء ، وليس المرسلين! ، فالرسالة بعد أن يختاره الله ، ويكلِّفه بتبليغ شرعه ودينه إلى خلق الله :

## ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَتِ ٱللَّهِ وَتَخْشَوْنَهُ و ﴾ ١٦٩ الأحراب

أين يبلغونها ؟ ...في عالم الدنيا .

لمن يبلغونها ؟ ...للخلق ، الذين وُجدوا ونشأوا بينهم ووسطهم .

لكن الله لم يكلِّف نبياً برسالة قبل وجوده في الحياة الدنيا ، كانوا قبل القبل بين يدي الله يناجون الله ، ويشاهدون من معاني عظمة الله ، وجمال الله ، وكمال الله ، ما به تسعد أرواحهم وحقائقهم النورانية ، ولم يكن عليهم تكليف في ذلك الحين من ربِّ العالمين وَجَالًى ؛ فقال لهم الله : .....

﴿ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ ﴾ ، فما المطلوب منهم ؟ ﴿ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِقٌ لِّمَا مَعَكُمْ ﴾

هو الذي يصدِّق على الذي ما جاءوا به من عند الله :

﴿ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴿ النَّهُ ١٨ فِيزَا اللهُ المَا ١٨ فِرَانَ عران

إذن لا بد لجميع الأنبياء ، أن يؤمنوا بختام الأنبياء ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ ، وكذلك يؤمنوا به

<sup>(</sup>١٠) عن العرباض بن سارية السلمي في مسند الإمام أحمد والمستدرك للحاكم وصحيح ابن حبان .

## الْهُ لَوْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا

بعد بعثته ، وبعد اصطفاء الله له بتبليغ رسالته ، ونزول الوحي عليه بتمام شريعته ، فكان أن دعاهم الله جميعاً ليحقق لهم هذا الميثاق! .....

كم كان عددهم ؟

سأل عن ذلك سيدنا أبو ذر ضِّيكُم سيدنا رسول الله عن فلك ، وقال :

رَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ كَمِ النَّبِيُّونَ ؟ ، قَالَ : " مِائَةُ أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةٌ وَعِثْرُونَ أَلْفَ نَبِيٍّ اللَّهِ فَعَلَّمُ وَأَلْفَ نَبِيٍّ " . قُلْتُ : " قُلْتُ فَ قَلْلَ : " قُلاثُمِانَةٍ وَثَلاثَةً عَشَرَ الْفُرْسَلُونَ مِنْهُمْ ؟ قَالَ : " ثَلاثُمِانَةٍ وَثَلاثَةً عَشَرَ اللهُ ال

بعدد أهل بدر مائة أربعة وعشرين ألف نبي ، لكن كما نعلم ... فالمذكور منهم في القرآن خمسة وعشرون ، ولكن الله قال :

﴿ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ ﴾ أي في القرآن .. ﴿ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ الآثام ١٠ فَوَنَا عَانر

إلا في عالم المعاني والقرب والتداني ، فوقفوا جميعاً في سبعة صفوف ، وصلى بهم إماماً ليحظوا بإمامته ، ولينالوا شرف الإيمان به واتباع شريعته ، وليكونوا جميعاً من أمته صلوات الله وسلامه عليه :

صُفّوا وراءك إذ أنت الإمام لهم قد بايعوك على صدق اطنابعة أبوهموا أنت يا سر الوجود و لا فخر و سرهمو قبل اطعاهدة

<sup>(</sup>١٦) عن أبي ذر الغفارى ﴿ ، رواه البيهقى في سننه الكبرى وفي المستدرك على الصحيحين للحاكم وشعب الإيمان ، وأول الحديث قالَ أبوذر: دَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ فَاغْتَنَمْتُ خَلْوْتَهُ فَقَالَ لِي : " يَا أَبَا ذَرً ، إِنَّ لِلْمَسْجِدِ تَجِيَّةً " قُلْتُ : وَمَا تَجِيَّتُهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : " رَكْعَنَانِ " فَرَكَعْتُهُمَا ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّكَ أَمْرَتَنِي بِاللَّمِ اللَّهِ ، أَيُّ الأَعْمَالِ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ بِاللَّمِ اللَّهِ ، أَيُّ الأَعْمَالِ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ ؟ قَالَ : " خَيْرٌ مَوْضُوعٌ فَمَنْ شَاءَ أَقَلَّ وَمَنْ شَاءَ أَكْثَرَ " قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَيُّ الأَعْمَالِ أَحَبُ إِلَى اللَّهِ ؟ قَالَ : " الإِيمَانُ بِاللَّهِ " ثُمَّ ذَكَرَ الْحَيْدِثَ .

#### صلیت منوجها شه معنصماً باشه حنی بدا نور اطفاضله

فنالوا بركة إتباعه ، وأصبحوا من أهل شريعته .

والشريعة التي أنزلها الله لجميع رسل الله هي الإسلام: ....

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ الآيًا ١٩ أَوْقَا المَانَ اللَّهُ الرَّبَا ١٩ أَوْقَا قَالَ عران

## ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبۡرَاهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعۡقُوبُ يَسَنِى ۚ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصۡطَفَىٰ لَكُمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَنتُم مُسلِّمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

إذن فإن الدين عند الله كله هو الإسلام .

واليهودية والنصرانية أقوال بشرية :

## ﴿ ٱلَّذِيرِ فَالُوا إِنَّا نَصَارَى ﴾ آيَتُ الله الله الله

لم يقل الله ذلك! ، ولكنهم هم الذين قالوا على أنفسهم ...: " إنا هدنا " يعني رجعنا ..:

### . ﴿ إِنَّا هُدُنَآ إِلَيْكَ ﴾ آيَتُ ١٥٦ يُؤَرَّةِ الأعراف

سمُّوا أنفسهم اليهود ، وسمَّى الآخرون أنفسهم النصارى .

لكن الدين عند الله ، من بدء البدء ، إلى نهاية النهايات ، هو الإسلام ، ولا دين سواه ، قال تعالى في محكم التنزيل ( الآيَّنُ ١٨ من شُوَرَق الحج ) :

## ﴿ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ۚ هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾

دين واحد هو الإسلام ، فأخذوا عليه العهد ، وجددوا هذا العهد ، وصلى بهم ركعتين ، ليكون إماماً لهم في الدنيا ، ويوم لقاء الله. ﴿ كَالُّمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وهناك حِكَمٌ كثيرة يضيق الوقت عن ذكرها ، من جملتها وليس من تفصيلها :

أن الله. وَ الله الله عَنْ أَجَابِ للأنبياء ما أخَّره لهم في تحقيق الرجاء بعد لقائهم بسيد الأنبياء هَنْ ، فكلُ من كان له مطلب أخَّره الله أعطاه الله له في هذه الليلة المباركة ، وعلى سبيل المثال ... فقدطلب موسى من الله أن يراه! ، وقال كما أنبأنا الله :

## ﴿ رَبِّ أُرِنِي ٓ أَنظُر إِلَيْكَ ﴾ الآيثاء: الْيَوْنَةِ الأعراف

فأمهله الله إلى هذه الليلة ، وقال في حقه :

## ﴿ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَآبِهِ ٢٣ فَوْزَةِ السهدة

وتمتَّع في هذه الليلة بجمال الله مرات ، ظاهراً ناصعاً ساطعاً في حبيب الله ومصطفاه صلوات الله وسلامه عليه : ...

#### و إنما السرُّ في موسى يردِّده ليجنلي حسن مواله حين يشهده

ليتمتع بجمال الله ..!!.. ، وكمال الله ..!!.. ، الذي ظهر على حبيب الله ومصطفاه ... بعد قاب قوسين أو أدنى .

## الأُعْلَى الْعُرُوجِ لِلْعَالَمَ الأَعْلَى الْأَعْلَى

أمًّا بالنسبة لملائكة الله ، والعوالم العلوية ، فلهم نصيب في رسالته ؛ فإن الله لم يجعله رسولاً للبشر! ، وإنما رسولاً للكل ، قال تعالى ( آيَنْ ١٨٨ نُيَوْزُقِ سِباً ) ....

## ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾

فهو رسول المرسلين ، والنبيين ، ورسول الملائكة والمقربين ، ورسول الملأ الأعلى ، وما بعد الأعلى ... كما هو رسول أهل الأرض ، ورسول الجنِّ ، ورسول

#### كل عوالم الله. وَحَجُكٌ .

فكما صرف إليه نفراً من الجن ، وأيضاً في تلك الليلة عندما لم يؤمن به أهل الطائف ؛ أرسل الله إليه نفراً من الجن وهو راجع إلى مكة ، فآمنوا به ، وصدقوا به ، وكانوا نفراً من أهل نصيبين – وهي بلدة من بلاد الشام وهي الآن في تركيا – فآمنوا به ، وكانت من الآيات في تلك الليلة .

ثم أخذه الله ليعْلِمَهُ أنه إن كان قد كذبته هذه الشرذمة من البشر ؟

فإنه قد آمن به الجنُّ ، وآمن به النبيون ، والمرسلون ، وصدَّق به كل أهل عليِّين وعالين من الملائكة المقرَّبين ؛ فلماذا يأسى على هؤلاء ؟ ، ولماذا يحزن على الأشقياء من هؤلاء ؟ ، فأمره الله ألا تذهب نفسه حسرات عليهم! ، لأنه رسول للكلِّ صلوات الله وسلامه عليه .

فذهب إلى أهل كل سماء ليعلِّمهم الوحي الخاص بهم من الله ، والمقدار اللازم لهم في شرع الله ، فهل تكليف الملائكة ... كتكليفنا ؟ ...

أبداً! ، فالملائكة في عبادة ثابتة منذ خلقهم الله إلى يوم الدين ، ولا يرتقون ، ولذلك فقد قال الله على لسان كبيرهم : ...

## ﴿ وَمَا مِنَّآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ إِلَّا لَهُ مَ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ ١

آيَّة كَالِلْهُ لَهُ إِلَى كَالْجَالِيُّ اللهُ لِيَهُ لِيَوْرَقُ الصافات

أي ثابت ، أما المؤمنون فهم درجات عند الله ، قال تعالى (آيَنْمُ ١١ المجاولة):

## ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَتٍ ﴾

فأعطاهم رسول الله عليه الله عن الرحمة التي خصَّه الله بها ، وقال لنا مبرزاً علو قدرها وشأنها :...

## الشَرَاقَ الْمَهْمُ لَوْ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ الْجَالِيَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ فَوَرَةِ الأنبيا،

وكل ما سوى الله ، فهو من العالمين .

فلم يقل الله من " العالَمَيْن "كما يفسرها بعض المفسرين بأنهم الجنُّ والإنس ، ولكن الله قال " العالمين " . جمع عَالَمْ ، فكل ما سوى الله ؛ له نصيبٌ في رحمة رسول الله التي غمره بها ، وفتحها له مولاه . عَجَلْلٌ .

فكان يوزع الرحمة على الأنبياء ، والمرسلين ، ثم على الملائكة المقربين ، ولذلك عَبَر الله وَ الرحمة التي حفَّت بيت المقدس بعد تشريفه بسيد الأولين والآخرين ، فقال عز شأنه : ...

### ﴿ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَنرَكْنَا حَوْلَهُ ﴾ آيَمُ الْيَوْلَةِ الإسراء

وذلك عندما ذهب رسول الله ومن معه من الأنبياء والمرسلين .

وهناك فرق عظيم بين ﴿ بَكْرَكُنَا حَوْلَهُ ﴿ وبين ، ﴿ فِيهِ ءَايَكُ بَيِّنَكُ بَيِّنَكُ مُ مَن دَخَلَهُ وكَانَ ءَامِنًا ﴾ آيَنُهُ ١٧ فَوَوَلَة آل عسران.

فأخذ الأنبياء ، والمرسلون ، والملائكة ، والمقربون ؛ نصيبهم من صاحب الرسالة الأقدس صلوات الله وسلامه عليه .

وتعجبون إذا علمتم شيئاً من علوم أهل الخاصة ؛ فقد كان سيدي عبدالعزيز الدباغ وللهناء والنقاء والنقاء والنقاء والنقاء والنقاء والنهاء للارجة أن رسول الله عليها كان لا يغيب عنه أبداً ؛ يقظة ، ومناماً ، حلاً وترحالاً ، وكان إذا سأله سائل يقول :

{{ انتظر حتى أسأل رسول الله ؟ }}

ومن جملة هذه التفصيلات العجيبة .... أنهم سألوه : كيف تتسع الجنَّة ؟! ، وبم تنضج ثمار الجنَّة ؟ ..!!..وذلك أنَّ الجنة ليس فيها شمس ولا قمر .

والذي ينضج الثمار في عالم الأرض الشمس والقمر ، فبعض المزروعات تنضجها الشمس ، والخضروات والفواكه جُلُها ينضجها القمرية ، والخشّة :

### ﴿ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا ﴿ ﴾ فِؤَرَةِ الإنسان

فكيف تنضج؟ ، وكيف تمتد ؟ ، فقال صَلِيَّهُ مُلْمِحاً برذاذ من علوم المكاشفة ؟ وهي العلوم التي يتفضَّل بها الله على أحباب الله ، كشفاً ، وعياناً ، وشهوداً ، وليس اطلاعاً ، ولا قراءة ، ولا بياناً .... من :

## ﴿ وَكَذَالِكَ ثُرِىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهَامِ

فقال نظيطنه :

وهذه الأسرار التي يحكيها الصالحون والأبرار ، هي التي عليها المدار في كلامنا الليلة عن حكمة الإسراء ، وهي أسرار للأخيار ، والمصطفين ، والأبرار ، والأطهار الذين هم أنتم إن شاء الله. عَبَالًا .

## الأَيَاتُ الْكُبْرَى

هذه الرحلة فيها حكمة لنا أجمعين:

فإن الله فيها يعلي هممنا ، ويفتح المجال لسمو أرواحنا ، حتى نخرق أسوار عالم الأكوان ، ونسوح بأرواحنا ، وأنوار قلوبنا في الملأ الأعلى ، إلى حيث قدَّر لنا الرحمن. عَبَلُلَّ ، فجعل الله. عَبَلُلَّ حكمة الإسراء لحبيبه ظاهرة في قوله عزَّ شأنه :

## ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ - لَيْلاً مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴿ ) الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴿ )

لماذا؟

#### ﴿ لِنُرِيَهُ و مِنْ ءَا يَنتِنَا ٓ ﴾ الآيُمُا الْوَيْرَا الإِسَاءُ

الحكمة العليا لكي يرى من آيات الله:

آيات مُلْكِيَّة في عالم الأرض ، وآيات روحانيَّة في بيت المقدس ، فقد رأى أرواح النبيين والمرسلين .

وآيات علويَّة وسماويَّة في السموات العلى ، وآيات جنانيَّة في الجنات .

وآيات نورانيَّة في عوالم الأنوار!!، وآيات لوحيَّة!!، وآيات قلميَّة!!، وآيات عرشيَّة!!، وآيات قدسيَّة!!... آيات لا عدَّ لها ولا حدَّ:

#### و ماذا بياني و العقول عميَّة و لا كم بل و لا كيف في الأكوان

والأسرار ليس فيهاكم "!!!! ، ولا مقدار !!!!.... فكانت الحكمة بالنسبة للحبيب الأعظم أن يريه الله هذه الآيات .

وفتح الله. وَكُبُلُ الباب للمصطفين من أمته ، والأخيار من أتباع شريعته الذين لبسوا ثياب العبودية لله ، وصاروا عبيداً لحضرته .

ولذلك لم يقل الله : "سبحان الذي أسرى بنبيه " ، أو " سبحان الذي أسرى برسوله " ، حتى لا يغلق الباب! ، بل إنه فتح الباب للأحباب ؛ فقال : " بعبده " .

فكلُّ من تمكَّن من الوقوف بنفسه ، وقلبه ، وروحه ، على أعتاب العبوديَّة ، وتجمل بأوصاف العبيد! ؛ فله قسط ونصيب من المكاشفات على قدره ، وعلى قدر صفاءه ونقاءه ، حتى يكون من الذين قال الله فيهم

## ﴿ ثُمَّ أُورَثُنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾

#### الآيَّنُ لَا لِيَّ شُوْرَة فَا الْأَيْنِ

أي لهم نصيب في وراثة الكتاب ، وهو هو الله الكتاب ، ونور الكتاب ، وحقيقة الكتاب صلوات الله وسلامه عليه ، فكأن الله يقول لنا في ليلة إسراء ومعراج حبيبنا:

من يريد قسطاً من الأنوار؟ ، ومن يطلب سياحة في عالم الملكوت مع الأبرار؟ ، ومن يريد أن يطَّلع على الكتاب الذي يقول فيه العزيز الغفار ( في شُوَرَاق المطفقين ) :

## ﴿ إِنَّ كِتَنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّينَ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَنَكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ إِنَّ كِتَنَبُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْقَرَّبُونَ ﴿ ﴾ كَتَنَبُ مَرْقُومٌ ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْفَرَّبُونَ ﴿ ﴾

#### الشَّرَاقَ الْمَيْرَاءِ ﷺ الْجَدَاعُ النَّاتِي : الْجَائِ النَّاتِي : ٣٧ ﷺ وَزَى كُلِّرُورُمِو

ولم يقل : "يقرأه " ، ولكن " يشهده " ... بعين اليقين ... المقرَّبون " ... فيطَّلعون على ما فيه .

كان سيدي أبو العباس المرسي فَيْكَانَهُ - وهو منهم - إذا جاءه سائل يسأله عن آيَنَ في كتاب الله ؟ ، يقول :

{{ انتظر!، ثم يغضي رأسه لحظة!، ثم يرفعها ويقول: اطَّلعت على اللوح المحفوظ؛ فوجدت فيه معنى هذه الآيَّثًا وهو كذا.. وكذا. }}

أين يقرأ التفسير ؟ .. في ألواح العلي القدير. وَ الله ! ، وهل هناك تفسير في ألواح الله ؟ ...إلى ذلك الإشارة في قول الله :

#### ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ إِنَّالِيَّا

أي هناك بيان عندنا خاص لكتاب الله. و في نما شوقهم ، وعلا سعير الغرام لحضرة الحق في قلوبهم ، وانفتقت المحبَّة في كل أرجاء أفئدتهم لحبيبهم صلوات الله وسلامه عليه ، وأخذوا الطريق القويم ، والمنهج المستقيم ، من الإسراء والمعراج للرؤوف الرحيم صلوات الله وسلامه عليه .

### الْمُكَاشَفَةُ بِالْغُيُوبِ

كيف يرى الإنسان الغيوب ؟؟؟

غيوب القلوب! ، وفي القلوب غيوب ، وأسرار النفوس؟ ، وكوامن الخواطر؟ ، وما كتبه الله بقلم القدرة على عوالم الأشياء؟ ، ليفصح عن أسرارها للعارفين ... والألبَّاء؟

#### الشَرَاقَ إِلَىٰ مِنْ الْجَدِيْعُ النَّاتِي : الْجَاجِ النَّاتِينَ : ٢٨ ﴿ وَزَى إِلَّهُ وَزَيْرُ الْمِنْ

فإن لله رجال ؛ تناديهم الحقائق ، وتفصح لهم عما ادَّخره الله وَ الله وَ عَلَى فيها من خير للخلائق ، فقد تناديه ورقة في شجرة ! ، وتقول : جعل الله فيَّ كذا وكذا وكذا ، فيأخذ الأسرار منها :

## ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ الْحَمَّدِهِ وَلَكِكِن لَّا تَفْقَهُونَ الْمِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ الْكَثَاء الْمِنْ الْإسراء تَسْبِيحَهُمْ ﴾ الكَثَاء الْمِنْ الْإسراء

كل هذه الأشياء تحتاج إلى أمر واحد بيَّنه لنا الله مع حبيبه ومصطفاه :

فقد كان عند الكعبة ، ثَم جاءته الملائكة الكرام ؛ فأيقظوه ، وأخذوه ، وشقوا صدره ! ، وأخرجوا قلبه ! ، ووضعوه في طست من ذهب ! ، وغسلوه بماء زمزم (١٧).

وقد جعل الله ذلك ليلاً لتعلم علم اليقين :

أن هذه الأسرار لا تظهر وأنت مشغول بشيء عليه ضوء النهار ، وإنما إذا أردت أن يكاشفك الله بالأسرار ؟ ، فغض عينك عن زينة الدنيا ، وزخرفها ، وبهرجها، واسمع إلى الله وهو يقول لحبيبه ومصطفاه ، أو يقول لنا في شخصه صلوات الله وسلامه عليه :

#### ﴿ وَلَا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ٓ أُزْوَا جًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحِيَّاٰ قِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾

<sup>(</sup>١٠) عن أنس بن مالك فى حديث طويل رواه البخارى فى صحيحه وابن منده فى كتاب الإيمان ، الأسماء و الصفات للبيهقى وغيرها ، ونصه (سَمِعْتُ أَنَس بْنَ مَالِكِ ، كُذَتُ عَنْ لَيْلَةِ أُسْرِيَ بِالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ مَسْجِدِ الْكُغْبَةِ أَنَّهُ جَاءَهُ ثَلَائَةً نَعْرَهُمْ ، فَقَالَ : خُذُوا حَيْرَهُمْ ، فَالَ أَوْسَطُهُمْ هُوَ حَيْرُهُمْ ، فَقَالَ : خُذُوا حَيْرُهُمْ ، فَكَانَ تِلْكَ اللَّيْهَ عَلَيْهِ وَسَلَّهُمْ هُوَ حَيْرُهُمْ ، فَقَالَ : خُذُوا حَيْرُهُمْ ، فَكَانَ تِلْكَ اللَّيْ عَلَيْهِ وَسَلَّهُمْ الْمُوسَالُهُمْ هُوَ حَيْرُهُمْ ، فَقَالَ : خُذُوا حَيْرُهُمْ ، فَكَانَ تِلْكَ اللَّيْهَ عَلَيْهِ وَسَلَّهُمْ وَلا تَنَامُ قُلُومُهُمْ ، فَلَمْ يُكَلِّمُوهُ حَتَّى احْتَمَلُوهُ فَوْضَعُوهُ عِنْدَ رَمْزَمَ ، فَتَوَلَّى جِرْبِلُ عَلَيْهِ السَّلامُ فَشَقَّ جِرْبِلُ مَا بَيْنَ خُومَ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ مِنْ وَهُو مَوْفَهُ فَعَسَلَهُ بَمَاءٍ وَتُعَمِّلُوهُ فَوْضَعُوهُ عَنْدَ رَمْزَمَ ، فَتَوَلَّى جِرْبِلُ عَلَيْهِ السَّلامُ فَشَقَ جِرْبِلُ مَا بَيْنَ خُومِ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَمْ وَمُوفَى وَعُوفَهُ وَعَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ عِنْ وَهُ وَعُوفَهُ فَعَسَلَهُ بَمَاءٍ وَأَمْنَ أَنْفَى جَوْفَهُ ، ثُمَّ أَتَى بِطَسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ فِيهِ نُورٌ مِنْ ذَهَبٍ ، خُشُوا إِيمَانًا وَكُلُّ وَحُومُ مُهُ وَأَصُلُ أُذُنِهِ مُ عَلَّا طَبْعَهُ ، ثُمَّ أَتَى بِطَسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ فِيهِ نُورٌ مِنْ ذَهَبٍ ، خُشُولًا إِيمَانًا وَحِكْمَةً فَحُشِي بِهِ صَدْرُهُ وَجُوفَهُ فَعَسَلَهُ بَا مُنْ أَنْفِيهُ مُ أَتَى وَلَاحَديث بقية طويلة .

#### لماذا يا رب؟ ... ﴿ وَرِزْقُ رَبِيكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ لَوْزَقُ رَبِيكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ ﴾ لَوْزَةِ ط

أي رزق ربك من العلم الإلهامي ، ومن الفتح الشهودي ، والكشف الرباني ، والنور القدسي ، وخزائن الفضل الإصطفائي! ، هي خير وأبقى مما تراه وتشهده في عالم الناس ..!!.. ، وليس هناك مجال لقياس .

إذن من أراد الورود ، فعليه أن يغضَّ عين قلبه ، وليس عين رأسه عن زينة الدنيا ، فإن الذي غضَّ عين قلبه تنظر عين رأسه ولا يتحرك قلبه لأنه مشغول البال بالواحد الكبير المتعال. وَ الله عن الله عن الله عن رأسه ولا يتحرك قلبه لأنه مشغول البال بالواحد الكبير المتعال. وَ الله عن الله عن

#### غض عين الحسر و اشهد بالضمير فشهدن يا صبَّ أنوار القدير

هل يستطيع الإنسان أن يرى بالعينين! ، في وقت واحد؟

لا يكون ذلك إلا لمن ملك حال نفسه ، وفارق كونه ، ولبسه !.

#### كُفّيقًةُ الْزُهْدِ

فإذا زهد في دنياه ؛ وهذا هو أول بدء لمريد الوصل لله ....

وليس الزهد يعنى الترك :

لكن الزهد أن تخلع هذه الأشياء من القلب ، فقد تكون في يدك ؟ ، لكن نفسك ليس مشغولة بها ! ، وقد لا تكون في يدك ؟ ، وقلبك يتطلَّع إليها ...!!؟؟؟؟؟ ، وهذه هي الطامة الكبرى ! ، والمصيبة العظمى ! ..

فإن رجال الله لا يتحركون ، ولا يشتاقون ، ولا يميلون ، إلا إلى ما رغّبهم إليه الله في كتابه جلّ في علاه ، وعلموا أن الله قد حقّر الدنيا! ، ومن حقارتها عنده أنه منذ خلقها لم ينظر إليها(١٨)! ، ومن شدة حقارتها عنده أنه لم يعطها لأحبابه! ، ودفعها عنهم! ، وسخّرها لهم ، وأمرهم أن يتركوها ، ولا يركنوا إليها طرفة عين ولا أقل ؛ لأنها إذا حلت ... أوحلت! ، وإذا أقبلت ... أدبرت!...

#### فالزهد الحقيقى:

أن يزهد الإنسان فيما معه ، وفيما يملكه ، لكن ليس بزاهد من يدَّعي الزهد في شيء لا يملكه ، فإذا ملكه ربما يتغيَّر شأنه! ، وربما يتبَّدل حاله! ، لكن الزاهد هو الذي يزهد فيما هو في يده ، وفيما هو عنده ، كزهد حبيب الله ومصطفاه صلوات الله وسلامه عليه:

#### و راودنه الجبال الشمُّ من ذهب عن نفسه فأراها أيما شمم

ولو تصفحنا في سير الصالحين والعارفين:

لوجدنا قصصاً لا تعد ولا تحصى لكيفية عرض الدنيا عليهم ، وزهدهم فيها ، ويضيق المجال عن حصر هذه النماذج والأمثلة ، لأنهم يريدون أن يكونوا على قدم حبيبهم ، لا يلتفتون عن الله طرفة عين ولا أقل .

وقد ذهب رجل منهم إلى سيدي سهل التسترى ضَيَّا

{{ وقال له: خذ هذا الشيء لتستعين به على عبادة ربك!! ، قال: أنا! ، قال: نعم ، قال: انظر!! ، فنظر الرجل! فوجد رمال الصحراء كلها لؤلؤا! ، وجواهرا! ، وقال له: يا هذا ، من يملك مثل هذا! ؟ ، كيف يحتاج إلى ما معك!!!.}}

<sup>(^^)</sup> إشارة إلى أحاديث عدة منها ما ورد في شعب الإيمان للبيهقى عَنْ مُوسَى بْنِ يَسَالِ ، أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : ( إِنَّ اللَّهَ جَلَّ تَنَاؤُهُ لَمْ يَخْلُقُ خَلْقًا أَبْغَضَ اللَّهُ مِنَ الدُّنْيَا ، وَإِنَّهُ مُنْذُ خَلَقَهَا لَمْ يَنْظُرْ الِيْهَا ) .

#### الشَرَاقَةِ الْمَيْسَاءِ عِنْ الْجِعَرْةُ النَّاتِي: الْجَائِ النَّالِيَّةِ فَا الْمُعَالِّيِّةِ وَزَيْ الْمُؤْرِنِينَ

وآلاف القصص على هذه الوتيرة ، وعلى هذه الشاكلة .

وقد ذهب للإمام أبي العزائم العنائم العنائم العناء الصعيد - وهو محمد محمود سليمان باشا في ذلك الوقت ، وكان قد سجَّل حجَّة بمائة فدان :

{{ وقال له: ياسيدى ، هذه لتستعين بها على الأحباب والمريدين ، فقال: انظر! ، فوجد خلفه خزانة تفوق خزانة أعظم دولة!! ، مملوءة بالأموال! ، والمجوهرات! ، والذهب! ، وقال: من يملك ذلك!! ؟ ، كيف يحتاج إلى هذا ؟ }}

شيم العارفين ، وطريق الصالحين ، هو طريق سيد الأولين والآخرين ، عندما ذهبوا اليه ، وعرضوا عليه ، وقالوا : إن كنت تريد مالاً جمعنا لك من أموالنا ! ، حتى تكون أغنانا ! ، وإن كنت تريد جاهاً ملَّكناك علينا (١٩٠)، وعرض عليه ربُّه أن تصير الجبال ذهبا له (٢٠) ! ، ولا ينقص ذلك من مكانته شيئاً !!...

ولكنه قال : لا! ، لأنه قدوة وأسوة حسنة صلوات الله وسلامه عليه .

#### كُنُورُ الْقِيَامِ

إذن الليل ... ليعلم الإنسان أن من أراد أن يكون له جاه عند الله! ، لا بد أن يكون من أهل الليل! ، وعمَّار الليل! ، وقوَّام الليل! ، والمجدين بين يدي الله بالليل:

<sup>(</sup>أ ) إشارة إلى الحديث المشهور عن ابن عباس والذى روته كتب عدة أنَّ عُثْبَةَ وَشَيْئِةَ ابْنَيْ رَبِيعَةَ ، وَأَبَا سُفُيَانَ بُنَ حَرْبٍ – وذكر الرواي عددا من سادة قريش - اجْتَمَعُوا ، أَوْ مَنِ اجْتَمَعَ مِنْهُمْ ، بَعْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ عِنْدَ ظَهْرِ الْكَغْبَةِ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِنَعْضِ : ابْعَثُوا إلَى مُحَمَّدٍ فَكَلَّمُوهُ وَخَاصِمُوهُ حَتَّى تُخْذِرُوا فِيهِ ، فَبَعَثُوا إلَيْهِ : - ....حتى قالوا له - ، فَإِنْ كُنْتَ إِنَّمَا جِئْتَ بِهَذَا الْحَدِيثِ تَطْلُبُ مَالا ، جَمَعْنَا لَكَ مِنْ أَمُوالِنَا حَتَّى نَكُونَ أَكْثَرَنَا مَالا ، وَإِنْ كُنْتَ إِنَّمَا تَطْلُبُ الشَّرَفَ فِينَا سَوَّدْنَاكَ عَلَيْنَا ، وَإِنْ كُنْتَ تُريدُ بِهِ مُلْكَا مَلَكُناكَ عَلَيْنَا ، وَإِنْ كَانَ هَذَا الَّذِي يَأْتِيكَ بِمَا يَأْتِيكَ نِهُ ] . والْم

<sup>(``)</sup> إشارة إلى الحديث المذكور في حلية الأولياء وكتب أخرى بروايات عدة عن ابْنَ عُمَرَ ﴿ عَن النَّبِيَّ ﷺ قال (( أَقَدْ هَبَطَ عَلَى مَاكُ مِنَ السَّمَاءِ مَا هَبَطَ عَلَى نَبِيٍّ قَبْلِي وَلا يَهْبِطُ عَلَى أَحَد بَعْدِي وَهُوَ إِسْرَافِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَقَالَ : السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ ، أَنَا رَسُولُ رَبِّكَ إِلِيْكَ ، أَمَرْنِي أَنْ أُخْبِرَكَ إِنْ شُنْتَ أَنْ تَكُونَ نَبِيًّا عَبْدًا ، وَإِنْ شِنْتَ نَبِيًّا مَلِكًا ، فَنَظَرْتُ إِلَى جَبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَأَوْهُمَا إِلَيْ أَنْ تَوَاضَعُ ،" فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ ذَلِكَ : " نَبِيًّا عَبْدًا " فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ ذَلِكَ : " نَبِيًّا عَبْدًا " فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لَوْ أَنِّي قُلْتُ نَبِيًا مَرْدَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لَوْ أَنِّي قُلْتُ نَبِيًا مَرْدَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لَوْ أَنِّي قُلْتُ نَبِيًا عَبْدًا " فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لَوْ أَنِّي قُلْتُ نَبِيًا عَبْدًا " فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لَوْ أَنِّي قُلْتُ مَنْ الْمَعْمَلُ مُ

## ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ ﴾ ..لماذا ؟ ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴿ الإسرا،

من يريد المقام المحمود:

فعليه أن يتهجَّد في الليل ، وتكون له نافلة ، وكان أصحاب رسول الله معه في هذا الطابور الليلي : .....

#### 

" تقوم " هنا ... إلى يوم الدين! ، فهو ما زال قائماً ، وكذلك فإن هذه الطائفة مُقامة إلى أبد الآبدين ، ولذلك فإن أحد الصالحين كان يقول عن الله و على لسان الحضرة:

#### الليك لي و لأحبابي أنادمهم هم أهك ودّي و نور الفجر مطلبهم

{{ ومن لم يكن له في بدايته قومة لم يكن له في نهايته جلسة }}

وهل سمعتم عن أحد من الصالحين ليس له حظ في قيام الليل ؟ ، أين هو دلوني عليه ؟ ، إنهم قوَّام الليل ! ، وإياك أن تظنَّ كما يظنُّ بعض الغافلين ؛ أن قوَّام الليل هم الفارغون من العمل ! ، كأن يقول أحدهم : كيف أقوم الليل ؟ ، وإن كنت سأقوم الليل ؟ ، فكيف أذهب إلى العمل في الصباح ؟

أبو حنيفة نَظِيْطُهُ :

كان يصلي الفجر بوضوء العشاء أربعين عاماً! ، وذلك لأنه سمع قوماً يقولون : هذا أبو حنيفة الذي يصلي الفجر بوضوء العشاء ، فحافظ على هذه السنة أربعين عاماً ، وإذا أصبح الصباح يذهب إلى السوق ، ويفتح حانوته ، وبعد العصر يذاكر مع طلابه دروسه إلى منتصف الليل ، ولا ينام إلا هجعة قليلة ما بين الظهر والعصر ، يبارك الله فيها ؛ فيقوم من النوم وكأنه نام دهراً طويلاً .

إذن لا بد من قيام الليل لمن أراد أن يكون من أهل هذا المقام .

## طُهْرَةُ الْقَلْبِ

فإذا زهد في الدنيا ، وقام بين يدي الله ....

فعليه أن يقبل على قلبه ، ويفتحه بكتاب ربّه ، ويطهّره بالعلوم الوهبيَّة والأسرار القرآنيَّة ، من البشر الذين هم في صورة الملائكة العلويَّة .

فهم بشرٌ ؛ لكن الله اصطفاهم وجعلهم دعاة للخير على قدم سيد البشر ، فمعهم العلوم الإلهامية التي تغسل النفوس ، وتطهر القلوب .... من الحقد ، والحسد ، والبغض ، والكره ، والشحِّ ، والبخل ، والأثرة ، والأنانية ، وكل الصفات الإبليسية والحيوانية المردية ، والتي هي حجب تمنع القلوب عن رؤية المكاشفات والأسرار الربانية :

#### و اغسل فؤاداً بماء جمع صفا فهذا إليَّ يدني

كيف نغسل هذا الفؤاد ؟

بماء الغيب! ، وهو العلم الوهبي النازل في الحال من سماء فضل الله. وَجَبُلٌ .

وكان شيخ العلماء وسلطان العلماء العز بن عبد السلام ، عندما يتحدث سيدي أبو الحسن الشاذلي ضَعِيْهُ يخرج ويدعو الناس ويقول :

{{ هلموا لتستمعوا إلى هذا العلم الحديث عهد بالله. كَاكُنَّ .}}

#### الشَرَاقَ الْمَهْمَاءِ عِلَيْهِ الْجُعَرِيُّ السَّاتِي : الجَالِكَ السَّاتِي : ٤٤ عِلَمْ وَزَى فِلْرُوزَيْرِ

وكانت سنته ضيطنه لأحبابه:

{{ أن يقول لهم: .... لا تحدِّثونا عن الآخرين! ، ولكن حــدَّثونا بما فتح الله عَلَيْكُم }}.

يعني لا تأذن لنفسك في التحديث!!: حتى يفتح الله عليك ويرزقك العلم الخاص بك!، فتتحدث عن الله؟، بما ألهمك الله. فَجَالً .

هذه العلوم هي التي تنظِّف القلوب ، وتطهِّر النفوس .

وفيها يقول إمامنا أبو العزائم صَيَّاتُهُ عندما وقف أمام البحر الأبيض المتوسط، وكان يعرف ببحر الروم: ...

قليلك قد يطهُر كلَّ جسمي يطهُر بحر روم كلَّ رسمي و قلبي ال نطهُره بحار يطهُره العلي بنيك علم

وهو العلم المكنون الذي يطهِّر (٢١) ، لكن متى يطهِّر العلم المكنون ؟ بعد التسليم!

لأنهم لم يشقُّوا قلب النبي حتى أرقدوه، ولم ينازعهم، ولم يعارضهم، ولم يمنعهم، فلم يقل لهم مثلاً: ستقتلونني! ، ولكنه سلَّم (٢٢)، إذن لا بد من التسليم :

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيَ أَنفُسِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ ﴾ نِنَقَالنسا

<sup>(</sup>۱) راجع كيف يفتح الله بفتوح العلم الإلهامي على قلوب العارفين بمعانٍ لا تنته ، واقرأ كيف تناول أستاذنا نفس الموضوع بفتح آخر ، راجع الباب الأول صفحة ٢٢ " حقيقة صلاة الله على عباده ".(الناشر).
(۱) انظر صفحة ٣٨ بنفس هذا الفصل ، حاشية سفلية رقم (٤).

لا بد من التسليم الكامل!

وبعد التسليم ؛ ينفع التعليم! ، وقبل التسليم فإن التعليم ... نفعه عديم! ، حتى ولو مكث مع العارف عشرات السنين! ، فلا ينتفع به... لأن أول الانتفاع أن :

#### ﴿ يُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾

فلو أن هناك شكُّ في نفسه ، أو حرج في ضميره أو قلبه ؛ توقَّف ! ، لأن أساس الانتفاع هو العقيدة ، قال سيدي عبدالوهاب الشعراني على وأرضاه في مننه الكبرى :

{{ إن إمداد المريد من شيخه ؛ عن رسول الله هي ، يأتيه مدد رسول الله عن طريق شيخه ببركة الإعتقاد فيه ، فإذا حرم الإعتقاد ؛ حرم النفع ببركة شيخه }}

لا بد من التسليم التام! ، وانظر إلى تسليم سيد الأنام في يد الملائكة الكرام:

أخذوه ، وأرقدوه ، وشقُّوا صدره ، وأخرجوا قلبه ، فلم يشْكُ! ، ولم يتأوه! ، ولم يتوجع! ، ولم يتبرم! ، لأنه يعلم أنهم كما قال الله في شأنهم .... وهذا أيضاً حال العارفين بربهم:

## ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأُمْرِ رَبِيكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلَفَنَا وَمَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلَفَنَا وَمَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلَفَنَا وَمَا بَيْنَ لَا لَكَ ﴾

وإياك أن تظن أنه نسى ...

#### ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ ﴾ لِنَوْلَوْ سِير

أو تقول أذكّر الشيخ!! ، ظناً منك أنه نسي هذا الأدب؟ ، أو نسي هذا الموضوع؟ ، فاعلم أنه لا ينسى ..... لأنه يمشى بأمر الله و كَالَّ .

فعليك إذن أن تسلِّم كالحبيب الأعظم صلوات الله وسلامه عليه ... حيث شقُّوا صدره ، وأخذوا حظَّ الشيطان وألقوه .

## الْعِرْفَانِ أَهْلِ الْعِرْفَانِ

وكذلك العارفون والحكماء الربانيُّون ...

#### ﴿ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأُفِكُونَ ﴿ ﴾ فِؤَنَةِ الشعرا،

من الخواطر النفسيَّة ، والخواطر الدنيويَّة ، والخواطر الشيطانيَّة ، وخواطر المعصية ، فيأخذ الشيخ بحاله هذه الخواطر!! ، ولا يأذن في ساحة قلبك إلا بخاطر ملكيٍّ ، أو خاطر رحمانيٍّ ؛ فتمشى بأمر الله لما يرضى الله ، وتصبح ممن قال فيهم الله :

#### ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنُّ ﴾ آيَنَ وَ وَالْإِسر ا

ويمدُّه بالخاطر الملكي ، والخاطر النوراني الرباني ، والخاطر الروحاني ، ويمشي بأمر الله لما يحبُّه الله ويرضاه ؛ فتنكشف الحجب .... حجاباً وراء حجاب .

فإذا كُشف حجاب النفس ..... أقبل هذا العبد بالكليَّة على طاعة الله ؛ فتجده في كل أحواله وأوقاته مع الله ..... إما في ذكر ، أو في علم ، أو في عبادة ، أو في طاعة ، أو في خدمة لله وَ الله ....

فإذا استدام هذا المدام - وهذه الطاعة لها لذة أعلى وأغلى من لذة أي مدام يشربه أي إنسان في الوجود!! .... يشعر بها أهلها ويستطعمها القائمون بها - فإذا واظب على ذلك؟ ، كشف حجاب الجسم عند النوم!

فإذا نام ؛ صعدت روحه إلى عالم الطهر والصفاء ؛ فيرى في نومه ما يراه الأتقياء ، والأنقياء ، والصالحون ، والأولياء .... رؤيا صادقة ، ولكنه يحتاج عندها إلى الرجوع إلى العارف ؛ ليثبَّت قدمه ؛ حتى لا يضلَّ في هذا المنزلق الخطير !!! لأنه إذا تزايدت عليه الرؤيات ؛ ربما يغترُّ ... فينضرُّ .

إذ لا بد له من بيان وتأويل من رجل من الصالحين ؛ حتى يثبّته على النهج الصحيح للنبي العدنان صلوات الله وسلامه عليه ، فإذا استدام هذا الحال ، وراقبته عين العناية من الرجل الذي أقامه الولي الوال ؛ فتح الله له عين سريرته ، ويشعر أن في عينك كذا! ؛ فيخبرك عنه! ؛ فتتعجب! ؛ كيف رأى ذلك ؟

وقد يحكي لك وقائعاً حدثت معك في النوم! ؟ ، أو في اليقظة! ؟ ... فتقول: كيف عرف ؟ .....

وهو بلسان الحال يقول: .....

#### ﴿ نَبَّأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ١ ﴾ فِؤَوْ التصريم

وهذا هو الإلهام! .

فيتفضل الله عليه بهذا الإلهام ؛ ثم يمنُّ الله عليه .... برفع غطاء وراء غطاء ، حتى يكون من أصحاب الكشف التام! ، فيبصر في النور ، كما يبصر في الظلام! ، ويرى ما في القلوب كما يرى على صفحات الأجسام! ، ولا يشغله ذلك كله نفساً ولا أقل!!! ، عن إقباله على الملك العلام سبحانه وتعالى .

حكم كثيرة!، وأحوال عظيمة! ....

#### الشَّرَاقَ الْمَيْرَاءِ الْمُعَالِينِ : الْمِبْائِلِاقَاتِي : ١٠ ﴿ وَزَيْ الْمِلْوَالِينَ الْمُعَالِقِينَ : ١٠ ﴿ وَزَيْ الْمِلْوَلِينَ الْمُعَالِقِينَ عَلَيْ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ عَلَيْهِ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعَالِقِينَ عَلَيْهِ الْمُعَلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعِلِي الْمُعِلِينَالْمُعِينِ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِل

وأرجوا من إخواني جميعاً ؛ أن ينتبهوا لما فيها ، وأن يُعْلوا هممهم ، وأن يجعلوا الحق مقصدهم ، والحبيب إمامهم ، ويتوجهون إليه في كل وقت وحين بقلوبهم متعرضين ، وبأفئدتهم سائلين ، ولسان حالهم يقول : أنظرنا

أنظرنا .... ( واسمعوا ) .

اللهم اجعلنا من أهل نظره ورضاه .

واجعله ينظر إلينا في كل وقت وحين نظر شفقة وحنان ورضا وامتنان !!! ، نظراً يرفع حالنا ، ويصحِّح قصودنا ، ويضمن لنا السعادة في عاقبتنا.

اللهم اجعلنا من أهل قربك وودادك ، وأنزلنا دائماً وأبداً مع أهل إرشادك .

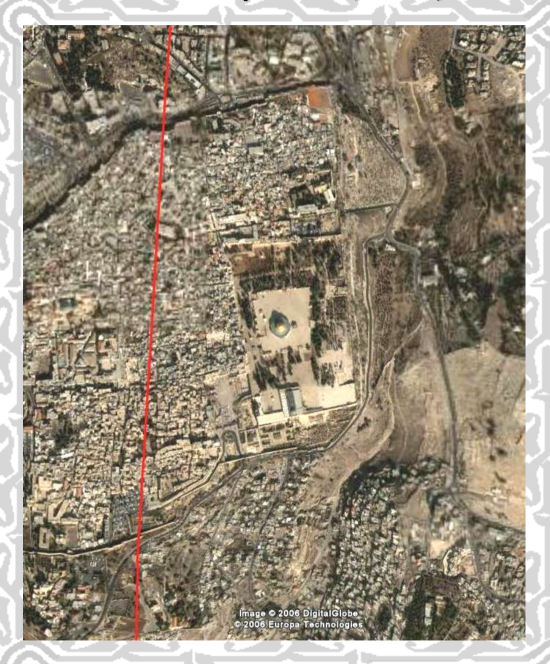
ووفقنا لما تحبُّه وترضاه ، واكشف عنا كل حجاب! ، حتى نكون من الناظرين إلى علي الجناب ، ومن الممتعين بالأحباب الذين يرفع عنهم النقاب ، ويكونون مع الذين أنعم الله عليهم في الدنيا ويوم الإياب.



## البِّنَائِيلُ لِثَّا النِّثِ

عَطَاءُ الْصَّادِقِينَ مِنْ إِسْرَاءِ الْنَّبِيِّ الْأَمِينِ أُصُولُ الْوصُولِ رَمْزُ أَسْرَى ح عَطَاءُ الْصَّادِقِينَ جِهَادُ الْمُتَمَكَٰنِينَ ا أَدَبُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ حقيقة المعرفة

## ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ السَّجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصًا ۞ اَنْوَرُقُ الإسراء



#### البّالبّالبّاليّا

## عَطَاءُ الْصَّادِقِينَ مِنْ إِسْرَاءِ الْنَّبِيِّ الْأَمِينِ '''



الحمد لله ....

الذي أنعم علينا بحبيبه ومصطفاه ، ورفع شأننا بإتباعه ، وجعلنا خير أمة أخرجت للناس في هذه الحياة .

اللهم صلِّ وسلم وبارك على مصدر الرحمات ، ومهبط البركات ، وشاشة التجليَّات ، وكنز العطايا والهبات ؛ سيدنا محمد وآله وأصحابه ورَّاث هذه الحضرات ، ونوابه في توزيع هذه النفحات ، وعلينا معهم أجمعين ، بمنِّك وفضلك وجودك يا أرحم الراحمين ..... أما بعد ......

فيا إخواني ويا أحبابي بارك الله. وَحَبْلُ فيكم أجمعين :

كم كنت مسروراً عند استماعي إلى إخواني الذين سبقوني بالحديث ، وذلك لأني أريد أن أستمع إلى إخواني ، فإن الله و ألى قد خص كل إنسان بمزايا لم يعطها لغيره من بني الإنسان ، وأهل الأمة المحمدية هم الأشجار الجنانيّة .... فكل شجرة لها ثمارها ، وكل ثمرة لها طعمها ، ومشامها ، ولها لونها ، ولها خصوصيتها من واهب الفضل العظيم .

وكنت أود أن أستمع من إخواني للمزيد ؛ لأن مزيد فضل الله. وَجَالَ لا يعدُّ ولا يحدُّ ، ولكنكم أكرمكم الله وَجَالَ ؛ آثرتموني على أنفسكم ؛ فأكرمكم الله بوصف

<sup>(</sup>٢٣) كانت هذه المحاضرة في الإحتفال بليلة الإسراء والمعراج بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين – محافظة الجيزة يوم الخميس ٢٤ من رجب ١٤٢٢هـ الموافق ١١من أكتوبر ٢٠٠١ بعد صلاة العشاء.

الإيثار ، والإيثار خير خلق مدح الله. وَكُبُكُ به الأنصار .

والحديث الذي طلبته قلوبكم ، وتودُّ أن تستمع إليه أفئدتكم عن الإسراء والمعراج ، ليس ما رواه الرواة ، وما تحقق من صدقه علماء الحديث ، لأنكم – والحمد لله – ربما تحفظونها أكثر منى .

لكننا جميعا نريد أن نأخذ منها قطوفاً يانعة ... ، وثماراً دانية ... ، تنعش القلوب ... ، وتطهّر النفوس ... ، وتهيّم الأرواح ... ، وتجعلنا جميعاً نستبق إلى متابعة حبيب المنعم الفتاح عليها .....

فحديثنا الليلة عن الإسراء والمعراج من الناحية السلوكية :

وهي نصيب السالكين الصادقين من إسراء النبي الأمين ، والنفحات والعطايا التي حَكَلُّ للعارفين ، والواصلين ، ببركة إتباعهم لسيد الأولين والآخرين صلوات ربى وسلاماته و بركاته عليه ، وعلى آله الطاهرين ، وأصحابه الطيبين .

### كأُصُولُ الْوصُولِ

والحقيقة يا إخواني .....

أن هذه الحادثة ، لم تترك صغيرة ولا كبيرة يحتاج إليها السالك ، أو الواصل ، أو المتمكن ، إلا وضَّحتها ، وبيَّنتها بأجلى بيان ، ولكنها تحتاج إلى استجماع للحقائق الباطنة ، وتوجه بالكليِّة للحضرة المحمديَّة ؛ لنستمد منها عطاءات الله لها الربانيَّة ، وخفايا هذه الرحلة التي جعلها الله فيها لأهل الخصوصيَّة.

فما الجهاد .... الذي يوصِّل السالكين إلى مقامات الواصلين والعارفين ؟ بينته هذه الرحلة المباركة! ....

وما نصيب السالكين من فتح الله ؟ .....

وما نصيب العارفين من عطاء الله ؟ .....

كـل ذلك كان في قول الله. عَالِيُّ : .....

## ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآكَ خِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآكَ خِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآكَ خِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللهَ وَالْمَرَابِ

إذن ! ... فإن مهمات السالك ، ومعدات الواصل في هذه الآيَّ :

أن يكون أمام عين بصيرته ... ، ودائماً مكشوفاً لأنوار سريرته .... سجايا الحبيب ، وخلق السيد السند العظيم ، ولا يتحول عنه طرفة عين ولا أقل !! ليكون له أسوة حسنة في كل أمر .

وأن تكون نيته في هذا الاستحضار ، أو الحضور ، إما لله ، وإما طلباً للمنازل العالية في الدار الآخرة عند الله. عَجَلْك .... ، وقوته ، وطعامه ، وغذاءه ، وشرابه : ..

﴿ لاَ يَزِالُ لِسَانُكَ رَطْبًا بِذِكْرِ اللَّهِ } لاَ يَزِالُ لِسَانُكَ رَطْبًا بِذِكْرِ اللَّهِ }

هذا هو الأساس!!!!

ومن ترك هذا الأساس لحظة! ؛ دخل في قول الإمام الجنيد ضَيِّكُهُ:

{{ لو حصَّل السالك ألف مقام في ألف عام ، ثم التفت عن الله. عَجَلّْ نفساً ؛ لكان ما فاته في هذا النفس ؛ أكثر مما حصَّله في الألف عام }}

إذن! ... على السالك أن يعدَّ نفسه:

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۱</sup>) رواه الإمام أحمد في مسنده ، و البيهقي في سننه الكبرى ، وفي مصنف ابن أبي شيبه ، عن عن عبد الله بن بسر أن أعرابيًا قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم : يا رسول الله إن شرائع الإسلام قد كثرت عليَّ فأنبنني منها بأمر أتشبث به ، قال ﷺ: ( الحديث ) .

بأن يجعل أسوته ، وقدوته في يقظته ، ومنامه ، وحلّه .، وترحاله ، وأكله ، وشرابه ، وعمله ، وكل شيء له ..... !!!!! على منوال رسول الله ، وعلى سنة حبيب الله ومصطفاه .

وأن يحرص دائماً أن تكون نيَّته عند كل عمل ... ، وأن يكون قصده في كل أمل ... ، وأن يكون رجاءه في كل سعي ... ، وأن تكون غايته في كل همة ...:

هي وجه الله ! ، والدار الآخرة .

ولا نعلم في السابقين ، أو اللاحقين ، سالكاً فتر لحظة عن ذكر ربِّ العالمين. وَعَنْكُ ؛ لأن المطلوب عظيم ، والعمر قصير ، ومن يطلب الله. وَعَنْكُ لا بد وأن يجدَّ ، ولا ينتهي الجدُّ ، والكدُّ ، إلا إذا تهنَّى ... فنال ما تمنَّى ... ومن خطب الحسناء لم يغله المهر....

## ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وهذه آئيُّنَّا أهل العناية ، و آئيَّنَّنَا أهل البداية ، وكذلك آئيَّنَّا أهل النهاية :

{{ لا ينتهي جهاد النفس حتى مع كمَّل العارفين ، إلا مع خروج النفس الأخير }}

وطالما أن الإنسان فيه نفس يتردَّد! ، لا بد وأن يكون في جهاد دائم! ، ولا يقرُّ له قرار ، ولا يهنأ له بال ، حتى تقع عين قلبه على عين الواحد المتعال. وَجَالِّ .

ورحلة الإسراء والمعراج ، لمن أراد أن يكون من أهل الخصوصيَّة ، وأن يسجل إسمه في ديوان المعيَّة المحمديَّة ...

ومن أراد أن يجاهد ، بعد أن حصَّل ما ذكرناه من أدوات الجهاد ، واستدام عليها ؛ طمعاً في عطاء المنعم الجواد ، لا رغبة في شهرة ، ولا حرصاً على مريدين ، ولا أملاً في أن يكون له جاه بين الخلق أجمعين ، لأنه لا يقصد في أمره كله إلا رضاء رب العالمين. وَحَبَلُ :

#### ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ ولِؤَنَة البينة

هذه هي رغبته ، فعليه أيضاً أن يقلِّم تطلعات النفس -كما نقلِّم أظافر اليد-:

لأن النفس دائماً ما ينبت لها تطلعات ، وتأتي لها أهواء ظاهرات ، أو خفيَّات ، لا يكشفها الله و الله الله يحبل الله و الله

فلو تابع هواه ، أو نفسه ، طرفة عين :

حدث له البعد ، ونزلت ستارة الأين والغين ؛ فحجبته عن رؤية العين ، ويظن أنه في مقام عظيم !! ، مع أنه عند هوى نفسه ... مريمٌ ومقيم ، والجاهل من الأكوان مناه ، وهو يظن أنه يعبد الله !! .

فمن يريد أن يكون من أهل المعيَّة المحمديَّة ، ويتفضل الله عليه بعطاء أهل السابقيَّة ، ومنح أهل الخصوصيَّة - وهذا مقام - وحديثنا الأهل هذا المقام .

أما من يريد دار الرضوان ، أو درجة في الجنان ، أو الأمان من النيران :

فهذا مقام سهل! ، قد يسَّره الله علينا بني الإسلام؛ ما دمنا نحافظ على تعاليم المصطفى الظاهرة .... عليه أفضل الصلاة وأتمُّ السلام .

#### رَمْزُ أَسْرَى

فكنز الولاية لأهل العناية ؛ تفك رموزه في هذه الرحلة !!!!!...

وقد جعل الله. وَحَجَلُكُ أسرار الإسراء في كلمة أسرى: ....

#### 

ففي ألف البداية ؛ كاشفه الله. ويجال بياء النهاية ، وبينهما سرُّ أهل العناية :

#### ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ ۦ مَآ أُوْحَىٰ ۞ ﴾ فِؤَلَا النهم

فجهاد السالكين في بداية سيد الأولين والآخرين ؛ بأن يُقبل على قلبه ، ويركِّز البصر على ما في فؤاده ، ويطهِّره مما سوى مولاه ، ولا يجعل فيه شيئاً لغير وجه الله عَيْنَ ..... كما حدث مع رسول الله عَيْنَ ....

ومن يجاهد في العبادات - كأن يقيم الليل ، ويصوم النهار ، ويجتهد في تلاوة القرآن ، وما ورد من الأذكار والأعمال - مثل هذا نسمّيه من الأبرار ... ، ويأخذ على عمله أجراً عظيماً .... ومنزلة كريمة في دار القرار : ....

- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ .... ماذا لهؤلاء ؟
- ﴿ كَانَتُ هَٰمُ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً ﴾ آيَتُم ١٠٠ فِؤَنَا اللهف

أي أنه سيأخذ أجره هناك!! ، لكن من يريد المقام الأعظم .....

- ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾ ... وهذا مقام آخر ....
- ﴿ فَلِّيعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ لكن هذا العمل معه نيَّة مهمَّة .. ...
  - ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًّا ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

فمن أراد بلوغ مقام الواصلين ؛ فإن جهاده في طهارة القلب :

#### ﴿ إِلَّا مَنْ أَتِي ٱللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ٥ اللَّهُ السَّمِ اللهِ السَّمِ اللهِ السَّمِ اللهُ السَّمِ الله

وقال في ذلك سيدي وإمامي الإمام أبو العزائم صَلِيْكُنَّهُ :

عندما كان في طَوْرٍ أُخذ فيه بالكليِّة عن الحضرة الجسمانيَّة ، و وُوجه بالحضرة العليَّة ! ، فغاب عن نفسه ! ، وكان كما قال الله وَجَالِّ : ( ..... كنت لسانه الذي ينطق به ..... ) ، وقد قال في هذا المقام : .....

#### يا مريداً جمالنا وبهانا

فرِّعُ القلب من سوانا نرانا

هذا هو جهادك .....

أن تفرِّغ القلب مما سوى الله ، وأن تجعله خالصاً لله. وَ الله عليك أن تخرج منه الهوى .... وهو أول داء يمنع السالكين من مدد سيد الأولين والآخرين : ...

## ﴿ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۗ ١٦٤ فِوْلَةُ ص

(٢٥) (٢٥) أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعاً لِمَا جِئْتُ بِهِ ﴿ إِنَّ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعاً لِمَا جِئْتُ بِهِ

#### إذا صفا القلب من وهم و شبهات يشاهد الغيب مسروراً بأيات

وإذا لم يشاهد .. ؟؟؟ ...

مرويٌ في فتح الباري ومشكاة المصابيح ، عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما .  $^{2}$ 

فإنه يحتاج لمزيد من الجهاد ، وهذا الجهاد لا يصح ! ، ولا يتمُّ ! ... إلا مع طبيب رباني ، وخبير قرآني ، أمره بذلك العلي وَ الله العلي .

لأن الله و الله و الذي يعلم أنه ما هناك قلبٌ أتقى ، ولا أنقى ، ولا أرقى ، من حبيب الله ومصطفاه ! ... ومع ذلك أرسل نفراً من الملائكة الكرام ؛ ليشقوا بطنه ! ، ويغسلوا قلبه بماء زمزم .... ليعلِّمنا :

أن الإنسان مهما بلغ !! ... :

لا يستطيع أن يتم هذا الأمر لنفسه بنفسه، وإنما يحتاج لمن يقوم له به بأمر ربّه الله عَمَلُك ؟ فيحتاج إلى طبيب أمره ربُّ العزة بهذه الأعمال ، وصرح له بذلك حبيب الله ومصطفاه عليه الله عنه الله المعملة المعملة

وإذا ذهب إلى الطبيب: ..... وكاشفه بما هو معيب ، وتحمَّل هذا المقام المهيب – لأن الإنسان لا يحبُّ أن يكاشفه أحدٌ بما هو فيه .. وإذا كوشف بعيب فيه ؛ ربما يشرد! ، وربما يشور ويغضب! ، وكلُّ ذلك هو علامة منازعة النفس الإبليسية ، ودليل على أن جمرة الغضب لم تنته في نفسه بعد ، متى تنتهي جمرة النفس؟ ، ... إذا كان القدح أحبُّ إليه من المدح! ، وإذا شجَّع من حوله وقال: "رحم الله إمرئ أهدى إلي عيوب نفسي " – فإذا وصل لهذا المقام على التحقيق:

يعلم أنه قد وضع قدمه على قدم الصدِّيق ، وأن هذه بداية سلوكه للطريق .

أما إن كان يحزن من هذا إذا نصحه ، ويغضب من هذا إذا كاشفه بعيب له ، أو فيه ، بل ربما يتخذ موقفاً! ، أو ربما يتحوّل ويُحوِّل الأمر إلى عداوة !!! : ...

فإن ذلك دليل على أن النفس ما زالت كامنة !!!! ، وإن كانت في الظاهر ساكنة ! ، إلا أنها لم تنته كما يحبُّ ربُّ العباد من العباد .

<sup>-</sup>(( ( ) إشارة إلى القول المأثور عن عمر بن الخطاب ﴿ (رَحِمَ اللهُ مَنْ أَهْدَى إِلَيَّ عُيُوبِي ) .، ورد في سُنَنُ الدَّارِمِيِّ ، في رِسَالَةُ عَبَّادِ بْنِ عَبَّادٍ الْخَوَّاصِ الشَّامِيِّ .

#### عطاءُ الْصَّادِقِينَ

وإذا ماتت النفس .... فإن علامة الموت:

#### ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ .. ﴾

ما عطاؤه ؟ .....

#### ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ مُ نُورًا يَمْشِي بِهِ عَنِي إِلَّنَّاسِ ﴾ آيَّنَا ٢٢١ فِيْنَةِ الأنعام

يرى كما يرى سيِّد الورى: ..... يرى الآيات الْمَلَكيَّة ؛ فيرى خواطر النفوس، وتجول روحه وقلبه في غياهب القلوب، ويكاشفه الله بالمحجوب، .... لكنه قد رزقه الأدب .... الذي به لا يفصح عن العيوب ؛ حرصاً وخوفاً على أسرار حضرة علام الغيوب

وهذا هو مقام السالكين ؛ يرون حقائق الأشياء ، وفيهم يقول إمامنا رَضِّيُّهُ :

و نال السرّ و ارناح رأى الأشباح أرواح فنی من شاهد المجلی و غنّی بالحقائق من

فنحن نرى ظاهر الإنسان ، وهو بعين قلبه ... يريه الله غيوب باطن الإنسان ؟ ولذلك يفيض الله على صاحب هذا المقام - وهو من أهل البدايات ، لكن له عند الله عنايات - يفيض الله عليه من مقام :

#### ﴿ تَعْرِفُهُم بِسِيمَنَهُمْ ﴾ الآيُ ٢٧٣ لَيْفَاقُ البقرة

فينظر إلى شاشة المرء - وهي السيميا - فيعلم ما يدور في خلجات قلبه !!! ،

ويرث مقام: ......

#### ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ اللهُ ٢٠ اللهُ ٢٠ اللهُ ٢٠ اللهُ ٢٠

فيعرف من فلقات اللسان ؛ خبايا ما في جنان الإنسان .

وهي رؤية الإسراء التي رآها سيد الأنبياء ، وبيَّن الله لنا أنه مع أن الله علَّمه ما لم يكن يعلم ، وكان فضل الله عليه عظيماً ؛ إلا أنه احتاج أن يرجع في كل مشهد إلى صاحب الروح .... لأن معه فتوح أعظم ؛ ليكشف له اللبس ، ويبين له حقيقة المشهد ، حتى لا ينفرد السالك .... إذا رأى مثل ذلك ، ويظن أنه واصل ، فيكون بذلك هالك ....

لأن بعض السالكين ، بمجرد أن يرى رؤية منامية! ...:

يظنُّ أنه وصل إلى مقامات الولاية! ، وينقطع عن صحبة العارفين!! ، فإذا كاشفه الله ببعض المشاهد الكونيَّة ، يظن أنه قطب الوقت! ، ويطلب مدح المريدين! ، وثناء العلماء والواصلين! ، ويستغني عن العارفين!!! ...

#### جهادُ الْمُتَمَكّْنِينَ

فإذا انفرد السالك في هذا المقام ....

بالرغبة الخالصة الأكيدة في وجه الله ، ولم يشغله مشهد ، ولا خواطر ، ولا غيوب ... عن حضرة علام الغيوب. و ألله ، يكرمه الله ... فيجمع له همم السابقين ، وأنوار الأنبياء والمرسلين ، وعلوم الأولين والآخرين ، ليتأهل للمقام الأعلى للعروج إلى ملكوت رب العالمين. و ألله ...

فيجمع الله. وتجلل له حقائقه الباطنة:

وفيها ... وبها ... يجمعه الله وَ عَلَى على عوالم التعيين ؛ فتلقح روحه من أرواح الأنبياء والمرسلين ؛ بما به يتأهل لأنوار ملكوت ربِّ العالمين. وَ عَلِلَّ .

فإذا أراد الله. وكَبُلُكُ له التمكن في الوصول ؛ فله مجاهدات أعظم ، ومشاهدات أكرم .... : يجاهد أولاً في التخلُق بأخلاق الله ؛ ليكون خليفة عند مولاه ، فيكرم بأن يرفعه الله إلى السماء الأولى ، وفيها خليفة الله آدم عليه السلام : ...

#### ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ اللَّهُ ٢٠ أَوْقَا البقرة

لماذا كان آدم خليفة ؟ ....

لأنه تخلُّق بأخلاق الله ، وأسماء الله .

وصفات الله للتخلُّق ، واسم ذات الله ﴿ ﴿ ﴿ إِلَّهُ ۗ ﴾ للتعلُّق .

والأسماء والصفات ، ليست للذكر باللسان ، وإنما هي للتخلق بالجوارح والقلب والجنان ، كما أمر الرحمن ، وقال على لسان النبي العدنان علي المعان الرحمن ، وقال على لسان النبي العدنان علي المعان المع

(٢٧) إِنَّ للهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْماً، مِائَةً إِلاَّ وَاحِداً، مَنْ أَحْصَاهَا ؛ دَخَلَ الْجَنَّة ﴿ إِلَّ

ولم يقل : " من ذكرها " ، أو " من جمعها " ولكنه قال : " من أحصاها " :

أي تخلَّق بها في نفسه ، وصار ظاهراً بها بين الخلق ، متشبِّهاً على قدره بصفات ربِّه ، فيفتح الله على لله أبواب الجنان ، وكان كما يقول الرحمن :

#### ﴿ وَكَذَ لِلْكَ نُرِى إِبْرَ هِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّامِ

<sup>(</sup>۲۷) رواه الشيخان عن أبي هريرة 💩.

#### اِنَ اَقَادِ الْمِنْ الْمُ الْجُدِينُ النَّالِينَ : ٥٩ ﴿ وَزَى إِلْمُورُورُونُ

#### فمن تخلُّق بأخلاق الله :

فتح الله عين قلبه ؛ فرأت ملكوت الله في السماء الأولى حيث آدم وذريته عليه السلام ، ويرى أهل السعادة ويعرفهم ، ويرى أهل الشقاوة ويعلمهم ؛ كما كان ينظر آدم لمن على يمينه ويتبسم ، وينظر لمن على شماله ويبكى ، فقيل :

ما هذا يا جبريل ؟ ... قال : هذا آدم ! ، وهذه نسم - يعني أرواح بنيه - فمن كان على يمينه فهم أهل النَّار - كان على يمينه فهم أهل النَّار - كان على يمينه فهم أهل النَّار الله أو أهل الشار (٢٨) أو أهل الشمال - على حسب اختلاف الروايات .

منهم من يراها في ملكوت السموات ، ومنهم من يرى في يمينه أهل اليمين! ، وفي يساره أهل الشمال! ، ومنهم من يرى في الخلق: .....

#### ﴿ تَعْرِفُهُم بِسِيمَنَهُمْ ﴾ الكلام الكلام المنطقة البقرة

ومنهم من يكاشفه الله. وَ الله عَلَيْ بحقائق الأشياء في لوحه المحفوظ ؛ فيرى الرموز ، بعد أن يفكّها الله له من طلاسم الكنوز .

فإذا أكرمه الكريم. وَكَبُلُّ ، وأراد أن يسوقه لمقام أعلى من هذا .... نفخ فيه مولاه بروح من عنده ، قال تعالى في ( آيَٰتُمُّا ٥ ا شُِوْرَةِ عَافر ) :

#### ﴿ يُلِّقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - ﴾

فإذا نفخت فيه الروح الإلهية الذاتيَّة! ، وليست الروح التي تحرِّك الأجساد الناسوتيَّة ..... قوى عزمه .... واشتدَّ أمره .... فأخذ الأحكام والافعال بقوة :

<sup>(^^)</sup> عن أبي ذر رواه البخارى في صحيحه ، وفيه : (فَلَمَّا حِنْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا قَالَ جِبْرِيلُ لِخَازِنِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا : هَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَنْ هَخَا جِبْرِيلُ قَالَ : هَلْ مَعَكَ أَحَدٌ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، مَعِي مُحَمَّدٌ قَالَ : أَأَرْسِلَ الْيَهِ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، فَلَمَا فُتِحَ عَلَوْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا فَإِذَا رَجُلٌ عِبْلَ يَمِينِهِ صَحِكَ ، وَإِذَا نَظَرَ قِبْلَ شِمَالِهِ بَكَى ، فَقَالَ : مَرْحَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِح ، وَالابْنِ الصَّالِح بَكَى ، فَقَالَ : مُرْحَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِح ، وَالابْنِ الصَّالِح قَالَ : قُلْتُ : يَا جِبْرِيلُ مَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَذَا كَا أَنْ المَّالَمُ فَسَمَالِهِ نَسَمَ اللهِ نَسَمَ بَنِيهِ ، فَالَمُ النَّارِ ، فَإِذَا نَظْرَ قِبْلَ شِمَالِهِ بَكَى ) وللحدبث ، وَإِذَا نَظْرَ قِبْلَ شِمَالِهِ بَكَى ) وللحدبث بقية طويلة وروايات عديدة

#### ﴿ يَنيَحْيَىٰ خُذِ ٱلۡكِتَبَ بِقُوَّةٍ ﴾ النَّمُ ١٢ نَوْنَة مريم

في هذه الحالة ...:

ربما لا يأكل إلا كلَّ أيام طعاماً! ، وربما يسهر الليالي! ، ولا ينام! ، وربما يمكث السنين لا يغفل طرفة عين عن ذكر الملك العلام!!! ، لأن الله قوَّى عزمه ، فيكون في مقام الروح عيسى ، وفي مقام قوة يحي .

فيكرمه الله بالسماء الثانية (٢٩) وهي الدرجة الثانية من درجات أهل الفتوة .

ويكشف له عن عطاء هؤلاء من أهلِّ النبوَّة ؛ فيكرمه الله. وَكَبْلُّ ويعطيه المقام العيسوي ، ولكنه في عالم الشرع المحمدي ، يكون عطاءاً معنوياً ، فينبئ الصالحين بما ادَّخره لهم في لوحه المحفوظ من كنوزه ربَّ العالمين ، وما يجول في خواطرهم ، وفي إراداتهم ؛ ينبئهم بما في نفوسهم ، وبما في بيوتهم ، ويحي قساوة قلوبهم ، وغلظة نفوسهم ؛ حتى تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله. وَكُلُّ .

فإذا قوي عزمه ، واشتدَّ حزمه ، وانتشت روحه بالله ؛ جمَّله الله بالجمال الروحاني ، وكمَّله بالكمال اليوسفي ؛ فصار جميلاً في عين الملأ الأعلى !! :

<sup>(\*</sup>١) ترتيب الأنبياء في السموات إشارة إلى الأحاديث العديدة التي وردت في ذلك منها ماأورده البيهقي في دلائل النبوة عن أبي سعيد الخدرى ﴿ وهو حديث طويل نورد منه الجزء المحتوى على الترتيب ( ثُمُّ صَعِدْنَا إِلَى السَّمَاءِ التَّانِيَةِ فَإِذَا أَنَا بِرَجُلِ أَحْسَنَ مَا خَلْقَ اللَّهُ قَدْ فُصِّلً عَن النَّاسِ بِالْحُسْنِ كَالْقَمْرِ لِيْلَةُ الْبَدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ فَلْتُ : يَا جِبْرِيلُ مَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَذَا أَنُو بِيكِ مَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَذَا أَنَا بِيكِدِي فَلْتُ : يَا جِبْرِيلُ مَنْ هَذَا ؟ قَالَ : هَذَا أَنَا بِهِ عَلَى مَنْ هَذَا أَنَا بِيكِدِي وَعِيسَى وَعِيسَى وَعَيسَلَى وَمَعَهُ اللَّهُ مَلَاللَّهُ عَلَيْ وَسَلَّمَ عَلَيَّ ، ثُمَّ صَعَدْتُ إِلَى السَّمَاءِ اللَّاسَمَاءِ اللَّالِيَةِ فَإِذَا أَنَا بِهُ لِكُورِيسَ قَدْ رَفَعَهُ اللَّهُ مَكَانًا عَلَيْ وَسَلَّمَ عَلَيَّ ، ثُمَّ صَعَدْتُ إِلَى السَّمَاءِ الْخَلْصِينَ فَإِذَا أَنَا بِهَارُونَ وَنِصْفُ لِحْيَتِهِ بَيْضَاءُ وَنِصْفُهَا سَوْدَاءُ ، ثَمَّ صَعَدْتُ إِلَى السَّمَاءِ الْمَلْسَلَةِ فَإِذَا أَنَا بِهُولُونَ وَنِصْفُهُ اللَّهُ مَالَى الْمَعْرَانَ وَمَعَهُ نَقَرٌ مِنْ قَوْمِهِ ، هَذَا هَارُونُ بُنُ عِمْرَانَ وَمَعَهُ نَقَرٌ مِنْ قَوْمِهِ ، فَمَنَامَ عَلَيْ وَسَلَمَ عَلَيْ مَنْ عَدْرُهُ دُونَ الْقَمِيسِ - وَإِذَا هُو يَقُولُ : يَزْعُمُ النَّاسُ إِنِّى أَكْرَمُ عَلَى اللَّهِ مِنْ قَوْمِهِ فَيَلُكُ عَلَى اللَّمْ مَنْ عَلْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْ الْمَعْمُورِ كَامَ عَلَيْهُ وَمِي فَالَ نَقُولُ الْمَوْدَ عَلْ اللَّهُ عَلَى الْمَعْمُورِ عَلَى اللَّهُ مِن قَوْمِهِ ، فَسَلَمْتُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْ الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ كَافَعُمُورَ عَلَى الْمَوْدُ وَلَالُكُوكُ الْمُوكُ إِبْرَاهِيمُ خَلِيلُ الرَّحْمَنِ ، هُو وَنَقَرٌ مِنْ قَوْمِهِ ، فَسَلَمْتُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَنَقُرٌ مِنْ قَوْمِهِ ، فَسَلَمْتُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْ وَسَلَمْ عَلَيْ الْمَعْمُورُ وَلَقُولُ : يَوْعُ وَنَقُرٌ مِنْ قَوْمِهُ ، فَسَلَمْتُ عَلَيْهُ وَسَلَمْ عَلَيْهُ وَسَلَمْ عَلَى الْمُوكُ وَلَا الْمُنْ عَلَى الْمُوكَ إِبْرَاهِيمُ خَلِيلُ الرَّحُمْنِ ، هُو وَنَقَرٌ مِنْ قَوْمُو مِ فَسَلَمْتُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ

فتتنزَّل الملائكة عليه من الله ، يخاطبونه ، ويجالسونه ، ويشافهونه ، ويتمتعون بنور الله وَ الله عَنْ الذي ظهر في آفاق روحه ، ويصبح من أهل هذا المقام :

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَىٰمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلۡمَنَعِكَةُ ٱلَّذِينَ قَالُواْ وَلَا تَحَزَّنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ ٱلْمَلَىٰهِكَةُ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ يُؤَنَّةُ صلت تُوعَدُونَ ۞ ﴾ يُؤَنَّةُ صلت

والجنَّة هنا ليست الجنَّة العامة التي يريدها الخلق ، ولكنها جنَّة الشهود ، وجنَّة الورود ، وجنَّة الكون .... عالية ! .... ، ودانية ! ....

فإذا أكرمه الله بهذا الجمال ، ولم يلتفت عن كمال ذي الجلال والإكرام ، ولم ينسى مأربه ، وأصرَّ على مطلبه ، رفعه الله مقاماً ومكاناً علياً ، ليدرس الأحوال الربانيَّة التي بها يتأهل لسدرة أهل الخصوصية ، ويدرس علوم النبيين والمرسلين ، وعلوم السابقين من الأولياء والمقربين ، ليتأهل لهذه المقامات ..! .

وهذه الدراسة لا تكون بسمع الأذان ولا بقراءة العين وإنما من باب:

#### ﴿ ءَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾١٥٠الكهن

علم من الله. وَكُبُلُكُ ، فإذا علَّمه الله علوم أهل الخصوصيَّة ، رزقه الله الحكمة الهارونية ؛ حتى لا يظهر ما لا يطاق! ، فيوقع غيره في النفاق.

ولا يظهر مقاماً ؛ إلا لمن رأى فيه التسليم لأهل هذا المقام :

فلا يظهر للعوام خواص سيد الأنام ، ولا يظهر لأهل الجحود من كنوز غيب حضرة المعبود ، ولا يظهر فضل الله إلا لمن استأهل ذلك ، بإشارات نورانيَّة ، وعلامات روحانيَّة ، يضعها له الله ، فيضع الكلام في موضع التمام ؛ فيكون كما قال الله ،

#### عن سيدنا عيسى عليه السلام::

رُ لا تَضَعُوا الْحِكْمَةَ عِنْدَ غَيْرِ أَهْلِهَا ؛ فَتَظْلِمُوهَا ، وَلا تَمْنَعُوهَا أَهْلَتَها ؛ فَتَظْلِمُوهُمُ ، كُونُوا كَالْطَبِيبِ
(٣٠)
الْرَّفِيقِ ، الَّذِي يَضَعُ الْدَّوَاءَ فِي مَوْضِعِ الْدَّاء

يا رُبّ جوهر علم لو أبوخ به لقيل لي أنت ممن يعبد الوثنا والسنحل رجال مسلمون دمي يرون أقبح ما يأنونه حسناً

والمثال على ذلك عندما قال:

{{ لو فسَّرت فاتحة الكتاب بما أعلم ؛ لوقرتم سبعين بعيراً }} من تفسير الفاتحة فقط! ، وقال في ذلك أيضاً الإمام أبو العزائم ضِيْطَهُهُ:

#### لو ذاق أهل البعد بعض مدامتي نركوا الجدال وأحرقوا علم الرسوم

#### ﴿ يَضِيقُ صَدِرى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي ﴾ الشَّ١١ يُؤَوَّةِ الشعرا،

فيخرج فصوص الحكمة ، يدريها أهلها ، ويفكّها الله. وَجَالٌ لمن أراده بها ، ويغيب عن الجاهلين شأنها ، لأنها حكمة النبوّة ، وطريقة أهل الرسالة :

فإذا لم تشغله العلوم ، ولم يعرها إلتفاته ، ولم ينشغل بها عن الله طرفة عين ....

<sup>(&</sup>quot;) كتاب قوت القلوب: أبوطالب المكي ، حكاية عن سيدنا عبسى عليه السلام .

وذلك لأن:

#### العلم حدّ وفوق العلم أنوار والنور غيبُ وفوق النور أسرار

## اُدَبُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ

وأكبر فتنة تحجب المريد عن فضل الله ...؛ هي العلم !!! ... لأن العلم يجمع الخلق عليه ، فإذا اجتمعوا عليه : .. ربما اغترَّ بهم ؛ فترك الجهاد ؛ فهوى في وادي الإبعاد ، أو ربما ظنَّ أنه على شيء – وهو ما زال في البدايات – والنهايات تحتاج إلى أهل النظر الدائم لسيد السادات

فإنه رأى ما رأى !! ، ومع ذلك قال فيه حضرة الله مثنيا على أدبه الذي يحبُّه ممن سار على نهجه وهداه : .....

#### ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ۞ ﴾ الآيُ١٧ أَوْنَا النم

وذلك على الرغم من أنه ..:

#### ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلۡكُبْرَىٰ ﴿ ﴾ فَوَلَالنام

ومع ذلك لم يلتفت طرفة عين! ، مع أن ما رآه .... لا يتحمَّله أحد من خلق الله! ، حتى أنبياء الله! ، ورسل الله صلوات ربى وتسليماته عليهم .

فإذا حافظ على صدقه ، ولم يلتفت إلى الخلق ، أكرمه ربه فرقاه ، وأدناه ، وكلمه كفاحا ، حتى يؤهله بالكلام لشهود ذات تعالت عن النعم ، والأنوار ، والإنعام ، ..... فيكون كليماً في مقام الكليم ، يسمع كلام الله ...!! ؛ ليس بالآذان! ، وإنما بكل أعضاءه الظاهرة والباطنة! ، وقد قيل لموسى عليه السلام ، كما ورد في الأثر:

رْ يُ كَيْفَ سَمِعَت كَلاَمَ اللهِ ؟ ، قَالَ : كُنْتُ كُلِّي مَسَامِعَ ، وَكُنْتُ أَسْمَعُ كَلاَمَ اللهِ ... وَكَانِّي أَسْمَعُ سَبْعِيَنِ أَلْفَ

لِسَانٍ ، وَكُلُّ لِسَانٍ يَتَحَدَّثُ بِعَشْرَةِ آلاَفِ لُغَةٍ ! ، فِي صَوْتٍ وَاحِدٍ ! ، وَفِي وَقْتٍ وَاحِدٍ ! كُلّ

#### ﴿ إِنِّى ٱصَّطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِى وَبِكَلَمِى فَخُذُ مَآ وَاتَيْتُكَ وَكُن مِّرَ الشَّلِكِرِينَ ﴿ ﴾ فَوَلَا الأَعراف

وقد قال بعض العلماء عن:

#### ﴿ وَكُن مِّرَ ۖ ٱلشَّبِكِرِينَ ﴾

أي يكفى عليك ذلك ، ولكن لا " لأن الشكر يستوجب المزيد" (ام):

### ﴿ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأُزِيدَنَّكُمْ ۗ ﴾ الآيُ ١ الْمُنْ الْأَنْ إبراهيم

والشكر في هذا المقام ؛ ألا يشتغل بالإنعام عن المنعم. وَجَبَلْ طرفة عين ولا أقل. فإذا ظلَّ على هذا الحال ، واشتغل ظاهراً وباطناً بالمنعم المتعال! ، وتخللت محبَّة

الله جميع حقائقه ، وصارت كل جارحة تقول : " الله " ، وكل شعرة تقول : " الله " ، وكل طرفة فيه تقول : " الله ؛ أكرمه الله طرفة فيه تقول : " الله " ، وصار كله ظاهراً ! ، وباطناً ! ، على قدم خليل الله ؛ أكرمه الله تعالى ورقًاه وجعله خليلا في مقام الخليل .

فإذا شاءت عناية الله و سابقة حسناه أن يتفضَّل على عبده بالمزيد من الرقيِّ و الإنعام ، رقَّاه إلى المقام المحمدى ......

## ﴿ قُلِ ٱللَّهُ ۗ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ۞ ﴾ ﴿ فَوَلَا الأَمَام

فيكرمه الله. وَجَلْلٌ ، ويرفعه إلى مقام اليقين الأعظم ، ويصل إلى سدرة المنتهى .

<sup>(&</sup>quot;) يعنى ليس من باب " أن الشكر يستوجب المزيد " ، ولكن من باب " يكفيك هذا فاشكره .. الرضا " .

وإذا وصل سدرة المنتهى فبروحه ، وليس بجسده ، لأن هذه خصوصية للحضرة المحمديَّة ، أما صاحب مقام اليقين الأعظم ، فقد خصَّه الله بهذا المقام مناماً ، أو عياناً بروحه ، من باب وراثة قول الله :

#### ﴿ أَمْتَرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾ الكِنا الْكِنا اللها اللها اللها المنا ا

فلم يقل بنبيه ، ولا برسوله ، و وُوجه بالسدرة ! ، فأدبته السدرة بآداب العبودية الكاملة ! ، فيصير عبداً صرفاً لله .

ولا يكون المرء عبداً لله ، إلا إذا كان حراً مما سواه ، فيكمل بكمال العبودية ، من سدرة علوم الخلائق ، ومنتهى الرقائق ، سدرة الأوصاف ، وسدرة الكمالات ، وسدرة التجليات ، وحقيقتها ... ومعناها ... سيدنا محمد المناها ...

والتجليات الإلهية على هذه الحضرة ؛ في كل نفس لا تنتهي !!! ، من الجمال ، والكمال ، ونعوت العظمة والوصال :

## جمال لا يشابهه جمال وحسنَ ليس يحصيه جناني و قد كُلفتُ كنم السرّ حنى شهدت فباح عن سرّي لساني

فإذا تجمَّل بجمال العبودية ، وصار عبداً تاماً على قدم حبيب الله ومصطفاه ، كشف عن قلبه الحجاب ، وسمع لذيذ الخطاب ، وشاهد على قدره بالله ، وجه الله وكمال الله ، ونال رضاء الله! ، فزُجَّ به في الأنوار ، فطاف بكل عوالم الواحد القهَّار! ، ولا يستقر له قرار! ، حتى يوقفه الله مع كمال التنزيه بين يديه ، ويخاطبه و أَجَلَّ بأعزِّ ما لديه ، ويفوز بقدر من قوله عزَّ شأنه ( سورة الأحزاب ):

﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَتَهِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُر مِّنَ ٱلظُّلُمَـٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ تَحَيَّتُهُمْ يَوْمَ

### يَلْقَوْنَهُ مَلَكُم وَأَعَد كُمُ أَجْرًا كَرِيمًا ٥

فيرى من جمال الله ، ومن بهاء الله ، ومن كمال الله ، ما قال فيه الرجل الصالح عندما سألوه عن رؤية هذا الجمال! ، وعن أسرار هذا الكمال! ، وكيف رآه؟ ، وكيف تملّى بجمال الله :

{{ وكيف ترى عين تمـــوت! ، الحي الذي لا يمـــوت...}} إذا تجلًى حبيبي باي عين أراه بعينه لا بعيني فما يراه سواه

فإذا تجمَّل بجمال العبودية ، كساه الله بحلل الربوبية :

َ اللَّهِ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ ﴾ وفي رواية أخرى زيادة : ﴿ وَلِسِانُهُ الَّذِي يَنْطِقُ بِهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

فيرى بنور الله ... حضرة الله ، ويسمع بسمع الله .... كلام مولاه ، ويتمتع بما فيه من الله .... بعوالم حضرة الله الذاتية في غيبة هذه العوالم الطينية ! ...

فيرجع إلى الأكوان ، متأدباً بآداب سيد ولد عدنان ، يخبر بما رأى على قدر ما يرى من تحمل القلوب! ....:

فقد اخبر أهل مكة أولاً بالإسراء! ، ولم يخبرهم بالمعراج ، وأخبرهم مع أنه يعلم أنهم سيكذبوه ، لأنه لا بد وأن ينفذ أمر الله ، ولا يرجع عن أمر الله طرفة عين .

ولأنه ينفذ أمر الله ، فإن الله أيده ، وكذلك أولياء الله ، وأحباب الله .

<sup>(</sup>٣٢) رواه البخاري ومسلم وأحمد عن أبي هريرة هم وفيه ( وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَحِبَّهُ ، فَإِذًا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَبَصَرَّهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا ، وَرِجْلَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا ، وَرِجْلَهُ الَّذِي يَمْشَى بِهَا ، وَإِنْ سَأَلَنِي لأَعْلِيْتُهُ ، وَإِنْ اسْتَعَاذَنِي لأَعِيذَنَهُ ،) من رواية جامع الأحاديث و المراسيل .

#### السَرَاقَ الْحَيْمَ اللَّهِ الْجَدْرُةُ الشَّالِينَ : ١٧ ﷺ وَزَى إَلَّهُ وَزَى الْجَالِمُ السَّالِينَ : ١٧ ﷺ وزى إَلَّهُ وَزُورُ

فعندما سألوه عن نعت البيت ( المسجد الأقصى ) ممل الله له على يد جبريل البيت ، وأخذ يديره له ، وهو يصفه ، وينعته .

لأن الذي يبلغ رسالات الله ، ويخشاه ، ولا يخشى أحداً إلا الله ، لا ينقطع عنه مدد مولاه وتأييده طرفة عين ولا أقل! ، على أنه لا يحدِّث إلا عن أمر! ، فلا يحدِّث للمباهاة! ، ولا يحدِّث ليقال عالم جاء بما لم نسمعه من الآخرين! ، وإنما حدث عن أمر صريح من ربِّ العالمين. وَ الله الله الله الله الله المين العالمين.

فمن أراد هذه المشاهد ، فإن عليه أن يجاهد ، في مقام السلوك .... يجاهد في طهارة القلب بالكليّة ، وربما يحرم المرء من الخصوصيّة لخلة واحدة باقية !! ، قال الحبيب عليه مشيراً إلى ذلك :

(٣٤) ﴿ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ ﴾

وقال في ذلك إمامنا أبو العزائم ضَيَّكُتُهُ:

#### ألا من يكن في قلبه بعض ذرة من الكبر والأحقاد ما هو ذائق

فمن عنده بقية من كبر ؛ لن يذوق ، ولن يشهد .

وهذا الكبر يظهر في كل مخبر ، وفي كل مظهر ، ولا يموت عند الإنسان مرض

<sup>(</sup>٢٠) مسند أحمد بن حنبل عن ابن عباس ، كما روته العديدة من كتب السيرة و الحديث بروايات متعددة وفيه (قَالَ ﴿ : " لَمَّا لَيْلَةُ أُسُرِيَ بِي وَأَصْبَحْتُ بِمَكَّةٌ ، فَظِعْتُ بِأَمْرِي ، وَعَرَفْتُ أَنَّ النَّاسَ مُكَذَبِيَ " فَقَدَ مُعْتَرْ لاَ حَزِينًا ، قَالَ : قَالَ : " إِنَّهُ أُسُرِي بِي وَأَصْبَحْتُ بِمَكَّةً ، فَقَالَ لَهُ كَالْمُسْتَهْرِئِ : هِلْ كَانَ مِنْ شَيْء ؟ فَقَالَ ﴿ : " نَعَمْ " قَالَ : " إِنَّهُ أُسُرِي بِي اللَّيْلَةُ " قَالَ : " إِنَّهُ أَسْرِي بِي اللَّيْلَةُ " قَالَ : " إِنَّهُ أُسُرِي بِي اللَّيْلَةُ " قَالَ : " إِنَّهُ أَسْرِي بِي اللَّيْلَةُ " قَالَ : " إِنَّهُ أَسْرِي بِي اللَّيْلَةُ " قَالَ : " إِنَّهُ أَسْرِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ ؟ " قَالَ : ثَوَّ أَصَبَحْتُ بَيْنَ ظَهْرَ انْيَنَا ؟ قَالَ : " إِنَّهُ أَسْرَي مَعَ اللَّهُ يَعْتَلْ وَالْكَوْبُ وَالْكَهُ وَمَكَ أَلْكُو ، وَهَا كَوْبُ مُوالَا : هَيَّا مَعْشَرَ بَنِي كُعْبِ بْنِ لُوْيٍ حَتَّى قَالَ : فَانْتَقَصَتُ إِلِيْهِ الْمَجَالِسُ ، وَجَاءُوا حَتَّى جَلْسُوا إِلَيْهِمَا ، قَالَ : قَالَ : إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ ، قَالُوا : وَهِلْ الْمَعْدِنَ عَلَى اللَّيْكَ الْمَعْدِي وَالْلَلْقَ، قَالُوا : إِنِّى أَلْيُنَ ؟ قَالَ : إِلَى بَيْتِ الْمُقْسِ ، قَالُوا : وَهِلْ الْمُعْرِنَ عَلَى اللَّيْلَة ، قَالُوا : إِلَى أَيْنَ ؟ قَالَ : إِلَى بَيْتِ الْمُقْسِ ، قَالُوا : وَهَلْ سُبَعَجِهُ اللَّهُ الْمُعْرِفِي وَلَى الْمُعْرِفِي وَلَمْكُ أَنْعُونَ مَلْ الْمُعْرِفِي الْقَوْمِ مَنْ فَيْ الْمُعْرِفِي اللَّهُ الْبُولُ الْبِيْلِ الْمُعْلَى وَالْمَ عِيدَاهُ وَاللَّهُ إِلَيْهِ الْمُعْلَى الْمُعْلِ فَعَقَلْ وَعُقَلْ إِنْعَالَ الْمُعْلِ فَتَعَلَّ الْمُعْرُولِ الْمُسْجِدِ وَأَنَا أَنْظُرُ اللَّهُ الْبَلِهُ ، وَمِنْ بَيْنُ وَاضِعْ دُونَ دَالِ عَقَالٍ فَعَقَلْ فَتَعَلَّ أَنْعُلُ الْمُلْرِ الْمُعْرَافِي الْمُولُ الْمُعْرَافِقُ مَلَ الْمُعْرَافِقُولُ الْمَعْلُ الْمُعْلِ فَعَقَلْ الْمُعْرَافِي الْمُعْرَافِقُ الْمُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْرَافِقُ مُعْ هَذَا لَعُتَ لَمْ الْمُعْوقُ الْمُعْلَقُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُعْلِلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِ فَعَقَلْ الْمُعْرَافُولُ الْمُلْكُولُ الْمُعْلِ الْمُعْرَافُهُ اللَّهُ الْمُعْلُ

الكبر ..... إلا إذا تحقَّق بوصف مولاه : .....

#### ﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ النَّهُ ٤٥ أَنْفَالْا اللهَ

ومن يأبى تقبيل يد الصالحين!! ..ماذا ينتظر إذن من فضل ربَّ العالمين؟ ..... مع قول الرجل الصالح:

#### رجانة الرحمن عبَّاده وشمها نقبيل أبريهمُ

فإن كانت هذه الخصلة فيه .... فليعلم أنه مريض بالكبر ، ولا يستأهل أن يفتحوا له الباب ، لأنه يجب أن يقتلع مرض الكبر .

وإذا كان عنده ذرة من الحقد .... حتى ولو في التنافس في الخير ، لأن من عادة المريدين أن يتنافسون مع بعضهم ، فإذا كان بينه وبين أخيه تنافس ، ويبغي في نفسه ألا يُوفَّق أخوه في هذا البرِّ ؛ ليسبقه .... ، فإن ذلك مرض !!! وغرض! .

في هذه الحالة لا يؤذن له في سلوك طريق الله ... إلا إذا عولج من هذا المرض .

## حَقِيقَةُ الْمَعْرِفَةِ

متى يقف المريد في أرض السلوك ؟ ، ويطلبه ملك الملوك ؟ .. ، إذا كان.... كما قال تعالى ( الآنِيُّ ﴾ لِيُوْلَقُ اكتسر ) :

#### ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمٍ وَلَوْ كَانَ بِمِمْ خَصَاصَةً ﴾

إذا آثر أخاه على نفسه ، ولو بالخير ، والبِّر ، والمعروف .

فإذا كان عنده مرض منها ؟ ، فعليه أن يعالج هذه الأمراض ....

كيف ؟ .....

لا بد وأن يتردد على الحكماء الربانيين - لكن بصدق ويقين - فالمريد الذي يذهب للطبيب ، ويبلغه الطبيب أنه مريض ، فيقول المريد : " أنا صحيح معافى " ، متى يبرأ مثل هذا من مرضه ؟

والحبيب علَّم أصحابه - حتى الذين طابوا وغابوا ، وكان اللوح المحفوظ ينزل منه القرآن بما يقولون وبما ينطقون ، فقد كان القرآن ينزل بما يقول عمر وقد قال فيه هي :

(٣٥) ﴿ إِن الله تَعَالَى جَعَل الدقّ على لِسانِ عُمر وقَلْبِه ﴾

ومع ذلك كان يقول كما روت كتب السير و المناقب :

ويقول: الحمد لله ، أني كنت أرعى غنماً لأهلي على قراريط قليلة - وقراريط يعني ملاليم - وكنت أدعى عميراً! ، وأصبحت اليوم أدعى عمر أمير المؤمنين ، ثم نزل ، فقالوا: لم جمعتنا يا أمير المؤمنين ، ثم نزل ، فقالوا: لم جمعتنا يا أمير المؤمنين ؟ ، قال: إن نفسي حدثتني أني أصبحت شيئاً!! ، فأردت أن أضعها ، وأعرفها حقيقتها في

هؤلاء هم الرجال أهل الكمال ، الذي علَّمهم سيِّد أهل الكمال والوصال

وكيف ، فعندما شعر أنه لا أحد فوقه غير الله ، أحبَّ أن يُعلِم نفسه أين كانت ؟ ، وكيف أصبحت ؟

وعلى ذلك كان ولا يزال الصالحون .....

فالإمام أبو العزائم ضَيْطُهُ وأرضاه ، علَّمنا هذا المشهد ...

فبعد إسراءه ، ومعراجه ، وقربه من حبيب الله ومصطفاه ، وبعد أن وصف كل المشاهد العليَّة .... عاد ليقول :

#### علمت نفسي أني كنت لا شيء

<sup>(°°)</sup> مسند الإمام أحمد وسنن الترمذي، عن عبد الله بن عمر 🐇.

صرت ال شيء في نفسي و في كلّي به ننزه صرت الأن موجودا به وجودي و إمدادي به حولي و من أنا ؟ عدمُ ! الله جمَّاني فصرت صورته العليا بلا نيك

ولذلك فإن من هم في البداية ..

ومعهم بعض الرؤى والمنامات ، أو بعض المكاشفات ، أو يملكون بعض التطلُّعات ، أو بعض الإلهامات ، قد يلتفُّ حولهم الجموع الغفيرة ....!!!! ...

وذلك لأنهم يرون أنفسهم ...!!!!!!....

أما من وصل لمقام العبودية ، وأصبح وارثاً لخير البرية : .....

فإن الناس أحياناً قد تستهزأ به! ، وتسخر منه! ، ومع ذلك لا تتحرك منه شعرة! ولا يعرفه إلا من عرَّفه الله به ....وهذا ما يغرُّ ..!!.. ، ويضرُّ ..!!.. ، يغرُّ المريدين ..!!.. ؛ فربما يتركون الأدب معه: ....

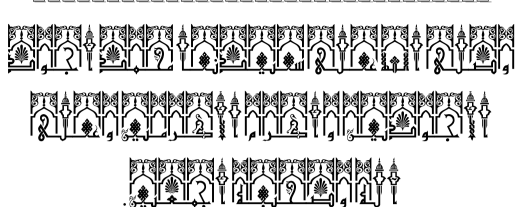
فيغضب من أجله ربُّ العالمين. عَجَلْلٌ ، ولذلك فإنهم قالوا :

{{ حافظ على الأدب ، ولو رقيت لأعلى الرتب.}} .

#### نسأل الله. ويجلل ....

أن يرزقنا حقيقة الإسراء وأنوار المعراج ، وأن يتفضل علينا بالأخلاق الربانية ، وصدق العزائم القلبية ، وصفاء النوايا بالكلية للحضرة الإلهية ، ويجعل أنفاسنا كلها في رضاه ، ولا يشغلنا عن حضرته طرفة عين بخلق أو كون ، حتى نكون لحضرته دائماً مشاهدين وبنوره أبداً متصلين ، ولا ننقطع عن مدد جوده وفضله طرفة عين ولا أقل .







مِنْ أَسْرَارَ الإِسْرَاءِ وَالْمِعْرَاجِ

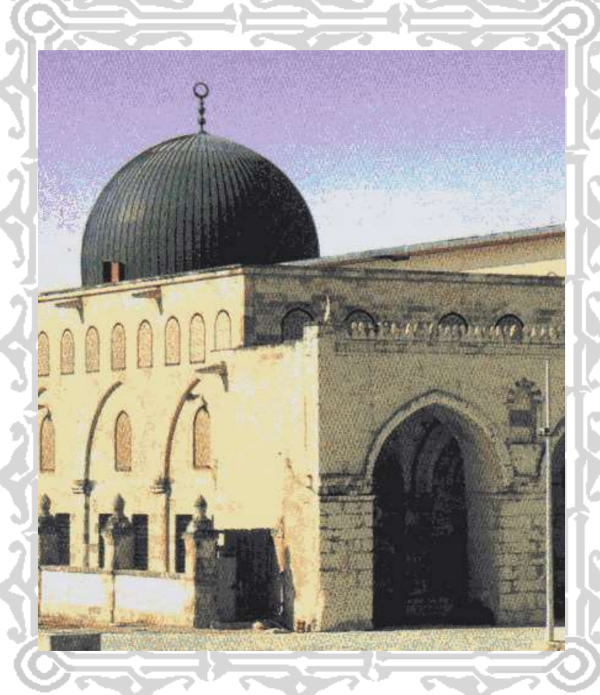
سِرُّ الإِشْتِهَارِ

 أَسْرَارُ إِكْرَامِ الْحَبِيبِ

 فِلايَةُ اللهِ

 الْمَقَامَاتُ الْعُلا

### فُيْنَ السِيدِ الأقصِي البارك



# البَّابُ الْمِانِةِ وَالْمِعْرَاجِ (١) مِنْ أَسْرَارَ الإِسْرَاءِ وَالْمِعْرَاجِ (١)

الحمد لله ...

الذي أكرمنا بنعمة حبيبه ومصطفاه ، وجعله رسولاً لنا في الدنيا ، ونسأله عزَّ شأنه أن يرزقنا شفاعته أجمعين يوم نلقاه .

والصلاة والسلام على معراج الأرواح إلى حضرة الكريم الفتاح ، وإسراء القلوب إلى عالم اللطف والنور والغيوب ، سيدنا محمد النبي الذي تولاه مولاه ، من بدئه إلى منتهاه ، وآله الحاملين رايته في الدعوة إلى الله ، وأصحابه المعينين له في تبليغ دعوة شريعة الله ، والقائمين على هذا النهج ، وأصحاب هذا الفتح إلى يوم الدين ، وعلينا معهم أجمعين .... آمين آمين يا رب العالمين .

إخواني وأحبابي ....

من يُمن الطالع لنا أجمعين ، أن هذه الليلة هي ليلة السابع والعشرين من شهر رجب المبارك ، وهي توافق أصح الأقوال المروية عن ليلة القرب والإسراء والمعراج لسيدنا رسول الله عن أن فأصح الروايات أنها كانت في ليلة السابع والعشرين من شهر رجب ، ومن فضل الله عنينا هذا العام ..... أنها توافق ليلة الجمعة .

فهي ليلة خير خاص وعام ، للمسلمين وجميع الأنام ، بفضل الملك العلام.عظيم الإكرام وبديع الإنعام فله الحمد و الشكر على الدوام ..

<sup>(&#</sup>x27;)كانت هذه المحاضرة بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين- محافظة الجيزة بمناسبة الإسراء والمعراج يوم الخميس ٢٦ من رجب ١٤٢٣هـ الموافق ٣ من أكتوبر ٢٠٠٢ م بعد صلاة المغرب.

### برُّ الإِشْتِهَارِ

#### ولعل البعض يتساءل:

لماذا اشتهرت قصيدة البردة (٢) للإمام البوصيري ضَ الله الله على المشهورة ....

#### مولاي صلّ وسلم دائماً أبداً على حبيبك خير الخلق كلهم

لقد اشتهرت البردة لصدق صاحبها .

#### {{ كُلُّ كُلام يَخْرِج وَعَلَيْهُ نُورٌ مِنْ كِسْوَةِ القلبِ الذي خَرِج مِنْهُ }}

وليست العبرة بفصاحة الكلام ، ولا بطلاقة العبارات ، ولا بانتقاء الألفاظ ، وإنما يكسو الله كلام المحبِّ ، وإن كان عامياً ... حلاوة وطلاوة في أذن السامعين ، وذلك كله من ربِّ العالمين. وَ الله عَنْ رَبِّ العالمين. وَ الله عَنْ رَبِّ العالمين. وَ الله عَنْ الله عَنْ رَبِّ العالمين.

ولذلك قد نجد في كلام العاشقين والواجدين من الصالحين ، قصائد لا منتهى لكمال ألفاظها ، وسمو عباراتها ، وبلاغة صورها ، ولكنها لم تحظّ بما حظيت به مثلاً

قصيدة كالبردة!! ، ... لماذا؟

<sup>(</sup>١) قصيدة البردة المباركة ، عرفت و اشتهرت بالبردة وأسمها في الأصل : " الكواكب الدريَّة في مدح خير البريَّة \* " ، وصاحبها الإمام محمد بن سعيد بن حمد البوصيري المصرى الأصل ، ولد ببهشيم سنة ٢٠٩هـ ، وتوفى بالأسكندرية سنة ٢٩٦هـ ، روى أنه أنشأ هذه القصيدة حين أصابه فالج (شلل) فاستشفع بها إلى الله تعالى فرأى النبي شفى في منامه وقد مسح بيده الشريفة على بدنه فعوفى ، وخرج من بيته أول النهار فاقيه بعض أصحابه فقال : ياسيدى أريد أن تعطيني القصيدة التي مدحت بها رسول الله الله على فقال : أية قصيدة ؟ ( له قصائد أخرى في المدح مثل " المضريَّة " و " المحمَّديَّة " ) ، فقال : التي أولها أمن تذكر جيران .. ، فأعطاها له ... وجرى ذكرها بين الناس واشتهرت ، ويبلغ عدد أبياتها ١٦٠ أو ١٦٨ بيتا .

لأن كل كلام يبرز وعليه كسوة من نور القلب الذي برز منه .

وكذلك في عالم الصلاة على الحبيب في ، فقد اشتهر في عالم الناس كتاب "دلائل الخيرات" ، مع أن الصيغ التي فيه صيغ عادية ، وهناك من أئمة القوم من لهم صلوات على الحبيب ، فيها معاني رقيقة ، وعبارات بليغة ودقيقة ، وألفاظ فيها وحي الإلهام والسليقة ، ولكنها لم تنل من القبول في دنيا الناس ، ما نالته صلوات وعبارات "دلائل الخيرات" ...

فقد ظهر في الأمة المحمدية ما يزيد على الثلاثين مذهباً فقهياً ، ولكن لم يكتب القبول في الأمة إلا لأربعة مذاهب ، مذهب الشافعي ،ومذهب الإمام أبي حنيفة ، ومذهب الإمام أحمد بن حنبل ، ومذهب الإمام مالك ، ... لماذا ؟

لصدق هؤلاء ، ولأنهم قبل أن يكونوا فقهاء ، كانوا أولياء لله وَجَالِ ، ثم دخلوا في دراسة الفقه ، بعد تمكنهم في مقام الولاية لله وَجَالُ ، فكان عملهم ابتغاء وجه الله ، وعليه سيميا الصدق ؛ فنالوا وجاهة وقبولاً عند عباد الله وَجَالُ .

وهذا سرُّ أن البردة لها رنين في قلوب المحبين ، ودوي في قلوب العاشقين ، وبهجة تحدث عند سماعها لكل المشتاقين .... لسيد الأولين والآخرين عند سماعها لكل المشتاقين ....

وسؤالنا الثاني ..... لماذا يردِّد الحضور:

#### مولاى صل وسلم دانماً أبدأ على حبيبك خير الخلف كلهم

لأن الإمام البوصيري ضَيَّة عندما كان ينشد هذه القصيدة ، وقد كان ينشدها مناماً في مواجهة رسول الله عندما الله عندما انتهى من سماعها ، خلع بردته الشريفة وأعطاها له ، وكساه بها ،

فسميت البردة المباركة – وقد كان ذلك كله في المنام كما قلنا – وأثناء إلقاءه لهذه القصيدة على مسامع الحبيب حضوراً ، قال في أحد أبياتها :

فمبل العلم فيه أنه بشرّ .... ، ثم تلعثم .!.. وتوقَّف ... فأخذ يردِّد.. فمبلا العلم فيه أنه بشرّ .... ولما رأى الحبيب العلم فيه أنه بشرّ .... ولما رأى الحبيب العثمة ... ؛ قال له : قل ... وأنه خير خلق الله كلهم ....

فكانت هذه الشطرة إملاءاً من رسول الله هي ، فأخذ الصالحون يردِّدونها عقب إنشادهم لكل بيت أو لكل جملة من الأبيات في البردة المباركة ، ويبدأون بالصلاة عليه فكانوا يقولون : .....

وهذا هو السر في ترداد هذا البيت ، وهو كلام رسول الله الذي أملاه على الإمام البوصيري رضي المناه في المنام.

هذه المقدمة ؛ حتى نزيل ما علق بأذهان البعض ... نحو ما رأيناه من ترداد الصلاة والتسليم على الحبيب الكريم المناه المناه الكريم المناه ال

والبردة كان لها شأن عظيم ، وشأنها شأن مواجيد الصالحين ، وقصائد العاشقين ، في تأجيج القلوب ... وإثارتها نحو الحبيب المحبوب الم

منهم من يقول هذه القصائد في حالة الحضور ، وكلام مثل هذا يكون لسامعيه هيام ، وعشق ، ونور .

ومنهم من ينشدها في حالة استحضار لأنوار حضرة النبي المختار ، ويكون أيضاً

### الْسُرَاقَ الْمُصْرَاءِ عِنْ الْجَدِيْعُ الشَّاتِي: الْمُسْائِلِينَ فِي ١٠٠ عِنْ الْمُسْائِلِينَ الْمُسْائِلِينَ فَي الْمُسْائِلِينَ الْمُسْلِينَ الْمُسْلِمِينَ ا

لسامعيه على قدر عشقه ووجده استكناه لذات النبي المختار ، واستحضار لشمائله على في الظاهر وفي الأسرار .

### المُوارُ إِكْرَامِ الْحَبِيبِ

ونريد أن نأخذ في هذه الليلة سراً ....

ربما ترتاح له قلوب الظامئين إلى نيل مقام الرضا عند ربِّ العالمين. فَحَبْلٌ .

قد سمعنا أن رسول الله عليه أسرى به الله في هذه الليلة المباركة ، روحاً وجسماً ، وسمعنا في سرِّ ذلك وأسباب ذلك كلاماً كثيراً .

لكنه قد خطر بذهني في هذه الأيام المباركة ، أمرٌ بينّه لنا حبيب الله ومصطفاه ، يظهر سرَّ إكرام الله وَ كُلُّ له ، وأخذه في هذه الليلة المباركة ، ليحظى به أنبياء الله ورسل الله ، ويستبشر به في الملكوت الأعلى عمَّار سماوات الله جلَّ في علاه ، ويحظى الله ، ويستبشر به في الملكوة الأعلى عمَّار سماوات الله جلَّ في علاه ، ويحظى الله ، ويستبشر به مولاه ، في حضرات الدنوِّ والقرب ، من التجلِّي والتملَّي ، والأمور التي جلاها له الله ، وقال فيها عزَّ شأنه :

### ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ ۗ مَآ أُوْحَىٰ ۞ لَوْلَا النص

ونحن نعلم جميعاً أن رسول الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله في مكة ، وتحمل ما تنوء به الجبال : .....

من إيذاء أهلها تارة ، ومن حصارهم له ولصحبه في شعب أبى طالب ثلاث سنين كاملة ، ثم تحمل بعد ذلك إيذاء العرب عندما كان يتعرَّض لهم في أسواقهم بالقرب

من مكة ، ثم بعد ذلك لم يكل ولم يمل ، وواصل دعوته إلى الله . وَجَهَلُ ، متحملاً في سبيل ذلك ما لا يتحمله جن ، ولا ملك ، ولا بشر سواه ، لأن الله وَجَهَلُ أعده ، وجهزه ، وأهّله ، وقواه لتبليغ دعوة الله وَجَهَلُ ، فذهب إلى الطائف ، وبلَّغ الدعوة لأهلها ، ولكنهم أعرضوا ، ثم رجع مرة أخرى ، وهنا بيّن لنا الله السر الذي من أجله اصطفاه في وأهّله لمقام قاب قوسين أو أدنى :

﴿ نزل له الأمين جبريل عليه السلام ، ومعه ملك الجبال ، وقال له : يا محمد ، هذا ملك الجبال ، وهو طوع أمرك! ، فمره بما شئت ، فقال ملك الجبال : يا محمد .. إن شئت ؛ أطبقت عليهم الأخشبين ﴿

وهما الجبلان المحيطان بمكة -. فماذا كان ردُّه ؟ وماذا كانت إجابته ؟

﴿ بِلَ أَرْجُو أَن يَخْرِجُ اللهِ مِن أَصِلابِهِم .... مِن يَعْبِدُ اللهِ وَحَدِه ، لا يُعْبِدُ اللهِ وَحَدِه ، لا يُشْرِكُ بِهُ شَيئًا. ﴿ ٣ تَعْبُدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ وَحَدِه ، لا

فعرَّف الله. عَجَلُكَ الملائكة الكرام .

ثم أخذه إلى النبيين عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام .

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) عن عائشة رضى الله عنها فيما رواه البخارى - وقد آثرنا أن نترك القصة أعلاه كما جاءت بالدرس لتناسق الحديث ، ونورد الرواية هنا كما رواها البخارى : ( أن عائشة ، قالت النبي : ، هل أتى عليك يوم أشد من يوم أحد؟ قال: لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كلال، فلم يجبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وجهي، فلم أستفق إلا وأنا بقرن الثعالب، فرفعت رأسي، فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها جبريل، فناداني فقال: إن الله قد سمع قول قومك لك، وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال، لتأمره بما شئت فيهم، فناداني ملك الجبال، فسلم علي، ثم قال: يا محمد، فقال: ذلك فيما شئت، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين؟ فقال النبي : : بيل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده، لا يشرك به شيئا ).

ثم أخذه ليعرضه على الملأ الأعلى ، ويعلمهم أنه اصطفى هذا الحبيب إلى مقام لم يصل إليه في الدنوِّ من حضرة الله قريب ، وجعله قاب قوسين أو أدنى .

لأنه بلغ في مقام الأخلاق الإلهية والكمالات الربانية مقام لم يصل إليه سواه ، في العفو عمن آذاه وفي الصبر على تبليغ دعوة الله ، وفي التسامح مع هؤلاء البدو الحفاة ، الذين أذاقوه مرارة شديدة لا يتحملها بشر في دعوة الله سبحانه وتعالى.

فأخذه الله وحباه ، وكأنما كان ذلك هو الوسام الذي قال فيه الله : ...

### ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ١ لَوَانَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ

وما دام قد بلغ هذا المقام العظيم في الخلق ، فقد تفضَّل عليه الله بنوال هذا المقام الكريم في القرب من الله. عَجَلَلٌ .

أي أن سرَّ الاصطفاء للمقامات الإلهية ، لمن يريد أن يكون قريباً من ربِّ البريَّة ، والسرُّ لمن يريد أن يلبس تاج الولاية ، أو يخلع الله. وَعَبْلُلَّ عليه خلع العناية ، أو يطرِّزه بطرز المقربين ، أو يجمِّله بجمال المحبوبين :

أن يكون ظاهراً وباطناً على خلق سيد الأولين والآخرين ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فإن باب الجهاد في العبادات ؛ هو لنيل الدرجات العالية في الجنَّات ، وللحظوة بالحسنات والدرجات يوم الميقات .

فإذا جمَّل العبد بهذه الأخلاق الكريمة ..... وأبهاها ، وأعلاها ، وأرقاها : ....

أن يكون صدره وقلبه يخلوان من الغلِّ ، والغشِّ ، والحقد ، والغيظ على خلق الله .

ولذلك ؛ فإن أول درجات الأولياء يقول فيها ربُّ العزة في قرآنه : ...

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ ﴾ اللهُ ٢٤ الأعراف

ليس في صدورهم غلٌّ ولا حقد لأحد.

يقول ربُّ العزة عزَّ شأنه ، فيما ورد لسيدنا إبراهيم عليه السلام :

﴿ أَوْحَى اللَّهُ إِلَى إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ: " أَنْ يَا خَلِيلِي ، حَسِّنْ فَ أَوْحَى اللَّهُ إِلَى إِبْرَاهِيمَ الْخُلِيلَ عَلَيْهِ السَّلامُ: " أَنْ يَا خَلِيلِي ، حَسِّنْ خُلُقَكَ ، وَلَوْ مَعَ الْكُفَّارِ تَدْخُلُ مَدْخَلَ الأَبْرَارِ } (٤)

ويقول الإمام أحمد البدوي نَفْلِيُّهُ :

{{ التصوف حسن الخلق، فكل ما زاد عليك في حسن الخلق فقد زاد عليك في الصفاء }}

وحسن الخلق لا يكون:

إلا بالعمل بكتاب الله ، والتأسي بحبيب الله ومصطفاه ، وأعلاه وأرقاه أن يعمل بقول حبيب الله ومصطفاه في معنى حديثه الشريف :

رُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ مِنْ خَلْقِهِ مَنْ كَانَ عَلَى خُلُقِهِ ﴿

وفي ذلك يقول إمامنا أبو العزائم ضَيْطُهُ :

خَلَّق بأخراق الآله وحافظن

على منهج المخنار في العقد ننسف

<sup>(</sup>²) أبو نعيم الأصفهانى فى الأربعون على مذهب المتحققين من الصوفية عن أبى هريرة ﴿ ، وتتمته ( فَإِنْ كَلِمَتِي سَبَقَتْ لِمَنْ حَسُنَ خُلْقُهُ أَنْ أُظِلَّهُ فِي عَرْشِي ، وَأَنْ أَسْقِيَهُ مِنْ حَظِيرَةِ قُدْسِي ) ، و عنه ﴿ فى المعجم الأوسط للطبرانى وفيها زيادة (وَأَنْ أُدْنِيَهُ مِنْ جِوَارِي ) .

فالإنسان الذي ما زال يحنق على هذا ، ويغتاظ من هذا لشيء في نفسه ، ويحدث في صدره كمدٌ ، أو همٌ ، من فلان أو فلانه ، لشيء في نفسه :

فإن مثل هذا يحتاج إلى المراهم القرآنيَّة ، وإلى البراشيم المحمديَّة ؛ حتى يكون كما قال الله في عباده في الآيات القرآنية:

### ﴿ وَٱلَّۡكَ يَظِمِينَ ٱلۡغَيْظَ وَٱلۡعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ﴾ ١٣٤ آل عران

### ولايَــةُ اللهِ

متى يصل المرء إلى مقام المحبَّة ؟

إذا انتهى من مقام كظم الغيظ ، ومن مقام العفو .

حتى يحبَّه الله ، ويصير من أهل ولاية الله. وَعَبْلُكَ في علاه .

ولذلك قال المالكات :

رُ مَنْ كَظَمَ غَيْظاً وهو قادرٌ على أَنْ يُنَفِّذَهُ، دَعَاهُ الله على رُءُوسِ المخلائقِ يومَ القيامةِ، حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِن أَيِّ المحُوْرِ شَاءَ ﴾ ، وفي رواية : ﴿ فَخَيَّرَهُ أَيَّ كُلُلِ الإِيمَانِ شَاءَ ﴾ (٥)

### الْمَقَامَاتُ الْعُلا

فكان صلى الله عليه وسلم ....هو الأوحد في الأخلاق الإلهية ، وهو الباز الأشهب في التخلق بالأخلاق القرآنية .

<sup>(°)</sup>رواه البيهقي في سننه الكبرى عن سهلِ بنِ معاذٍ عن أبيه ، والرواية الثانية في مسند الروباني عن أبي أمامة 🚓

فعرضه الله وعبل على الأنبياء السابقين – ومنهم من لم يصبر على أذى قومه ، ومنهم من دعا بإهلاك قومه ، ومنهم من تمنّى على الله وعبل أن ينزل كذا وكذا من أنواع الهلاك بقومه – فسلّموا و عظّموا صاحب هذا الخلق النبيل ، وعرفوا أنه هو الأستاذ الجليل عند الله وعبل ، في كريم الخصال ، وفي جميل الأخلاق ، وفي حسن السجايا والطباع الله الله .

ومن هنا يا أحبابي ويا إخواني ... كان مفتاح العلا لمن أراد أن يكون له منزلة عند الله ، ومقامات علا ، هي الجهاد في الأخلاق .

والجهاد في الأخلاق لا يكون إلا في وسط الخلق ، فإن من أراد أن يعتزل الخلق ويعبد الله. عَنْ الله الله الله الله ويعبد الله وي الله وي القرب من الله وي الله وي القرب من الله وي الله وي القرب من الله وي القرب الله وي القرب من الله وي القرب من الله وي القرب من الله وي القرب الله وي الله

إذن فإن سرَّ هذه الليلة ... هو إظهار محاسن أخلاقه ، وإظهار جميل طباعه ، وحسن سجاياه التي فطره عليها الله و الكروب ، أو أن تحيط بهم الخطوب .

ولذلك قال الله. عَجَالًا عنه في كلامه المكتوب:

### ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْخِعُ نَّفُسَكَ عَلَىٰ ءَاثَىرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ۞ يُؤَرَّةُ اللهنب

أي ما هذه الأخلاق العظيمة العجيبة التي أنت عليها ؟

إن السابقين من الأنبياء والمرسلين أجمعين ، لم يتحمَّلوا .... فمنهم من قال :

﴿ رَّبِّ لَا تَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ دَيَّارًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ومنهم من كان يطلب لهم سرعة نزول العقاب! ، أو أن يسرع الله. و الله و الل

#### ﴿ اللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُون ﴿ ٦)

ويطلب من الله لهم المهلة ، ويطلب من الله . الله الهم الهداية .

وكذلك الأمر الأعظم عندما جاءه الأمين جبريل ، وقال له: يا محمد! ، الكريم يدعوك إليه ، قال: يا أخى يا جبريل ماذا يفعل بي؟ ، قال ...:

### ﴿ لِّيَغُفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ ٢ الفتح

وهنا يُظهر الله وسعة رحمته ، ومكنون شفقته ، فلم يكن يبحث عن نفسه قط ، ولم يهتم بأمر نفسه لحظة من ليل أو نهار ، فقال : يا أخي يا جبريل الكريم يدعوني إليه ، فماذا يفعل بأمتى ؟

اهتم بأمر أمته .

وهكذا كان شأنه وحالته ، فإن الله و أعلى أمره ، وأظهر شأنه ... لأنه لم يهتم النفسه ، وإنما كان جل الهتمامه بغيره ، سواء من الكافرين ... بدعوة الله لهم بالهداية ، أو من المؤمنين ... بان يدعوا الله ليغفر لهم ، ويسامحهم ، ويتجاوز عن أخطائهم ، وأن يعمهم برعايته ، وأن يجعلهم جميعاً من أهل وده وكرامته.

فقال الله. وَحَجُلُكُ لجبريل .... قل له : ....

### ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴿ ﴾ لَيُؤَوِّ الضمى

قال يا أخي يا جبريل ، الآن طاب قلبي .... ها أنا ذاهب إلى ربي .

<sup>(</sup>أ) أخبار أصبهان عن عبد الله بن مسعود ، وفي رواية البخاري عنه ، وصحيح بن حبان عن سهل بن سعدٍ الساعدي (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَانِّهُمُ لا يَعْلَمُون ) .

حبيب دعاه الله للقرب واللقا وناداه يا محبوب ذائي ونورها عليك لقد صلّيت بالذات منة

و منه دنا لطفاً ثم حيًاه ننعم بنور الوجه إني أنا الله و أولينك الرؤيا و ما نرضاه

ولكنه لم يلفته ذلك كله عن أمته .

بل إنه مدَّ يده إلى مولاه ، غير سائل لنفسه ، وإنما سائلاً لنا أجمعين ، من المؤمنين السابقين واللاحقين ، وقال :

وَيْ يَا رَبِّ إِنَّكَ عَذَبْتَ الْأَمَمَ قَبْلِي بَعضَهُم بِالْمَسْخِ ، وبعضهم بِالْخَسْفِ ، وبعضهم بِالْخَسْف وبعضهم بِالْقَذْف ، فما أنت فاعلٌ بأمتي ؟ ، فقال الله تعالى :أنا لهم ما عاشهُوا ، وأنا لهم إذا مَاتوا ، وأنا لهم في القُبُور ، وأنا لهم في النُشُور ، ومن توكَّل على منهم كَفيْتُه ، ومن أقرضني منهم جَازيْتُه ، أنا الله ربُّ العسالمين لا أَخُلِفُ الميعَساد ﴿ (٧)

كان كل همُّه .... أحبابه وإخوانه من المؤمنين والمؤمنات :

﴿ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَيتِ ﴾ آيَنَهُ ١٩ سُؤَلَا محد فزاد طمعاً فقال:

﴿ يا ربِّ اجعل حساب أمتي إلى ؛ حتى لا يطلِّع على مساوئهم أحد غيري ، فقال: يا محمد ، لا أجعل حساب أمتك إلى غيري ، حتى لا

<sup>(^)</sup> وردت هذه الأحاديث بروايات عديدة ، وكذا الحديث التالى بصفحة ٨٩ ( ياربّ اجعل حساب أمتى إليّ ) ، وفضيلة الأستاذ – هنا - قد جمع مقتطفات مصغرة من رويات عدة معا لمناسبة المحاضرة ، وقد رأينا أن نترك تخريجها ؛ لشهرتها وكثرتها وسهولة الوصول لمن أراد الرجوع للتفاصيل .

#### يطلع على مساوئهم أحد سواى 🖁 .

ثم أعطاه الله عينه لينظر إلى أعمال أمته .... إلى يوم لقاء الله ، فقال لنا على الله الله عينه لينظر إلى أعمال أمته .... إلى يوم لقاء الله ، فقال لنا الكه من حَيْرًا لَكُمْ ، فَإِذَا كَانَتْ وَفَاتِي خَيْراً لَكُمْ ، ثُعْرَضُ عَلَيَّ أَعْمَالُكُمْ ، فَإِنْ رَأَيْتُ خَيْراً حَمِدْتُ الله ، وَإِنْ رَأَيْتُ شَرَّا تُعْرَضُ عَلَيَّ أَعْمَالُكُمْ ، فَإِنْ رَأَيْتُ خَيْراً حَمِدْتُ الله ، وَإِنْ رَأَيْتُ شَرَّا الله ، وَإِنْ رَأَيْتُ شَرَا الله ، وَالله وَالله ، وَالله ، وَالله ، وَالله ، وَالله ، وَالله ، وَالله الله ، وَالله وَلْمُ الله وَالله وَلْمُوالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

وهذا سرُّ النفخة الإلهية التي تفضل عليه بها الله ، وذكرها في الآيات القرآنية :

### ﴿ لِنُرِيَهُ و مِنْ ءَايَنتِنَا ۚ إِنَّهُ و هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ الإسراء

إنه السميع بمولاه ، البصير بمولاه :

لأن الله تفضل عليه بذلك ... عندما وجد حنانه ، وشفقته ، وعطفه على هذه الأمة ، وفرط رحمته ، ليكشف عنهم كل غُمَّة ، .... فأعطاه سمعه ، وبصره ؛ ليرى بنور الله ، وبصر الله .... كلَّ ما تفضَّل به عليه الله وَجَالِ لهذه الأمة ، من الجمال ، والكمال ، والنور ، والبهاء .... الذي أعطاه لهم الله ، ويرى ذنوبهم؛ فيضرع فيها إلى الله ؛ فيستحقون ببركة دعائه فضل الله ، وعطاياه هيها .

### ﴿ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ

<sup>(^)</sup> رواه البزار عن ابن سعد عن بكر بن عبد الله مُرسَلاً، كماروي بالإسناد الصحيح عن عبد الله بن مسعود $^{\wedge}$ 

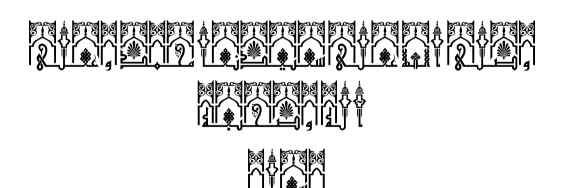
### اِسْ اَقَ الْمُوْمِدُ اللَّهِ الْمُعَالِينِ : الْمِسْائِلِ اللَّهِ : ٢٠ ﴿ وَزَى إِلَّهُ وُرَامِنَ الْمُسْافِقِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا لَا اللَّالِمُ

#### رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ ﴿ اللَّهِ التوبة

ومن أراد أن يكرم بميراث نبوته ، وأن ينال قسطاً وافراً من أبوته .... فعليه أن يسير على هديه عليه أن يسير على هديه الميمونة :

فعليه أولاً أن يمشي على نهجه في أخلاقه. ، ثم يغسل قلبه بماء أحبابه .... وعلم العارفين الممنوحين. شفاهاً ، وكفاحاً من حوضه في أرجاء ثليه يشرب من كاسات وصاله ، فيستجيب الله و كالله على أرجاء قلبه. ، ويأخذه إلى فسيح عوالم إشاراته وأنواره. ، وينال بعد ذلك قسطاً وافراً من نوره ، وجماله ، وبهائه .

أرجوا من الله و الله و

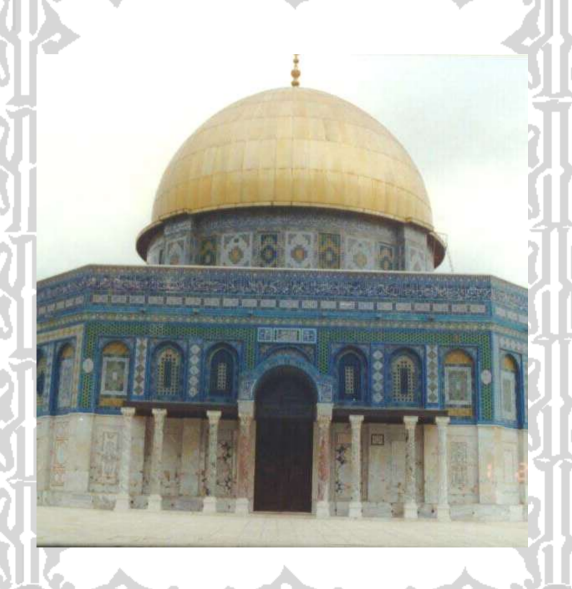


# البِّابِ الْجَامِين

قَدْرُ سَيِّدِنَا رَسُولِ اللهِ عِلَيْكُمْ وَوَرَثَتِهِ وَوَرَثَتِهِ

كُنْزُ الْحَقِّ
 الإمَامُ أَبُو الْعَزَائِمِ
 الْذَّوْقُ الْسَّلِيمِ
 إخْلاصُ الْقَصْدِ
 إخْلاصُ الْقَصْدِ
 حِكَايَاتُ الْصَّالِحِينِ
 عِكَايَاتُ الْصَّالِحِينِ
 عِقَظَـةُ الْقَلْبِ





# الْجِنَّابِ اللهِ اللهِ وَوَرَثَتِهِ (١) قَدْرُ سَيِّدِنَا رَسُولِ اللهِ ﴿ وَوَرَثَتِهِ (١)

الحمد لله ....الحق المبين .

والصلاة والسلام على كنز الحق في مظهر الخلق ، معدن الجود والصدق ، وفاتق في أجواء العوالم الروحانية والعلوية كل رتق ، سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم .

### كُنْزُ الْحَقِّ

### ﴿ وَبِآ لَحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِآ لَحَقِّ نَزَلَ ۖ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَبِآ لَحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِآ لَحَقِّ نَزَلَ ۗ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ فَوَلَا الإسراء

أين نزل القرآن ؟

لقد نزل في رسول الله الله الله

إذن ... فهو يقول لنا : أن هذا الرجل كلُّه حقٌّ ، إن كان ظاهرة خلق ! ... إلا أن باطنه كنز الحق فَجَلُّ .... ، ولا يوجد به شيئاً من دواعي البشريَّة .... إلا إذا كانت لحكمة إلهية .

<sup>(&#</sup>x27;) كانت هذه المحاضرة بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين - محافظة الجيزة بمناسبة الإسراء والمعراج يوم الخميس ٢٦ من رجب ١٤٣٨هـ الموافق ٣ من أكتوبر ٢٠٠٢م بعد صلاة العشاء.

مثلاً ؛ لم يكن يحتاج للطعام والشراب مثلنا .... وكان يقول في ذلك (٢) :

# ولَّ إِنِّي لَسْتُ مِثْلُكُمْ إِنِّي أَظَلُّ عِنْدَ رَبِّي فَيُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي ﴿ اللهُ وَفَى رواية اللهُ اللهُ عَنْدَ رَبِّي فَيُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي... ﴿ اللهُ اللهُ عَنْدَ رَبِّى فَيُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي... ﴿ اللهُ اللهُ عَنْدَ رَبِّي فَيُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي... ﴿ اللهُ اللهُ عَنْدَ اللهُ اللهُ

ولم يكن يطعمه ويسقيه طعاماً وشراباً كطعامنا وشرابنا ، ولكنه يطعمه .... حكمة ، وعلماً لدنياً ، وفتحاً ، وحقائقاً ، ورقائقاً ، ودقائقاً ... تشبع منها الأرواح ..

لماذا إذن كان يأكل ويشرب مع الناس؟

لكى يعلمنا كيف نأكل ؟ ونشرب ؟ ، كذلك ... لماذا تزوج ؟

لكي يعلمنا آداب معاشرة النساء ، آداب معاملة الأولاد .

وقد جعل الله له كل هذه الأحوال لكي نتهذب ونتعلم من حضرته وذلك سر قوله تعالى:

# ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ اللهَ وَالدِرابِ

لكنه كان غنيًا عن هذه الأحوال البشرية ، ولذلك كان يصوم صيام الوصال ، وصيام الوصال ، أي لا يفطر ! ، وصيام الوصال يعني أنه كان يصوم أكثر من يوم بدون طعام ولا شراب ، أي لا يفطر ! ، ولا يتسحر ! ، فعن ابنِ عَبَّاسٍ رَفِيْكُمْ ، قال (٣) :

#### رُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَصُومُ حَتَّى نَقُولَ لاَ يُفْطِرُ ﴾ كانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَصُومُ حَتَّى نَقُولَ لاَ يُفْطِرُ

فقد كان يصوم بالأسبوع!! ، ... كيف؟

<sup>(</sup>٢) عن أبى هريرة رضى الله عنه فيما رواه الإمام أحمد في مسنده وفي فتح البارى ، قال : واصل النبي صلى الله عليه وسلم فبلغ ذلك الناس فواصلوا فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فنهاهم فقال (الحديث).

<sup>(ً )</sup> سنن النسائي عن ابن عباس ، ومسند الإمام أحمد عن عائشة ، وتمام الحديث ( ... وَيُفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ مَا يُرِيدُ أَنْ يَصُومَ وَمَا صَامَ شَهْراً مُثَتَّالِعاً غَيْرَ رَمَضَانَ مُنْذُ قَدِمَ الْمُدِينَةَ ).

لأن الله أغناه والإنسان الذي أغناه الله لا يحوجه حتى إلى طعام ولا شراب ليقيم صلبه وإنما يقيم صلبه بالله ويتقوى بالله ويتقوت بعلوم الله وحاله كله بالله. و الذن هو كانما وضح هذه الحقيقة الإمام أبى العزائم على فقال:

أبرزته يد العناية كوناً ... وهو نور في صورة آدمية

كان نور صرف ولذلك كان إذا مشى لا يرى له ظل لأنه نور وما ليس له ظل هي اللمبة: وهذه آيَنُ تماثلها كذلك الآيَنُ الأخرى:

### ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ ﴾ فَوَلَا القر

(وفي) — هنا – في اللغة العربية .. يسمُّونها الظرفية ، فما هو الظرف الذي نزل فيه القرآن ؟ ، .... قلب النبي العدنان ، وهو ليلة القدر ! ، ومن يرى حضرة النبي ، فقد رأى أعظم ليالى القدر ، فهل هناك ليلة قدر أعظم منه عليه التعليم القدر ، فهل هناك ليلة قدر أعظم منه التعليم الت

#### هیکل اطخنار لیل جامع کل انواع اطلائك والعباد

لأن كل من رأى ليلة القدر ... أي رأى قدراً من النور ، فما بالكم بمن سيرى مصدر النور .؟؟ ، .. فماذا يرى ؟

إن أعظم ليلة قدر للإنسان أن يتمتع بوجه النبي العدنان الله الأن من رأى النبي فقد أصبح له قدر الأنه قال:

# رُ مَنْ رَآنِي فِي الْمَنَامِ فَانَّمَا رَآنِي فِي الْيَقَظَةِ (٤) وفي رواية أخرى: هُمَنْ رَآنِي فِي الْيَقَظَةِ اللهُ اللهُ

متى ؟ ، إذا كان ضعيفاً ؛ فعلى الأقل سيراه وهو خارج من الدنيا ليستقبله عليها

<sup>(&#</sup>x27;) رواه الطبراني في الأوسط والكبير و رجاله ثقات وتمامه( مَنْ رَأَنِي فَقَدْ رَآنِي الحَقَّ – وفى رواية ( حقا ) ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَتَمَثَّلُ بِي )

### السَّرَاقَ الْمَهْمَاءِ اللَّهِ الْجَهْرَةُ النَّالَيْ : الْجَالِبُ الْجَالِفِ الْمَالِيَ الْجَالِفِ الْمَالِي

. وقال بعد ذلك ، عن جابر رَضِيُّ أن سيدنا رسول الله عَلَيْكُ قال :

#### ﴿ لاَ تَمَسُّ النَّارُ مُسْلِماً رَآنِي أَوْ رَأَى مَنْ رَآنِي ﴿ ٥)

إذن فقد أصبح له قدر ، لأنه نجَّى من جهنم برؤيته لرسول الله ، إذن أعظم قدر للإنسان في ليلة القدر ، أن يرى الحبيب الأعظم صاحب القدر الله القدر ،

ولذلك فإن سيدنا عبدالله بن عمرو رضي الله تعالى عنهما ، روى فقال :

رُ كُنْتُ أَكْتُبُ كُلَّ شَيْءٍ أَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ أُرِيدُ حِفْظَهُ ، فَنَهَتْنِي فُرَيْشٌ ، وَقَالُوا : تَكْتُبُ كُلَّ شَيْءٍ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَهُ وَرَسُولُ اللَّهِ فَرَيْشٌ ، وَقَالُوا : تَكْتُبُ كُلَّ شَيْءٍ سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَقَالُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ الْعَصَبِ وَالرِّضَا ؟ فَأَمْسَكُتُ عَنِ الْكِتَابِ ، فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَيْ بَشَرٌ يَتَكَلَّمُ فِي الْغَصَبِ وَالرِّضَا ؟ فَأَمْسَكُتُ عَنِ الْكِتَابِ ، فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لِلْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ، فَقَالَ : اكْتُبْ فَوَالَّذِي نَفْسِي لِمَا خَرَجَ مِنْهُ إلا حَقَّ ﴿ (٦)

وحتى عندما يمزح .... كان يقول:

#### رُ إِنِّي لأَمْزَحُ ، وَلا أَقُولُ إِلا حَقًّا ﴿ (٧)

### ﴿ وَبِٱلْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِّ نَزَلَ ۗ ﴾ الإنام المُؤلَة الإسراء

ولذلك عندما كان يتكلم ...

<sup>(°)</sup> مشكاة المصابيح، الفتح الكبير للسيوطي، عن جابر رضى الله عنه .

<sup>(</sup>أ) سنن أبى داود و الدارمي ومسند ابن حنبل عن عبداله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما

 $<sup>(\</sup>overset{ec{V}}{})$  عن عبد الله بن عمر في المعجم الصغير للطبراني وعن عائشة في أخلاق النبي لأبي الشيخ الأصبهاني .

### ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَيُّ يُوحَىٰ ﴾ ٢-١١نجم

فالحقُّ كلامه كله حقٌّ ، حركاته ، سكناته ، عباراته ، أماراته ، إشاراته ، تلويحاته ، توجيهاته ، كلها حقٌّ من الحقِّ . عَبَالًا .

ولذلك فقد قال الحقُّ وَجَالًا :

### ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدُمُ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ﴾

الآيثًا٧ مُنِوَنَقُ الحشر

لأنه يتصرف بالحق ، وهذا يا إخواني قدر رسول الله العظيم ﴿ اللَّهُ الْعُلْمُ عَلَيْكُ .

فيلزم للمسلم أن يعرف ماله عند مولاه ، لكي يحبه بقلبه ، ويزيد الحب ، ويعلو الشوق ، ويرفع الحجب ، ويمزق الأعراض ، ويذهب الأمراض والأغراض ، حتى يرى النبي في عالم المنام ، ويلذ له من حضرته سماع الخطاب والكلام .

فما الذي يمزق كل الحجب .. ؟؟ ، ويجعل الإنسان يراه ؟

هو الحبُّ .

لكن الذي لا يحبُّ ، فستظلُّ أكوام الهموم ، ورواسى الغموم جاثمة على صدره ، وعلى قلبه ، ولن يرفعها إلا الحبُّ .

أما العبادات فليس لها شأن بهذه الفتوحات ، لأن العبادات لطريق الجنَّات ، لكن الجنَّات التي بها الفتوح ... والمشاهدات .... هي الحبُّ .

الحب يمحق من قلب المحب سوى محبوبه

فيراه لا بأمثيال

ما الذي يحرق الأشياء الحسِّيَّة في الدنيا ؟

النار ، وما الذي يحرق الأشياء المعنويَّة التي في القلب ؟

نار المحبَّة للأحبِّة .... محمدٍ وحزبه .

ممن آتى بالكبريت ؟

من رجل من العارفين! .

فهم معهم الكبريت الذي يقدح زناد قلوب المحبين ، ويقول في ذلك إمام المحبين في عصرنا الإمام أبو العزائم صِّحِيَّة :

#### نار المحبة كم أذابت مهجتي وأخ المحبة لا يميل لغيرها

والمحبة هنا ليست للدنيا والفلوس وغيرها ، ولكنها المحبة لله ورسوله .

من أين نأتي بنار المحبِّة ..؟؟ ، ونشتريها ؟

قال العارف الفرد:

إلا فؤاد قد صفا ذائيه

منى يباع الحب لا يشريه

### الإِمَامُ أَبُو الْعَزَائِمِ

وهذه الليلة المباركة التي نحتفل فيها بذكرى الإسراء والمعراج ..

فإنا نحتفل بهاكذلك بميلاد الإمام أبى العزائم عَلَيْهِ وأرضاه ، لأن الصالحين دائماً ما يفعل الله لهم أشياء عجب ... كأن يختار لهم كل شيء طيب ، لأنهم أحبابه فالإمام أبو العزائم عَلَيْهُ وأرضاه :

ولد في هذه الليلة ليلة الإسراء والمعراج ، وكان أبوه يدعى الشيخ عبدالله المحجوب ، وكان رجلاً من الصالحين ، ويحب الصالحين ، وكان يعمل تاجر حبوب ،

ويسكن في بلدة محلة أبو على بجوار دسوق — محافظة كفر الشيخ — فأخذ زوجته السيدة آمنة ، فقد كان أبوه يسمى عبدالله ، وأمه تسمى آمنة ، والإمام أبو العزائم اسمه محمد ، وهذا من التوافق الإلهي ، وأبوه من ذرية سيدنا الحسين ، وأمه من ذرية سيدنا الحسن ، وكما قلنا فإن أباه كان محباً للصالحين ، والحديث يقول :

# رُ أَدبُوا أَوْلاَدَكُمْ عَلَى ثَلاَثِ خِصَالٍ: حُب نَبِيكُمْ، وَحُب أَهْلِ بَيْتِهِ، وَقِرَاءَةِ اللهُ اللهُ أَنْ اللهُ اللهُ أَنْ اللهُ اللهُ

فعندما تربى الولد على حب آل البيت أو الصالحين – مثلاً بالأمس القريب اتصلت بي ابنة واحد من إخواني مقيمة في السعودية منذ سبع سنين ، وقالت لي أنا في شدَّة وأرجو الدعاء – ولذلك عندما نربي أبنائنا على حبِّ الصالحين ، فإنهم يلجؤن إليهم عند الشدائد ؛ فيهيئ الله لهم الأسباب ببركة دعاء الصالحين لهم ، أما الآخرون فلن يفعلوا مثل ذلك ....

فذهب الشيخ عبدالله المحجوب وزوجته في هذه الليلة لزيارة سيدي زغلول في رشيد – ومسجد سيدي زغلول يعتبر من أكبر مساجد الجمهورية فقد كان يحتوي على ثلاثمائة وستون عاموداً – وعندما دخلت المسجد متوجهة إلى الضريح ، جاءتها آلام الولادة قبل الضريح بمسافة قصيرة ، فأدخلوها الضريح ، وأقفلوا عليها بابه لكي تلد بداخل الضريح ، فولد الإمام في ضريح سيدي زغلول عليها بمدينة رشيد .

وبعد الولادة كما تعلمون .... ، يكون هناك دم كثير ، فهيأ الله كتيبة من القطط !!!! ، تأتي وتلعق هذا الدم !! ، وتجعل الأرض وكأنها غسلت بالماء والصابون ، وهذا إكرام من الله. وَجَالً .

ولم يحدث مثل ذلك إلا للإمام علي ضَيِّكُنُّهُ وكرم الله وجهه ، فقد ولد في الكعبة

\_\_\_\_\_\_\_ (^) عن على ﴿ فَى الفَتْحَ الكبيرِ وجامع الأحاديث وتمامه ( ... فَإِنَّ حَمَلَةَ الْقُرْآنِ فِي ظِلَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلَّهُ مَعَ أُنْبِيَائِهِ وَأَصْفِيَائِهِ) .

، فأثناء طواف أمه السيدة فاطمة بنت أسد حول الكعبة ، جاءها المخاض وبشدة ، فحملوها إلى داخل الكعبة ، وهي عناية الله للصالحين :

### ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ الآيَّاء أَنْ وَالرَّبر

وشاءت إرادة الله أن الإمام أبا العزائم يعيش سبعين سنة ، ويموت في الليلة التي ولد فيها ، فكأنه أُسري بروحه من الأزل ، وظل متعلقاً بالله. وَكَبَكَّ .

ولذلك كان يقول لأحبابه وإخوانه أجمعين – بارك الله فيهم في كل وقت وحين – وكان ذلك وهو يخاطب الله. وَجَهْلُ :

## لول النين تحبُّهم لفررت من كل الخلائق سائحاً فرارا قلب لديك وبالبرلس هيكلي أعلى لديك الصبُّ أعلى منارا

فقد كان ضيطينه وأرضاه في عناية الله في كل أنفاسه في هذه الحياة وقد كان لا يغيب عنه رسول الله عن الله عن وكان يأخذه الحال فيغيب عن وعيه ويغيب عن نفسه وينطق لسانه بكلمات كأنها الجواهر وقد كان يقول لأصحابه:

## واحفظ إذا سمعت أذناك جوهرة واحرص عليها ننك كل اطبرات فوارث النور باب للنبي به ينال من أمَّهُ رَسَنَهُ كل الكمالات

كما قلنا ....

كان يغيب عن نفسه ، ويتكلم بالحكمة العالية ، إما قصائد كالتي يغنيها إخواني - وقد ترك أثر من نصف مليون قصيدة - وبعد أن يفرغ من القصائد ، كان أحياناً يتكلم ، فيكتبون خلفه كراساً ؛ فيقول لهم : أسمعوني هذه القصائد !! ، وأحيانا أخرى يقول : أسمعوني ماذا قال ؟..!!...

فيض قدس غريب الشكل ..!!.. وقد تعجَّب واحد من إخواننا من هذا الحال ،

وقال من أين يغرف هذا الرجل ؟

فرأى في المنام سيدنا رسول الله في ، جالساً على كرسي ، وأمامه ستارة ، والإمام أبو العزائم يجلس على كرسي أمام الستارة ، وكلما نطق رسول الله بعبارة ، يكررها الإمام أبو العزائم ، كأنه يبلغ ، وهذا الرجل الذي رأى هذه الرؤية كان اسمه الشيخ فريد جبر رحمة الله عليه ، وكان في مدينة السويس ، وعندما أصبح سافر للإمام لكي يحكي له عن الرؤيا ، وعندما دخل وجد الإمام جالسا ، وحوله أصحابه ، يلقي عليهم درس علم ، وعندما لمحه الإمام ... قال :

عهد وثیق طولی و بحت بالسر قولا طن بسری خمّای إلا إذا الفرد أملی لولا و لولا و لولا لکشفت عنی سناری اغیب عنی و املی لست اطغنی بقولی

فالسر أعلى وأغلى عن كل غير نسلًى حنى به صرت أولى إن كان ما قلت نوراً يعطى لفرد مراد ياع النفوس ومالاً

بذلك حكى له ما رآه في المنام

وعندماكان يأتيه هذا الحال ، يقول لمن بجواره : أكتب ، وحدث أكثر من مرة لرجال ، أو واحدة من نسائه ، فيقول : أكتب ! ، فيقول : لا أعرف الكتابة ، فيقول : أكتب ! ، فيمسك القلم ويكتب بأمر الله و ال

﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا... (ومَنْ بعدهم) ... وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾

أي الذين على قدم الرسل ..

### ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾

. .أين ؟

### ﴿ فِي ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَدُ ﴿ ﴾ لِنَظَانَا

فكانوا يكتبون خلفه ، ليحفظ هذا الكلام .

وعندما كان يدخل لينام ، كان يأتيه هذا الحال أحياناً وهو نائم ، فكان من حوله من الصادقين ، يدخلون ويجلسون تحت السرير ، وعندما يأتيه الحال يكتبون ، ومن عادة الإمام عندما ينام أن يطفئ النور ، لكن عندما كان يأتيه هذا الحال كان النور الذي يعمه يضيء المكان كله ، فكان الصادقون يكتبون على نوره ، وقد سأل بعضهم مرة هؤلاء الصادقين ... وقالوا :

لماذا تدخلون عندما ينام الإمام ؟

ويظنون أن الشيخ لا يعرف عنهم شيئاً! ، وإذا بالشيخ ينشد ويقول:

#### أنا لو أغني في الخفا لنكلمت أحجار هذا البيت عن كلماني

لأنها رسالة الله :

# ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذۡرِ ٱللَّهِ ﴾ النَّيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ المَ

وقد ترك الإمام أبو العزائم ﴿ فَيُطْهُمُ وأرضاه ، كتبا ، وقصائداً ؛ ولذلك أطلب من إخواني مطالعة هذه الكتب ، لأنها تحتوي على نفس عالٍ .

ولن نستطيع أن نوفّي سيرة الإمام أبي العزائم حقها في هذا المجلس ، ولمن يريد المزيد عليه أن يطالع سيرته في كتابنا "الإمام أبو العزائم المجدد الصوفي "،

يشمل هذا الكتاب أحواله وأنواره وأسراره ضيطين وأرضاه.

وهؤلاء الرجال الذين:

#### ﴿ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ الآيَّا ٢٣ أَنْفَاقَا الأحراب

هم من يقفون على بحر الفتح الأعظم ، ويناولهم المصطفى الله الله المصطفى الله الله المعلم الله المعلم ا

ومعهم إذن صريح من حضرته ، لأنهم والمختلف وأرضاهم ، هم الموكلون بالنيابة عن حضرته في أزمانهم بتوزيع العطاءات على أهل الفتوحات ، والأخذ بيد الأرواح – التي تكاد أن تصعق فرقاً وخوفاً من أن تخرج من الدنيا ولم تنعَّم بطلعة المليك الفتاح – وتلك هي النفوس والأرواح التي سيساعدونها.

أما النفوس اللقسة التي تريد الدنيا ، والأرواح السافلة التي تبغي الزحارف والمطارف ، فليس لهم شأن بها .

وقد كان الإمام أبو العزائم رجلاً من هؤلاء الرجال ، وكان يعلم أحبابه على منهج المختار ، ويدلهم على أقصر طريق يوصل للأنوار ، ويضع أيديهم بعد صفاء نفوسهم ، وطهارة قلوبهم على كنوز الأسرار .

وكنت تجد أحياناً رجلاً أمياً لا يقرأ ولا يكتب ، لكن معه فتح الفتّاح العليم ، لأن العلم الوظائف العلم الدنيوي ، ولا بالشهادات والدرجات ، ولا الوظائف والأموال :

كم جاهلاً نال علماً من مجالسهم أضحى ولياً عليماً بالإشارات أضحى ولياً له قلب و معرفة يرى النبي عياناً حال خلوات

الْذَّوْقُ الْسَّلِيمِ

ما رأس مال الإنسان ... الذي يمشي به مع الصالحين ؟ الذوق .

فمن معه الذوق السليم ، والقلب المستقيم؛ يُبْشَّر ويبشِّر نفسه بأنه سيكون ممن يُخصوا بجزء من ميراث :

### ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ۞ النال

والذوق هبة من الله ، يقولون فيها :

{ قد يعطى الذوق رجل أمي ، وقد يحرم من الذوق عالم أزهري.} إن هذا الذوق تعليم إلهي ، رباني ، يأتي بالإخلاص ، ومفتاحه الإخلاص .

من منكم يا إخواني يستطيع أن يعرفنا بعض أسماء الكتب في علم الذوق ، الذوق الإرشادي الخاص بنا ، وليس علم التذوق أي تذوق الطعام ، وكتبه كثيرة ، لكن الذي نعنيه هو الذوق في الفهوم ، والذوق في العلوم ، والذوق في الأسرار ، والأنوار ، من الذي يستطيع أن يُعلَّمه ؟ ..!!..

لا يوجد !...

ولكنك تستطيع أن تتلقاه ، .. متى ؟

إذا ملئ القلب بالإخلاص لله ، وصارت النفس على قدم الصدق نحو الله .

فأول علم يتلقاه الإنسان بعد ذلك ، هو علم الذوق ، وصاحب هذا العلم يلهمه الله بالأدب ، الذي يصحب به العارفين ؟ لكى ينال فضل رب العالمين .

فدخول الجنة بالأعمال الصالحة .

أما وجه الله .... فلا ينال إلا بالأدب مع الله .

ورؤية حبيب الله ومصطفاه .... لا تنال إلا بكمال الأدب مع حضرته ، على وفق كتاب الله سبحانه وتعالى .

فلكي يمشي الإنسان في طريق الله ، فإن الله يؤهله ، ويعطيه الذوق السليم ، فيعرف من غير مُعرِّف ، ويتأهل بدون مؤهل ، فيجد نفسه ولو بعد سنين ، وهو يطالع في كتب العارفين ... أن الآداب التي ألهمه بها الله هي نفسها الموجودة في كتب العارفين ، مع أنهم أيضاً لم يتلقوها من كتاب ، ولكنهم أخذوها من علي الجناب :

الله يرفى لا علمي و لا عملي .....

#### يمحو الكيان بعاليه وسافله علم من الله بالإلهام في الأصل

لأن من الجائز ، أن يسيء الإنسان الأدب ؛ فيحدث له العطب ، فلو صحب العارفين مع ذلك لمدة خمسين سنة ، فلن يزيد إلا حرمانا ! ، لأنه لم يحفظ الآداب ، ولذلك كان الإمام أبو العزائم يقول :

#### {{ حافظ على الأدب ولو رقيت إلى أعلى الرتب }}

فسيدنا أبوبكر ، وسيدنا عمر ، وسيدنا علي ، وسيدنا عثمان رضى الله عنهم أجمعين ...... ، من أين تعلموا الأدب ؟

من الذوق .... فتح الله لهم باب الذوق السليم:

فعلمهم الأدب الكامل مع النبي الكريم في ، ومن ينتظر أن تعلمه الناس علم الآداب! ، فيلزمه أن يظل في الإسطبل مع الدواب.

والإمام أبو العزائم يقول:

{{ المريد الصادق ، يفهم إشارة المرشد قبل كلامه }}

#### فلا يحتاج إلى كلام باللسان:

ولكنه يعرف ما يريده الشيخ من القلب والجنان ، وذلك لأن الموجة والإرسال واحد ... ، فعندما تكون الموجه واحدة ، وهذا الجهاز سليم ، والآخر سليم ؛ فمن يضبط المؤشر ؛ سيأتى بنفس الموجه .

وهم جميعاً مؤشرهم على موجة النبي الكريم .

ولذلك أحياناً تجدهم ، هذا يتكلم ، والآخر يتكلم ، وهذا في مكان ، والثاني في مكان آخر ، ومع ذلك تجد أن ما هنا .. هناك !! ، لأن الإرسال واحد ، لأن الإنسان عبارة عن جهاز استقبال .... باطنه يستقبل الأنوار من الله. وَ الإلهامات من الحبيب الأعظم المناه ...

فالذوق السليم يا إخواني ... هو عكاز المريد .

فإذا فقد ذوقه ؛ مات شوقه ، وإذا مات شوقه ؛ طالت حسراته ، ولم يبلغ أمنياته ، لأنه بَعُد عن طريق الصالحين رضي الله. عنهم أجمعين في كل وقت وحين .

وتفصيل ذلك ، ولكى تصل إلى ذلك :

علينا أن نرى أحوال الصالحين مع بعضهم ، وإذا أردت أن أمشي في الطريق ، علي أن أرى أحوال السابقين ، إما سماعاً ، أو نظراً ، وأمشي على هديها ؛ إلى أن يفتح الله لي القلب ، ولا أمشي على حسب هواي .

وما يبعد المريدين عن الطريق ، أن كل واحد منهم يريد أن يمشي على هواه ، مع أن المفروض ... ألا يكون لنا إلا هوى واحد : هوى حبيب الله ومصطفاه ....

#### ﴿ لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعاً لِمَا جِئْتُ بِهِ ﴿ ٩)

<sup>( )</sup>عن ابن عمرو للله ، في مشكاة المصابيح وفتح الباري .

لماذا نختلف إذن ؟ ، لأن كل واحد له هوى !!!

## ما اختلاف الطريق والقصد واحد والصراط السوي للمنواجد فكما قال الكرام وَ وَارضاهم :

#### خالف الهوى وحاذر إن نوليه إن الهوى ما نولَى يُصِمُّ أو يَصَم

وما على المريد في البداية ، إلا أن يجاهد ، حتى يفتحوا له باب الذوق السليم ، فيأتي له الإلهام المباشر من النبي الكريم ، بعد ذلك سيمشي على الصراط المستقيم ، وإذا حدث له زلل ؛ سيجد أن النبي الله الله على السبيل القويم ، قال في معنى الحديث الشريف :

#### ر المُؤمِنُ في يَمِينِ الله ، كُلَّمَا وَقَعَ أَقَامَه }

لكن من يمشي على هواه ؛ فليس بتابع لي ، إذن ! ، من هو المحسوب عليَّ ؟ ، من هو معي في الفصل ، وأدرس له .

لكن الرجل الذي يأتي بكتاب من هنا ، وكتاب من هناك ، ويذاكر فيهم ، فلا شأن لي به ، لأنه ليس معي في المنهج ، ومعي في المنهج ... يعني معي في القصد ، لأنه لن يوجد من يريد الدنيا والآخرة معاً ، وإذا أراد أحدهم الآخرة فقط ؛ يجد أن الله يأتي له بالدنيا ... رغم أنه لا يطلبها ، وإذا أراد آخر الدنيا .. فلا شأن له بالآخرة ،

لأن هذا طريق! ، وهذا طريق آخر! ، وقد قال الله للدنيا:

# ر ١٠) وقد اشتهر بين الناس الأثر القائل:

وهذه حكمة الله .

إذن يلزم أن يكون القصد واحد ، لكي يكون المنهج واحد! .

وهذا أحرص ما يحرص عليه المريد ولذلك فإن سيدنا رسول الله عندما كان يرى المريدين .... رأى من يطيلون في الصلاة ... وفي العبادات ... وهم كرؤوس وأصول الخوارج ؛ فقال عليه الصلاة والسلام فيما معناه : ...

﴿ إِن العَبْدَ لَيُرْفَعُ لَهُ مِن الْعَمَلِ مَا بِيْنِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ، وَلَا يَرْنُ عَنْدَ الله جَنَاحَ بَعُوضَة ﴾ ، وفي الحديث الآخر:

َ إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّجُلُ العَظِيمُ السَّمِينُ- وفي رواية: الطَّويل - يَوْمَ القِيَامَةِ، لَوْ النَّهِ عَنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ ﴿ ('')

وذلك لأنه يعمل هذه الأعمال ، ويرى نفسه فيها !! ، أنه عمل ! ، وأنه ماهر ! ، ولم يعمل مثل عمله أحد !!! ، ... وماذا عمل بغير الله ؟!

هل يستطيع أحدٌ أن يعمل أي عمل بغير معونة الله وتوفيقه وَجَالٌ يا إخواني ؟

أنا مثلاً ... : أتكلم الآن .... ، لكن لو أن الخط الذي يصلني منه مدد الله تعطَّل .. كيف أتكلم ؟ !!! ، وهل أستطيع أن أصلح الخط مرَّة أخرى ؟

<sup>(</sup>١١) عن أبَى هريرة ، متفق عليه ، وفيه بقية ( .. وَقَالَ : اقْرَءُوا ، (فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ وَزُنًا )

أبداً ! ، ولكنه كلُّه بتوفيق الله ومعونة الله وَجَالٌ .

# إخلاصُ الْقَصْدِ

وقد قال الصادق ﴿ اللَّهُ اللَّ

﴿ أَخْلِصْ دِينَكَ يَكْفِكَ الْقَلِيلُ مِنَ الْعَمَلِ ﴾ (١٢)

أي لا نريد منك العمل الكثير ، لأن المهم هو الإخلاص .

والإخلاص يعني .... لا يريد إلا الله ، ولا يقصد سواه ، ولا يبغي شيئاً غير رضاه ، ولا يطلب في الدنيا والآخرة إلا وجهه وَ الله عنه الله عنه الدنيا والآخرة إلا وجهه وَ الله عنه الله عنه

ومثل هذا يفتح الله وَ الله وَ الله عَبَالُ له باب الذوق ، وإذا فتح الله له باب الذوق ، حباه من فضله بالتوفيق ، ... أي يصبح كما نقول في الدنيا "مَرْزُوق" .

فهناك من يعمل عملية واحدة في الدنيا ويكسب مائتا ألف جنيه ، وهناك من يعمل ليل نهار ثم يخسر! ويستدين! .

كذلك نفس الموضوع .... فالمرزوق يحبوه الله بالتوفيق ، وأعزُّ بضاعة في معرض الذات الإلهية ، هي بضاعة التوفيق ... ولذلك لم يذكرها الله في القرآن إلا مرَّة واحدة وعلى لسان نبى (شُرُورُو هود ):

# ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴿

فنحن جميعاً محتاجون إلى التوفيق .

ومن الممكن أن تأتى على الإنسان لحظة بالتوفيق ، تختصر له الطريق ، ويصبح

<sup>(</sup>١٢)رواه ابنُ أَبِي الدُّنْيَا فِي الإخْلاَصِ عن معاذ 🐞 جامع الأحاديث والمراسيل والفتح الكبير.

على قدم الصديق ، وإنسان آخر يظل ألف عام يجاهد!! ، ومكتوب أمامه لن تشاهد!! ، لعدم التوفيق ، والعلة أن هناك جزءاً في قلبه جاحد ؛ لأنه يرى في نفسه أنه هو الذي يعمل ، فالعبرة إذن يا إخواني بالتوفيق .

فقد كان سيدنا عمر صَّلِيَّهُ يمسك بالسيف ، ويذهب ليقتل به رسول الله .. ثم رجع بعدها ... واسمه معزُّ الإسلام الفاروق!! ... أخذ وسام الفاروقية!!! ، فعندما ذهب ليقتل رسول الله ... جاءته لحظة العناية!! ، ولحظة العناية ألبسته الولاية:

#### {{ ملك الملوك إذا وهب لا تسألن عن السبب }}

أهل الحكمة يقولون ذلك ، ولكننا نقول أن السبب هو حسن الأدب ، وعلينا أن نصلح هذا البيت بأن نقول :

{{ ملك الملوك إذا وهب ... فالسبب حسن الأدب }}

فالموضوع كله يا إخواني يستلزم العناية .

والعناية هي التوفيق ، والتوفيق بالصدق ، وإياك أن تلعب بك نفسك وتقول أن هذا الطريق به منافع ، وعلي أن أستغلَّ ذلك ، وآخذ هذه المنفعة بذلك ، كل ما ستحصل عليه من الدنيا والآخرة هي هذه المنفعة .

وقد جاء للإمام أبو العزائم صَّطَيَّهُ وأرضاه رجلٌ في المنيا وكان يبيع العيش على دراجة ، وقال للإمام : أُدعُ لي يا سيدنا الشيخ ، فقال : ماذا تريد ؟ ...

قال: أريد من الله أن يكثر عندي المال، ويصبح عندي كذا وكذا، فدعى له، ثم قال: أرحتني يا بني! ، فسأل الإمام من حوله: كيف أراحك يا سيدنا ؟ ..، قال: أخذ ما يريد، لكن من يريد الله؟ ، فإننى أحمله هنا وهناك إلى أن يصل إلى مناه.

ومن يريدون المصالح والمنافع كثيرون ، فعندما يتكلم الله عنهم في القرآن الكريم يقول سبحانه وتعالى جلَّ شأنه :

### ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ.. ﴾ الكام ١١٥ البقرة

" قل " ، ومن " يسأل " هنا .... كثير ....

### ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ﴾ الآيَّا٢٢٢ البقرة..

الجماعة الذين يريدون أن يعرفوا الشريعة ... : ... " قل " وهم كثير ...

### ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ ﴾ اللهُ ا

يريدون الغنائم .... وهي كثيرة .، . أيضاً : ..... قل " ......

وعندما جاء الذين يسألون عن الله ؟ ، قال له : ......

### ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ ﴾

إذن عدد محدود للغاية ....!!!! .....

### ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ ﴾

أي لا بد وأن يسألوه هو! ، وبنفسه! ، ولم يقل " وإذا سأل عبادي عني " ، ... لا .!!! ، ولكن : .....

# ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾ الآللَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾ الآللَ ١٨٦ البقرة

إذن السؤال هنا للقلَّة ، فمن يسأل عن الله هنا .... قلة قليلة : ....

# ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ الله الله الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه

وهؤلاء القليل لا يبغون دنيا ولا آخرة .

ومن جملة هؤلاء القليل الذين عرفناهم شيخنا الشيخ محمد علي سلامة صَطِيَّتُهُ

وأرضاه ، كان رجلاً لا يريد أن يعرفه أحد! ، وكان يقول لي :

{{ يا بني ! ، نحن مثل الجندي المجهول }}

أي لا يعرف أحد ماذا عمل ؟

لأن الله هو الذي يرى .

ولا يطلب من الدنيا والآخرة غير رضاء الله. يَجَالُتُ .

# حِكَايَاتُ الْصَّالِحِينِ

وهذه الأحوال يا إخواني ...

لا بد أن نعرفها ، لأن الإمام الجنيد كان يقول :

{{ حكايات الصالحين .... جندٌ من جنود الله !! ، تحرِّك قلوب الله عَلَالُ }} المريدين إلى الله عَلَالُ }}

ونحن للأسف!! ، نطالع حكايات النصابين والدجالين في الصحف! ، ولا نلتفت لحكايات الصالحين والمحبين!! ، مع أنه من الواجب علينا أن نطالع وندرس حكايات الصالحين.

وقد قال بعض الصالحين:

{ قد ينال المريد مقام الكشف عند الله وهو يطالع في كتب القوم }

لأن الواحد منا عندما يطالع في كتب الصالحين ، يحدث له جمع هم ّ كليِّ على الله ، لدرجة أن لو تكلم من بجواره معه فلا يسمعه ، ولو أن التليفزيون مفتوح لا يشعر به ، ومن الممكن في هذه الحالة أن هذا الجمع يزداد .... فيزيل الحجاب!! ، ويصبح من أولي الألباب ويرى وجه الله وَ عَالَى ظاهراً في كل موطن من قلبه وحوله .

# ﴿ ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ اللهُ وَاللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ اللهُ ٥٠ فَوَلَا النور

وذلك كله بجمع الهمة على الله .

إذن يجب على الإنسان أن يخصص له وقت يقرأ فيه عن أحوال الصالحين ، وأحبار المتقين ، وخاصة المعاصرين !!! ، لأنه عندما يقرأ أخبار السابقين فقط ، يظنُّ أن هذا الزمن قد انتهى ، ويقول : نحن الآن في زمن التلفاز ، والفيديو ، وغيرها !!. مع أن الصالحين موجودون في كل زمان ومكان ، ليقيموا الحجة على أهل هذا العصر.

فيجب على الواحد منا أن يطالع أحوال الصالحين ، وخاصة أحوال المريدين مع الصالحين ... لكى يكون مع الصادقين ( آية ١١٩ سورة التوبة ) :

### ﴿ يَتَأَيُّنا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾

وبسبب أن الصالحين في هذا العصر غير ظاهرين أرى أن كثيراً من إخواننا لا يهتم بآداب المريدين ، وآداب العارفين ، وكيفية السلوك إلى ربِّ العالمين .

# كِيَقَظَةُ الْقَلْبِ

إذن يجب عليك هنا ..

أن تبحث عن نفسك! ، ونحن نساعدك ، ونعينك ، بشرط أن يكون عندك الأساس!! ، فإذا كنت مثلاً نائماً! ، فما علينا في هذه الحالة تجاهك إلا أن نقول لك الصلاة خير من النوم!

لكن إذا قلنا لك: " الصلاة خير من النوم " خمسين مرَّة !! ، ومع ذلك تستعذب النوم !!! ، فماذا نفعل لك ؟

فيلزم أن تصحِّح نفسك !!! ....

وما يقوي يقين الإنسان ... أن ربنا يقول: .....

## 

#### ومعنى الآيَّۃُ) :

أن الذي لا يرى هنا ؟ ، فلن يرى هناك شئاً ، ولأن العمر قصير ! ، والمطلوب عظيم ! ، فإذا خرجت من هنا ... ولم أر شيئاً من جمال الله ؟ ، فكيف أراه وأعرفه هناك ؟ ، وأنا لم أره هنا !!! .

بل إن الجنَّة نفسها!! يجب أن تعرف فيها .. أين مكانك ؟ ، والشارع الذي سنقيم فيه !!! ما اسمه ؟ ، وما رقمه ؟ ...

كما قال الله تعالى:

# ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجُنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ١ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْجُنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ١

أي يعرفونها قبل ذلك ....!!!! ....

لكن من يذهب ، ولا يعرف عنوانه ؟ ، من الذي سيعرِّفه ؟ ...!!!...

لا بد وأن يعرف من هناكل أحواله ، وكل فضل الله عليه ، بل ويطالب به أيضاً !! ، لأنه عندما أخرج من هنا ، وأنا أعرف ميراثي من رسول الله ، أستطيع أن أطالب به !!! ، فإذا ذهبت ... وأنت لا تعرف ؟؟ ، ماذا يعطوك ؟

فلو أعطوك جنَّة الخلد! ، فأنت لا تعرف إن كنت من أهلها؟ ، أو من أهل جنَّة عدن ... لأنك لم تبحث عمَّا لك .

إذن على المؤمن أن يوطِّن نفسه .... أن يعرف ماله عند ربَّه ؟ ، أكثر مما يعرف ماله عند الناس عَجَلُّ : ماله عند الناس وَجَلُّ :

رُ النَّاسُ اتَّقُوا اللَّهَ وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ. فَإِنَّ نَفْساً لَنْ تَمُوتَ حَتَّى تَسْتَوْفِيَ رِرْقَهَا، وَإِنْ أَبْطاً عَنْهَا. فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ. خُذُوا مَا حَرْمَ ﴿ ("')
حَلَّ، وَدَعُوا مَا حَرْمَ ﴿ ("')

فلماذا تتعب ؟ ، وتكذب ؟ ، وتنافق ؟

{{ فما قُدِّر لك .... سوف يأتيك }}

لكن كل المشكلة ؟؟؟ ، فيما لك عند الله .... ماذا تريد منا يا ربِّ ؟

﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِيَّتُهُمْ شُبُلَنَا ﴾ الآثاء الْوَثَا العنكبوت

لا بد أن تجاهد في ذات الله وَجُلِلَّ ....

ولا نكتفى بالذكر القليل! ، كل شهر مرة مع إخوانك!!!!...

لأن الله قد قال:

﴿ آذَكُمُ وَا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ الله الله المؤاد المؤلَّة الأحراب

کیف یا رب ؟

﴿ قِيَكُمُا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ الآين ١٠٣١ النساء

أي اذكر الله على كل حال !!!! ..

لكي تصبح من الرجال !!!!! ...

<sup>(</sup>١٣) عَنْ جَابِر بْن عَبْدِ اللهِ ، سنن ابن ماجة .

الذين: ......

# 

نسأل الله. ويجلل ...

أن يعيننا على ذكره ، و شكره ، وحسن عبادته .

وأن يمنحنا خالص توفيقه ، وسابق عنايته .

وأن يحفظنا في الدنيا بألطافه ، وهدايته .

ويجعلنا في الآخرة من أهل ولايته ، ويمتعنا بالنظر إلى جمال طلعته ، وأن يوفقنا على الدوام ، لأن نقول في كل وقت وحين ... الله . الله . الله . ...



# البِّانِيلُ لِسِّاكِيْسِ

الْكَمَالاتُ الْمُحَمَّدِيَّةُ

الْكَمَالاتُ الْجُسْمَانِيَّةُ
 الْكَمَالاتُ الْمَعْنَوِيَّةُ
 الْكَمَالاتُ الْعَقْلِيَّةُ
 الْكَمَالاتُ الْعَقْلِيَّةُ
 الْكَمَالاتُ الْقَلْبِيَّةُ وَالْرُّوحَانِيَّةُ

قَالَ اللهُ ثَمَاكَ لَكَبِينَهُ فَى مَكِلُمُ النَّبْزَيلُ . .



آيَّتُمُّ قَالِاللهُ تَخَالِيُّ مِنْوَرَةِ القلم

# البَّالِيَّالِيِّالِيِّيْنِ الْكَمَالاتُ الْمُحَمَّديَّةُ (١)

الحمد لله ....

المنزَّه عن كل عيب ، والمطهَّر في صفاته عن كل دنس أو نقص .

والصلاة والسلام على سيدنا محمد بن عبدالله ...أكمل عبد خلقه الله ، وتولاه بعنايته ، واصطفاه وجعله الحبيب المحبوب لحضرة مولاه في .

وعلى آله الأبرار ، وأصحابه الأخيار ، وكل من تمسك بهديه إلى دار القرار ...

وبعد .... فيأيها الأخوة الكرام .....

إن الله وَ عَبُلُكُ جعل نبينا ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْمُحْلُوقَاتِ البشرية .

فقد جمع الله. وَكُبُلُ فيه الكمالات الجسمانية ، والكمالات القلبية ، والكمالات المعنوية ، والكمالات الروحانية .....

ولذلك يقول فيه شاعره حسان بن ثابت ضَيْطَتُهُ وأرضاه :

و أجمل منك لم ثر قط عينَ و أكمل منك لم ثلا النساء خُلقت مبرّنًا من كل عيب كأنك قد خُلقت كما نشاء

<sup>(&#</sup>x27;) تم تسجيل هذا الحديث الإذاعي لإذاعة القرآن الكريم وإذاعة القاهرة الكبرى بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين – محافظة الحيزة بمناسبة الإسراء والمعراج يوم الخميس ٢٩ رجب، ١٤٢٤هـ الموافق ٢٥من سبتمبر ٢٠٠٣م قبل صلاة العشاء.

# الْكَمَالاتُ الْجُسْمَانِيَّةُ

فأما كمالاته الجسمانية صلوات ربى وتسليماته عليه ...

فنشير إلى نذر يسير منها ، وهو أنه هي :

كان إذا نام ... ، تنام عينه ... وقلبه لا ينام .

وكان صلوات ربى وتسليماته عليه:

إذا مشى .... لا يرى له ظل !!! ؛ لأنه كان نوراً في ظاهره ، ونوراً في باطنه .

وكان وكان في أحواله الجسمانية كلها ... على الهيئة الكمالية التي تعجز الأوصاف البشرية

فكان إذا مشى ... فكما قال عمر بن الخطاب صَلِيَّتُهُ :

ر ما مشى الله عنه عنه من قوم إلا وكان أطولهم ، مهما كان طولهم !! ، ولا قعد مع قوم إلا وكان أعلاهم أكتافاً .. مهما كان علوهم ..!! . و الله عنه مع قوم إلا وكان أعلاهم أكتافاً .. مهما كان علوهم ..!! . الله عنه المناطقة ال

وعن عائشة رضى الله عنها قالت:

إلا الله صلى الله عليه وسلم بالطويل البائن ، ولا بالقصير المتردد ، وكان ينسب إلى الربعة إذا مشى وحده ، ولم يكن على حال يماشيه أحد من الناس ينسب إلى الطول إلا طاله صلى الله عليه وسلم ، ولربما اكتنفه الرجلان الطويلان فيطولهما! ، فإذا

# إِنْ لَقَا الْمَهْمَاءِ عَلَيْهِ الْجَهْرُةُ الثَّاتِي : الْجَاجِ الشَّالَةِ مِن : ١٢١ عَلَيْهُ وَزَيْ إِلَّهُ وَزَيْرُ اللَّهِ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّ

#### فارقاه ... نُسِبَ صلى الله عليه وسلم إلى الربْعَة . ﴿ (٢)

وأما مشيه الله الله الما

فيقول فيه أبو هريرة رضى الله عنه:

وَمَا رَأَيْتُ شَيْئاً أَحْسَنَ مِنْ رَسُولِ اللهِ ، كَأَنَّ الشَّمْسَ تَجْرِي في وَجْهِهِ ، وَمَا رَأَيْتُ أَحَداً أَسْرَعَ في مَشْيِهِ مِنْ رَسُولِ اللهِ ؛ كَأَنَّمَا الأَرْضُ تطْوَى لَـهُ ... إِنَّا لَنُجْهِدُ أَنْفُسَنَا ... وإنَّهُ لَغَيْرُ مُكْتَرِثِ ﴿ (٣)

وقال الله المعن عمالاته الجسمانية:

#### ﴿ مَا تَثَاءُبِ نَبِي قَطْ ﴿ (٤)

وأنه صلى الله عليه وسلم:

#### ر ما احتلم قط ، وَكذلك الأنبياء ق (٥)

فلم يتثاءب: .....

لأن التثاؤب ربما يكون من الشيطان ، أو من الكسل ، والنوم .

ولم يحتلم: .....

لأن الشهوة لا تخطر له على بال أبداً .

لأن الله حفظه ظاهراً وباطناً.

<sup>(</sup>٢)عن عائشة رضى الله عنها ، رواه البيهقي وغيره وزادا ابن سبع في الخصائص أنه (كان إذا جلس يكون كتفه أعلى من جميع الجالسين صلى الله عليه وسلم ) .

<sup>(&</sup>quot;)رواه أبو هريرة ، سنن الترمذي.

<sup>(</sup> أ)رواه ابن أبي شيبة وغيره وأخرج الخطابي .

<sup>(°)</sup>رواه البيهقى وغيره كثيرون .

# الْكَمَالاتُ الْمَعْنَوِيَّةُ

أما كمالاته المعنوية:

فقد بلغ فيها الغاية التي لا يدانيه فيها سواه .

فقد ضرب الله. وَجَالُتْ به المثل الأعظم في الأخلاق الكريمة ، وقال في شأنه :

# ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ١ ﴾ لَوْلَا القام

فقد كان هيايا :

أعظم الناس عفواً.

وأطول الكائنات يداً وكرماً .

وكان وكان الناس من خلقه الله ، ولم يوجد في دنيا الناس من اتصف بهذه الصفات كسيد الناس في ، حتى قال فيه سيدنا موسى عليه السلام مبيناً صفاته في التوراة :

#### { لا يزيده جهل الجاهل عليه إلا حلماً }

وهذه هي الغاية العظمى في الحلم للحبيب الأعظم الله الله الله المعلم الله المعلم الله المعلم ال

وكفاه شرفاً وفخراً ...

أنه لما تمكَّن من قومه بعد فتح مكة ، جمعهم حول البيت الحرام وقال لهم :

﴿ يا معشر قريش: ماذا تظنون أني فاعل بكم؟ ، قالوا: خيراً ، أخ كريم! ، وابن أخ كريم! ، قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء ، لا أقول لكم إلا كما قال أخي يوسف لإخوته: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلۡيَوۡمَ ۖ يَغۡفِرُ ٱللَّهُ لَكُمۡ

# وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ ﴾ سونة يوسف ﴿ (٦)

وكم حملت لنا كتب السيرة الشريفة ...من وقائع لأناس كانوا يقولون :

ما على وجه الأرض رجل أبغض إلينا من محمد ، فلما ووجهوا بكماله ، وعاملهم بخلقه العظيم ، تغيرًوا في الحال وقالوا :

ما في قلبنا ، ولا وجدنا رجلاً أعظم عندنا ..ولا أحب إلينا ..من محمد عليه الله ..

# الْكَمَالاتُ الْعَقْلِيّةُ

أما كمالاته العقلية ...

فيقول فيها وهب بن منبه ضِيْطَهُ :

﴿ اطلعت على إحدى وسبعين كتاباً فوجدت أن ما أوتى جميع العقلاء بالنسبة لعقله ﴿ كذرة رمل في صحراء واسعة ﴿

فقد كان المنافقة كما قال فيه ربه:

فقد كان هو الحكيم الأعظم في الأولين والآخرين الملي الله الماء

وتظهر حكمته في كل تصرفاته ، وفي كل أحواله ، وفي كل أعماله ، وفي كل توجهاته ، وفي الله عماله ، وفي كل توجهاته ،

<sup>(</sup>١) فيض القدير ، فتح الباري.

فقد كان فيها هو الحكيم الأعظم ، حتى أنك لو اطلعت على أحاديثه الشريفة ؟ لا تستطيع !!..، ولا يستطيع الأولون والآخرون .. أن يغيروا لفظة من مكانها !! ، أو يجدوا لفظة أجمل !! ، أو أكمل منها في موضعها !! ..

لأنه كما قال النافي :

رُ يا أَيُها النّاسُ ... إِنِّي قَدْ أُوتِيتُ جوامِعَ الكَلِمِ وخَواتِمَـه ، واختُصِرَ لَيْ يَا أَيُها النّاسُ ... إِنِّي قَدْ أُوتِيتُ جوامِعَ الكَلِمِ وخَواتِمَـه ، واختُصِرَ لي المَتَهوّبُولَ ، ولا يُغرَّنَكُمُ المتَهوِّكُونَ ﴿ ٧)

# الْكَمَالاتُ الْقَلْبِيَّةُ وَالْرُّوحَانِيَّةُ

أما كمالاته القلبية ...

فيكفي فيها تزكية ربِّ البرية:

﴿ مَا زَاغَ ٱلۡبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ الآيُن ١٧ فَعَنْ قالنهم

وقوله عزَّ شأنه :

﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾ الآلا ١١ أَنْ اللهُ ١١ أَنْ النص

فكل ما رآه بقلبه ...

إن كان في عالم الملك ، أو في عالم الملكوت ، أو في غيرها من عوالم الحيِّ الذي

<sup>(&</sup>lt;sup>٧</sup>)رواه أبو يعلى في مجمع الزوائد والبيهقي عن أبي قلابة ، لا تتهؤَّكوا : أي لا تتحيَّروا ( مختار الصحاح ) .

لا يموت .... أكد الله. عَجَلُكُ أنه رآها رؤية صحيحة .

لأن فؤاده صحيح ، ولأن قلبه يعي عن الله وَ الله ، وأنه الله على الله ، وأنه الله ، ولأن الله ، ولأن قلبه يعي عن الله . ولا يتحرك إلا بإذن ، وأمر من الله . وكان الله .

وأما كمالاته الروحانية:

فيكفي في ذلك أنه تجاوز كل عوالم الملكوت ، ووصل إلى عالم سدرة المنتهى ، ووقف الأمين جبريل وقال :

إلى هاهنا انتهى مقامي ، فلو تقدمت الخترقت ، وأنا لو تقدمت قدر أنملة المحترقت .

فتجاوز المنافق بروحانيته روحانية الأمين جبريل عليه السلام .

يقول الإمام أبو العزائم هدفي ذلك:

جبريل و هو عظيم في مكاننه
لم يسنطع يله الأنوار بالهمم
إن كان جسم حبيبي في لطافنه
أصفى و أزهى من الأرواع كلهم
فكيف ندري معانيه و صورنه
كنز العلى فلا نبحث و لا تحم

إذا كان جسم حبيبي في نورانيته ، تجاوز جبريل في شفافيته وروحانيته : فهذا دليل على أنه بلغ أعظم مقامات الكمال في كل مجال .

أنه كان صورة القرآن الحية الناطقة .

ولذلك عندما سُئلت السيدة عائشة عن شأنه ، ماذا قالت ؟ ، استمع إلى الحديث الشريف عنها رضى الله عنه وأرضاها :

# رُّ أَنَّهَا سُئِلَتْ عَنْ خُلُق رَسُولِ اللَّهِ ؟ فَقَالَتْ: كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ، يَرْضى لِمُ أَنَّهَا سُئِلَتْ عَنْ خُلُق رَسُولِ اللهِ ؟ (٨) لِرِضَاهُ، وَيَسْخَطُ لِسَخَطِهِ ﴿ (٨)

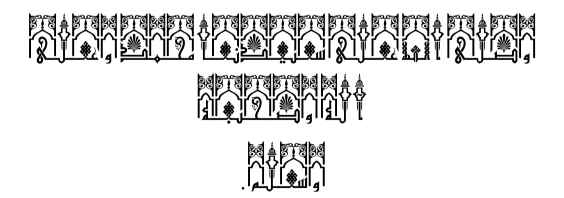
نسأل الله. ويُحَالِّنُ ...

أن يخلقنا بأخلاقه .

وأن يجمِّلنا بأحواله.

وأن يعيننا على التمسك بهديه ، والانتفاع بأقواله .

وأن يرزقنا حبَّه وحبَّ آله ، وأن يجمعنا معه يوم الدين في دار النعيم .



<sup>(^)</sup>عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تعالى عَنْهَا، مسند الإمام أحمد .

# البّائياليّانغ

نَصِيبُ أَهْلِ الإِيمَانِ مَنَ الإِسْرَاءِ

طُلاَّبُ الْمَزِيدِ
 طُهارَةُ الْقَلْبِ
 طَهارَةُ الْقَلْبِ
 إِذَا يَةُ أَهْلِ الْعِنَا يَةِ
 عَنَائِمُ الْصَّالِحِين
 عَنَائِمُ الْصَّالِحِين
 حَنَائِمُ الْصَّالِحِين
 حَنَائِمُ الْصَّالِحِين
 حَالَيْمُ الْعَنْايِمُ الْعَنْايِمُ الْعَنْايِمُ الْعَنْايِمُ الْعَنْايِمُ الْعَنْايِيَّ
 حَالَعِلْمُ الْعَنْبِيَّ
 الْعِلْمُ الْعَنْبِيَّ

قالى عليه زففل رلقَارة وزُغُ رلسَّوم

سُ هَدِلُ بِبًا روره ؤبو نعبم في رفحلية هن ؤنس رضي رلله هنه

# البالبالباليتابغ

# نَصِيبُ أَهْلِ الإِيمَانِ مَنَ الإِسْرَاءِ (١)



الحمد لله ...

الذي أكرمنا بواسع كرمه ، وغمرنا بعميم فضله ، ووهب قلوبنا نور الإيمان ، وجمعنا على الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام ، وجعله إماماً لنا في الدنيا ، وشفيعاً لنا يوم لقاء حضرته .

والصلاة والسلام على الإمام الأعظم لكل مقرَّب ومكرَّم ؛ سيدنا محمد صاحب الخلق العظيم ، والمنهج القويم ، والسلوك المستقيم ، والقلب السليم ... صلى الله عليه ، وعلى آله وصحبه ، وكل من اهتدى بهديه إلى يوم الدين ...

آمين آمين يا ربَّ العالمين .

إخواني وأحبابي ... بارك الله وَجَالَتُ فيكم أجمعين .....

دائماً ما نسمع من السادة العلماء أن الله. عَجَلْكَ ذكر الإسراء في موضع من كتاب الله .... وهي الآية الأولى من سورة الإسراء:

﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ الْمُنْ فِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُزِيَهُ مِنْ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُزِيَهُ مِنْ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾ الإسراء

<sup>(</sup>¹) كانت هـذه المحاضرة بمسـجد الأنوار القدسية بالمهندسين — محافظة الجيزة يوم الخميس، ٢٩ رجب، ١٤٢٤هـ الموافق ٢٥ سبتمبر ٢٠٠٣م ، بعد صلاة العشاء بمناسبة ذكرى الإسراء والمعراج .

وذكر الله. وَجُلِلَ المعراج في أوائل سورة النجم:

﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ١ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُرْ وَمَا غَوَىٰ ١ ﴾

إلى قوله عزَّ شأنه:

﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَىٰ ﴿

ولكننا إذا نظرنا إلى كتاب الله. وَجَالٌ في الحقيقة ...

نجد أن أول آيَّ تتحدث عن البداية ... التي بها تَمَّ للحبيب الأعظم الإسراء والمعراج .... هي شُوْرَةِ الانشراح : ....

﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ وِزْرَكَ ۞ أَلَّذِى أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ۞ ﴾. الشرالي آخر السورة .

والآية التي تتحدث عن الإسراء ... هي التي تليها :

﴿ وَٱلتِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَـندَا ٱلْبَلَدِ اللَّهِ مِينِينَ ۞ وَهَـندَا ٱلْبَلَدِ اللَّهِ مِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَـنَ....) مُؤَنَّة التين

وهو الإنسان الأكمل والأعظم هيي

﴿ فِي آُحُسَنِ تَقْوِيمٍ ٢

ولم يقل الله : " في أحسن تكوين " ، ولكن " في أحسن تقويم " .... لأنه لم يوجد في الأولين والآخرين .... من قوَّم نفسه ، وأصلح شأنه ....:

كهادينا ، ونبينا ، وشفيعنا عند الله الله

ومن هنا قال في هذا الأمر أحمد شوقي رحمة الله عليه :

#### صلاحُ أمرك للأخلاق مرجعه فقوّم النفس بالأخلاق نسنقم

# طُلابُ الْمَزِيدِ

|           | !    | ىقسىك   | . ىقويم | ••••      | عليك | اي |
|-----------|------|---------|---------|-----------|------|----|
| شرح الصدر | ھي ش | الإسراء | فبداية  | • • • • • |      |    |

والمسلمون لهم في الإسراء نصيبهم ، والمؤمنون لهم في الإسراء قوتهم ، والمحسنون لهم في الإسراء أنوارهم ، والموقنون لهم في الإسراء مكاشفاتهم ، وأهل التمكين لهم في الإسراء مؤانساتهم ، وملاطفاتهم ....

وكل على قدره ، بما يعطيه ويفيض عليه ربه وَجُلِكَ : ...

### ﴿ وَمَا مِنَّآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾ الكناء ١٦٤ يُوزَة الصافات

وهذا شأن الملائكة ل! ، لم مقام معلوم ... لا يزيدون عليه .... ولا يحصّلون سواه .... ولا يتغيّرون عنه : ......

### ﴿ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾

يعني ثابت! ، لكن نحن فلا .... : المؤمن ، والمحسن ، والموقن ... يقول فيهم سيدي الإمام أبو العزائم صَلِيَّة :

#### و العارف الفرد محبوبُ لخالقه فات اطقامات تحقيقاً و تمكيناً في كل نفس له نورُ يواجهه من حضرة الحق نروجاً و نيقيناً

كل نفس له مقامات شتى ، وأنوار متباينة ، وعلوم متفاوتة ، وأحوال متعاظمة ، ومقامات متنامية ، فلا يوجد مؤمن له مقام معلوم ثابت ، فهذا للملائكة .

لكن المؤمن في ازدياد دائم:

### ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ آلْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ الآيُ ٢٦ يُؤرَة يونس

والزيادة مفتوحة عند الله. عَجَلْكُ ، ليس لها نهاية !!!! ...

ولذلك فإن المؤمن لا يقف عند مقام ، ولا يجعل أمله على رتبة واحدة من مراتب الإكرام والإنعام وحسب .

ويقول الشيخ ابن عطاء الله السكندري ضَيْكُنهُ في أهل المكاشفات:

{{ السالك إذا كوشف بالحقائق .... كلما همَّ أن يقف! ، نادته هواتف الحقيقة ... }}

لأن السالك يصل إلى مقام ، لا يتعلَّم فيه من معلم ؛ ولكنه يتعلَّم من جميع الكائنات ، ... كلها تحدثه! ، وكلها تكلمه! ، وتوجهه! ، وكلها تحذره إذا كان سيقع في خطأ! ، أو تنذره! ، لأنه يكون في مقام يتلَّقى فيه من الكلَّ...

وفيه يقول القائل:

**{{ لیس بکائن!، من لم یستفد من کل کائن ...}** 

{{ السالك إذا كوشف بالحقائق ، كلما همَّ أن يقف! ، نادته هواتف

#### الحقيقة . لا تقف! ، فإنما نحن فتنة فلا تكفر! ، والمطلوب أمامك . }}

إياك أن تقف عند مقام! ، أو عند رتبة! ، أو حال! ، أو عند عطيَّة! ... والسالك في طريق الله . حَجَلْكُ وصفه رسول الله ﴿ وَقَالَ :

#### رع مَنْهُومَانِ لا يَشْبَعَانِ طَالبُ عِلْمٍ ، وَطَالِبُ دُنْيَا ﴾ (٢)

لا يشبع أبداً !!!! ..

ولذلك فإن سيدي يحي بن معاذ صفحه السيدي أبي يزيد البسطامي صفحه المسلمي المسلمي

#### شربت كأساً من المحبة فارنويت ....

فرد عليه أبو يزيد قائلاً:

#### شربت الحب كاساً بعد كاس .... فما نفد الشراب و ما رویت

فأنت شربت كأساً واحدة! ، وارتويت!! ، ولكني شربت كأساً بعد كأس! ، فلا الشراب انتهى! ، ولا أنا ارتويت!!!

وفي هذا المقام يقول إمامنا أبو العزائم ضَيْطُهُ ؛

فمائهُ من الألاف عشرون بعدها مشارب رسل الله بالاجمال

فمشارب الأنبياء ... كم يا إخواني ؟

مائة وأربعة وعشرون ألف! ...

<sup>(&#</sup>x27;)عن ابن عباس ، سنن الدارمي ، والمستدرك .

يقول الإمام ... أن هذه البحار والمشارب: ....

#### لي قد تجلّت بل و في قد انجلت فسلم لنا تحظى خير وصال

إلى أن قال: ....

#### كل البحار شربنها وحشاشتي لم نرنوي

بحار العلم ، وبحار الحكمة ، وبحار الأنوار ، وبحار الأسرار ، وبحار اللطف ، وبحار الفضل .... شربها كلها !!! ، ولم يرتو ... !!! .

لماذا ؟

هكذا يكون السالك في طريق الله .

لأنه لو شبع سيقف ، ولو ظنَّ أنه وصل! ، فعن مولاه وَجَالَّ انقطع.

لأن طالب الكمال عليه أن يقول لنفسه: ليس للوقوف مجال ، فعلى الدوام عطاء يطلب المزيد من الملك العلام و الله ، ولا نهاية لمزيد فضل الله ، ولا حدَّ لخزائن عطاء الله ، ولا منتهى لجود الله وكرم الله .

فلماذا الوقوف يا أحباب الله .... !!...؟؟ ... مع ما أعطاه الله لنا من عطاء! ، وما تجلَّى به على قلوبنا سبحانه وتعالى .... من علم ، أو حكمة ، أو فضل ، والله سبحانه وتعالى واسع عليم .

فعلى المؤمن أن يوسِّع أفقه دائماً ؛ لأن بعضنا يقف عند بعض الإشارات التي يسمعها ، ويظن انه قد بلغ المنتهى .....

{{ ولا منتهى للواله الحيران }}.. كما قال الكرام .....

# طَهَارَةُ الْقَلْبِ

وعلى سبيل المثال ...

فإن سيدنا رسول الله ضرب الله لنا مثلاً في رحلته ، بأحوال ومنازل السالكين إلى حضرته ، ولا يذوق الإنسان طعم الوصال ، ولا يتهنّى ببعض فضل الواحد المتعال ؛ إلا إذا جهّز الماعون .... الذي يتلقى الجوهر المكنون ، والعلم المخزون ، والنور المصون ، ممن يقول للشيء كن فيكون .

وهذا الماعون:

### و اغسل فؤاداً بماء جمى صفا فهذا إلى يُدني

فالماعون أي القلب .

ليس القلب الحسِّيّ - لأنه عبارة عن مضخة ماصة كابسة ، تستقبل الدم وتنقِّبه ، ثم ترسله مرة أخرى ، وهو لتنظيم الدورة الدموية - لكن هناك :

قلب نوراني رباني! ، وهناك قلب صداني! ، وهناك قلب روحاني! ، بـه أنت إنسان! ، ونوراني! ،

..... أين هذا القلب ؟ ..... لم تره بعد ! ، ولا تعرفه ! ، وعندما تعرفه تراه .

كل ما هنالك ... أنك تشعر به ، تماماً مثلما لا نرى الكهرباء ... ولكن نرى آثارها في المصابيح ، في المراوح ، لكن الكهرباء نفسها ... لا نراها .

كذلك الغيوب التي فيك ، من خالقك وباريك ... كالروح ، والقلب ، والعقل ، والنفس ... أين موضعهم فيك ؟

# ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ فَلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أُمِّرِ رَبِّي ﴾ الرَّفِي الرَّفِي المِسراءُ الرَّبِي المَشْوَلَةِ الإسراءُ

وبعض سادتنا العلماء قال: أن الروح من أمر الله ، ولا يعرفها أحد! ، ولكنها إجابة غير شافية ، لأن ربنا يقول له صلى الله عليه وسلم:

﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أُمْرِ رَبِّى ﴾ ، يعني أن الروح من عالم الأمر : ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ عَالَم الأمر : ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْحَالَٰتُ وَٱلْأَمْرُ ﴾ الآيثًا ٤٥ أَيُولَةُ الاعراف

فأنت فيك ... " خلقٌ " ، وفيك " أمر ".

وقد قال الإمام أبو العزائم في ذلك:

من أمر ربي ومن يطلبه يعرفه . . . .

من يطلب عالم الأمر ، ويجهِّز نفسه لعالم الأمر!! ، يعرف هذا السر.

لكن الواقف مع عالم الخلق ، وشغله كله مع الخلق!!:

كيف يعرف الأمر ، وعالم الأمر ؟ ...

فالغيوب التي فيك هي من عالم الغيب ، من عالم الأمر ، من عالم الملكوت ، من عالم الملكوت ، من عالم الأنوار ، من عالم الكشف ، من عالم الفضل ، لكنها موجودة فيك ! ، وأنت بها إنسان ! ، ولا تراها ... إلا إذا تجاوزت هذا الكيان ! ، وصفيت ظاهرك وباطنك لحضرة الرحمن و كال ، وما دمت مشغول بهذا الكيان ! ، فلن تر شيئاً ، لكن بعد الصفاء والنقاء ...:

تجذب الروح الهياكل في الصفا أعلى المنازل إن أداروا الراح صرفاً أسكرت عال و سافل القلب الرباني النوراني ... الذي فيه الإيمان، والذي فيه الحب، والذي فيه العشق، والذي فيه الوجد ، والذي فيه كل هذه المعانى العلية !!! ...

هل القلب الحسي يحتوي على شيء من ذلك ؟

فلو أنهم نقلوا عضلة القلب من واحد لآخر ؛ لكان الأجدر أن ينتقل معه الإيمان مثلاً! ، لكن هذه الأشياء في القلب الربَّاني الثاني ... الذي أنت به إنسان.. ، فقلب الشيء يعني حقيقته ، وقلبك يعني حقيقتك الباطنة ... التي تسيِّر الجسم! ، والتي كما قلنا أنت بها إنسان ، المسيطرة على هذا الكيان ، وتشغِّله ، وتجهِّزه ، وتشرف على تدبيره .

أما حقيقتك الباطنة! ، فهي القلب الذي أشار الله إليه في القرآن .... وقال عزَّ شأنه وتبارك اسمه في ذلك ...:

### ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ و قَلَّبُ ﴾ الآيثا٢٧ أَيُورَة ق

هل معنى ذلك ... أن هناك أناسٌ ليس لهم قلب !!..؟؟ ... نعم !! ، فهناك أناس يعيشون بالنفس فقط ! ، قال تعالى ...:

### ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ الآيَا ٤ يُوَلَّوُ الرمر

لكن من له قلب ... هو المؤمن! ، فما مظاهر ذلك؟ ...

أن يكون عنده رحمة وشفقة بخلق الله ، وأول خلق الله هو نفسه !!! ..

أي يجب أن يكون عنده رحمة وشفقة بنفسه أولاً! ، وذلك لأن القلب من نور حبيب الله ومصطفاه عنده رحمة المرسل رحمة للعالمين ، وكذلك يكون عنده رحمة وشفقة بجميع خلق الله. وعبل .

فالمثال ، وبالمثال يتضح المقال :

أن الله. وَحَجَلُكُ جَهَّز حبيبه ﴿ لَهُ اللهِ عَنالِيُّهُ ، للقرب من حضرته ، وجعل هذا التجهيز سنَّة الهية لأهل عنايته ، فكل من أراد الله ولايته وعنايته ، أجرى له هذا التجهيز .

لكن الحبيب على كان في عالم الظهور وعالم البطون ، أما نحن فنكون في عالم البطون ، ونشعر بذلك في عالم الظهور ، لكن لا نستطيع أن نراه في عالم الظهور ، لأنه لا يرى ذلك إلا إنسان ... يرى بنور حضرة الغفور فَجَالًى .

فقد كان عليه الصلاة والسلام نائماً عند السيدة أم هانئ – والإشارة هنا يعني أنه كان نائما هانئاً ومستقراً ومرتاح البال – فأرسل إليه الله الروح الأمين ، وقال له :

ونحن عياله بنصِّ كلام الله. وَحَجُلُ :

## ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَىٰ ﴿ إِلَّهُ الْمُعَى اللَّهُ الْمُعَى الْمُوزَةِ الضمى

أي أن عائلتك كبيرة !! ، فأعطاك الغنى الذي يكفي كل هذه العائلة ..

فقد أعطاك من العلوم ، والفهوم ، والأذواق ، والإشارات ، والتشريعات ، ما يكفي هذه العائلة من زمنه إلى يوم الميقات في فأخذوه كما تحكي الرواية وشقُوا صدره ، وأخرجوا قلبه ، وأخذوا حظ الشيطان منه ، وغسلوه بماء زمزم ، وجاءوا بطست مملوءاً إيماناً وحكمة .

هل الإيمان والحكمة ... يراه أحد ؟

<sup>(&</sup>quot;)ورد الحديث بروايات عدة وقد أوردنا تخريجه سابقا، وتركناه هنا للإختصار ، وأردناهاكما بالمحاضرة .

لكن ذلك في عالم المعاني! ، وعالم المعاني يرون المعاني مباني ، فكما نحن نرى المباني مباني ، فهم يرون المعاني مباني .

# بِدَايَةُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ

كيف تكون ذلك بداية أهل العناية ؟

يكون الواحد فينا ... إذا سبقت له من الله الحسنى ، نائماً نومة الغفلة عن طريق الله ، وعن السير والسلوك إلى مولاه ، منشغلاً بهذه الحياة ، حظُّه ونفسه يقطعونه عن طريق الله ، فإذا كان له عناية من الله ؛ يرسل الله. وَ الله يَا الله عناية من الله ؛ يرسل الله . وَ الله عناية من أهل الولاية والعناية .

وذلك لأننا في عالم الأسباب، ومع أن الله. وَ الله وَ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْهِ الْمِ الْم الأسباب!!! ، إلا أنه جعل فيه أسباباً ... فقد ركب الحبيب البراق .. ولماذا البراق ؟؟ ... إنه من وراء الأسباب ؟ ...، ولماذا المعراج ؟ (٤)

لكي يبيِّن أيضاً .... أن أهل التمكين غير أهل التلوين ، فأهل التمكين لا يتركون الأسباب في حلِّ أو ذهاب ، لأنه المقام الأكمل عند الله. وَ الله عنه الله المقام الأكمل عنه الله المقام المقام الأكمل عنه الله المقام ا

فيوقظه من نوم الغفلة ... إلى متى شغلك بدنياك ؟

إلى متى هذا الجفا عن مولاك ؟ إلى متى هذا التلهِّي عن تحقيق مناك ؟

ماذا تنتظر؟ ...، العمر قصير! ، والمطلوب عظيم! ، وأنفاسك على الله. عَجَلَّلَ هي نفائسك ...!!! .... ، فمتى تسافر؟ ...!!...

وأهل الله الصادقين ليس عندهم تسويف! ، فلا يوجد عندهم " سوف " ، أو " غداً " ، لأنهم أهل العزائم ... ، فلا يلتمس لنفسه الأعذار ، لأن ... :

<sup>( )</sup> الذي عرج عليه - يعني صعد عليه - صلى اله عليه وسلم إلى عوا لم الله العلوية -

{{ التماس الأعذار ؛ هو الطريق للأوزار }} وهو يريد الأنوار .

# عَنَائِمُ الْصَّالِحِين

وأهل الأنوار يقطعون على النفس كل أعذار !!! ... فيقال هيَّا لترى الغنائم التي جَهَّزها لك الله وَحَبَكِّ .

والغنائم التي جهَّزها الله للصالحين ، ليست في الدنيا الفانية ... كالطعام والشراب ، أو السيارات ، أو العقارات ، أو الدولارات ، أو الوظائف ....

هل هذه غنائم العارفين ؟ ..... لا !! ... بل إنها غنائم الجاحدين! ، ومن فينا يلحق اليهود في ذلك ، أما غنائم الصَّالحين التي نبحث عنها: ......

# ﴿ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴿ ﴾

الآيَّثُا ٦٥ نُبِوَرَةِ الكهف

يريد أن يحظى بتعلِّيم الله له ، علماً بغير تعلم .

ولا يشترط لهذا العلم أن يكون الإنسان حاصلاً على ماجستير ، أو دكتوراه ، أو حتى يعرف القراءة والكتابة! ، ولذلك فإن الإمام أبو العزائم يقول في هذا المقام:

کم جاهل نال علماً من مجالسهم أضحى حليماً عليماً بالإشارات أضحى ولياً له قلبٌ و معرفة يرى النبي عياناً حال خلوات هذه هي الغنائم لمن يريد الغنائم يا إخواني! ، ولمن يريد الفتح من الفتّاح. وأصحاب العزائم كانوا على هذا المنوال .....

وقد كان سيدي أحمد البدوي ضِيْكِهُ وأرضاه رجلاً من الرجال .. :

جاءه سيدي أحمد الرفاعي ، وسيدي عبدالقادر الجيلاني في المنام ، وهو يعبد الله و الله و

ما الذي يخلق للرجال الكرامات ؟

العزيمة في الشدات ، تحول أحوالهم إلى كرامات ، ولأنه يعزم العزم الأكيد ، فيستجيب الله له ... كأن يُلين له الصخر! ، أو يطوي له الأرض! ، أو يحمله على الريح! ... ليحقق مراده ؛ فتحدث الكرامات التي نسمع عنها ونراها من الصالحين رضي الله. وَ الله عنهم أجمعين .

لكن إذا كان الواحد مستسلماً للنفس ، فأي كرامة هذه التي يريدها ؟؟ ، وأكبر كرامة له في هذه الحالة .... أن يخرج من رقِّ نفسه! ، ويقتحم العقبة! ، ويفك رقبته! ، وهواه! ؛ لكى يتجه فوراً مسارعاً إلى مولاه .

كما قلنا كان يصلي الصلوات الخمس في الكعبة ، وعندما جاءه سيدي أحمد الرفاعي وسيدي عبدالقادر الجيلاني قالا له :

نريدك أن تزور العراق ، وهذا هو مفتاح العراق ، والمفتاح هنا هو المفتاح الروحاني ، وليس مفتاح المباني ، فرد عليهم قائلاً :

أنا لا آخذ المفتاح! ، إلا من يد الفتَّاح ، لا بد من علوِّ العزيمة .

قال الإمام على كرَّم الله وجهه:

#### ﴿ عُلُقُ الْهِمَّةِ مِنْ الإيمَانِ ﴿ ٥)

فما هو الدليل على أن الإيمان رابِ ... ونامِ عندك ؟

أن يكون عندك ... همةٌ وعزيمة ، وقد قال الإمام أبو العزائم في ذلك :

#### عَلُوا عِزائمكم هيًا و اعشقوا لنشاهروا عرن الجنان وحورها

فما بالكم بمن يريد الله ...

إذا كان من يريد الجنَّة ... عليه أن يعلي العزيمة ... كأن يصوم النهار ، ويقوم الليل ، ويتلو القرآن ، ويغتنم كل وقته في طاعة الله ....

لكن من يريد الله .... فيلزم أن يكون كلُّه ، وماله ، وأنفاسه ، وأولاده ، وحياته ..... كلها لله : ....

# ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ فَوَلَا اللهام

وقد نجد بعض إخواننا القدوة ، يعملون بالتجارة ، متعللين أن النبي كان يستغل بالتجارة ، مع أن عنده ما يكفيه ....

والرد عليهم أن حضرة النبي اشتغل بالتجارة لفترة ، لكن عندما كلَّفه الله ، ترك كل شيء للاشتغال بمولاه وَجَبَلُنَّ ، وذلك لأنها تجارة واحدة : ....

## ﴿ تِجِئرَةً لَّن تَبُورَ ۞ ﴾ فِؤَوَ فاطر

لكن هل تنفع التجارة التي لن تبور ، مع التجارة التي تبور .. ؟؟ .. ، الإثنان مع

<sup>(°)</sup> مرقاة المفاتيح .

بعضهما ؟ ..كلا..!!! ... فإما هذه !! ، أو تلك !! ...

ومن يريد الله .... ، عليه أن يصبح كله لمولاه ... أنفاسه ، حركاته ، سكناته ، حياته كلها لله. وَجَالً ..... ويقول لحضرة الله :

### ﴿ إِنَّا لِلَّهِ ﴾ الآيثاء ٥٠ مُؤوَّة البقرة

وهنا يعبِّر " بنون الجمع " ... " إنَّا " ... يعني أنا ، ونفسي ، وروحي ، وعقلي ، وسرِّي ، وكلِّي ، ومالى ، وأهلى ..... لله .... :

### ﴿ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ٢

هنا يتحقق الرجوع ، ويرجع الإنسان .

لكن يقول: "أنا لله "، وهو مشغول بالكليَّة بنفسه، أو بحظِّه، وهواه، والله عَجَالٌ لا يرضى أن يشتغل العبد بسواه إذا أراد الله. وَجَالٌ .

فإذا أردت الله .... فعليك :

# فرُعُ القلب من سوانا نرانا يا مريداً جمالنا و بهانا و اعلُ فوق البراق ليلاً فإنّا ننجلَى ليلاً طن يهوانا

وهذا هو الطريق لمن يريد الله .... فيأخذونه ، ويشقُّون صدره ، ويخرجوا منه حظَّ الشيطان ... وحظُّ الشيطان في الإنسان ...جمعه الله في كلمة واحدة : ...

# ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلٍّ ﴾ النَّهُ ١٧ فَوَلَا الحَمر

وإياك أن تبدأ إلى الله ... إلا عندما تتأكد انك تخلصت من الغلِّ تماماً ؛ لأنك بذلك لن تمشى ولا خطوة ! ، ..اعبد كما شئت ! ، واذكر الله كلما أردت ...

لكن كل ذلك لن يرفع الحجب بينك وبين الله ، ولن ينفعك في القرب من حضرة

الله ! ، إلا إذا تخلَّصت قبل ذلك من كلِّ ما في صدرك نحو خلق الله من الغلِّ ، والكبر ، والحسد، والكره ، والهوى .

فلا يوجد من تخلع عليه خلعة الرجال ... ويقرب من السادة الأبدال ... وفي نفسه ، أو قلبه .. هوى لغير الواحد المتعال وَجَالَتُ .

لكن إذا كان هواي مع فلان ، أو فلان ، أو مع الدرهم ، والدينار ، أو مع الرياسة .... فكيف أمشى إلى الله .. ؟ ... بل لن أشعر بحلاوة الإيمان .

وسيدنا عثمان بن عفان قال في ذلك:

{{ لو طهرت القلوب ؛ ما شبعت من كلام علام الغيوب. عَجَلْكَ }} إذن تلزم الطهارة أولاً !!!

هل يصحُّ أن يقف الواحد بين يدي الله ، ويقول : "الله أكبر " ، وينوي الصلاة ، ولم يتطهَّر ! ويتوضأ لله ؟ ...

كذلك لا ينفع للمرء أن ينوي الصلة بالله ، ويبدأ التقرَّب لحضرة الله ، إلا إذا طهَّر قلبه ، ونفسه ، وكلَّه لمولاه و كَالَّت ، ولا يكون له مأرب .... ، ولا مطلب .... ، إلا في حضرة الله .

لكن منا كمريدين .... من يبغي أن يكون شيخاً ، أو يكون من أهل الكشف ، أو يكون من أهل الكرامة ، أو العلم ، أو الشهود ، لا يجوز مثل ذلك .....

لأن مقام القرب من الله ، ليس فيه أريد! ، أو أبغي!

ولكن فيه ماذا يريد الله. عَجَلَلٌ؟ ، ولو بقيت تريد كذا! ، وكذا! ، وكذا! ، إذن .... ما زال مفتاح حضرة الفتاح ... يلزمه تصليح الأسنان ..!!.. ؛ لكي تصبح من أهل القرب من النبي العدنان عليها :

#### مرادي أو مرادك قد يكون فسلم لا نغيرك الشنون

ومن له مراد فإن حال يرفعه وحال يخفضه، كلمة تقربه وكلمة تبعده، عمل يجعله كأنه من أهل القرب والوداد وحال يجعله من أهل الصدود والهجران وذلك لأنه لم يفرغ القلب لحضرة الرحمن. وَعَبَالٌ ومن يريد الله أيضاً قال له سادتنا الكرام:

#### فكن عبداً لنا و العبد يرضى . جما نقضي الموالي من مراد

لا بد أن يرضى عن الله وَ عَلَى ، ويسلّم لله سبحانه وتعالى ، وإن كانت واحده بداخلى تنازعنى .... فلا بد أن أقضى عليها وهي النفس!!

وقد قال الله لمن قالوا " نحن أحباء الله " : ....

## ﴿ فَٱقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ عِندَ بَارِبِكُمْ ﴾

الآيَّنُ ٤٥ سُؤِرَةِ البقرة

وقتىل النفس يعنى .... نزعات النفس ، وأهواء النفس ... في غير الأنس بالله وَ الله عَلَى الله عَلَى الرياسة ، أو الله وَ الله و ا

إذن يلزم أولاً أن يطهِّر القلب ، ويأخذ حظَّ الشيطان منه ، ويغسل القلب بماء زمزم ، ..... أين ماء زمزم التي سيغسل المريد به قلبه ؟ ، وأين هذا القلب ؟

قال الصالحون في ذلك:

{{ إِن مَاءَ زَمَّزُم إِشَارَةَ إِلَى عَلُومِ الْمَعْرَفَةِ الْتِي تَنْزُلُ طَازِجَةَ فُوراً مِنَ اللهِ وَعَيْلً النباتاتِ اللهِ وَعَيْلً النباتاتِ اللهِ وَعَيْلً النباتاتِ اللهِ وَعَيْلً النباتاتِ اللهِ وَعَيْلً يحيي القلوبِ الأَمْطَارِ النازلة في كل الجهات ، فإن اللهِ وَعَيْلٌ يحيي القلوب

بالرحمات ، التي تتنزل على قلوب أهل المعرفة من سيد السادات عليه أفضل الصلوات وأتمُّ لبتسليمات }} .

### ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

لماذا ؟ .....

### ﴿ لِيَزْدَادُوٓ أَ إِيمَنَّا مَّعَ إِيمَنِهِمْ ﴾ الشَّاء سُؤَوَّ الفتح

وقد قال الإمام أبو العزائم في هذا المقام في حكمه العرفانية:

{ كما أن كل ماء لم ينزل من السماء لا ينفع - وهذا بالنسبة لري الأرض-فكل علم لا ينزل من سماء رسول الله ... لا يرفع }} فنحن نريد العلم الطازج .

والشيخ العز بن عبدالسلام ، وكان شيخ الإسلام ، وكان مجلسه في الفقه لا مثيل له ، وكان سيدي أبى الحسن الشاذلي يقول في مجلسه :

{{ أبهى مجلس فقه في الأرض ، مجلس الفقيه عز الدين بن عبدالسلام .}}

وهذه كانت شهادة عالم الملكوت.

وعندما ذهب الشيخ العز ، وحضر مع سيدي أبو الحسن الشاذلي صَيَّعْهُ ، ومعهم جماعة من العلماء ، وتجاذبوا أطراف الحديث في مسألة علمية ، وكل عالم أدلى بدلوه ، على حسب قراءته وإطلاعه ....

وأصحاب القراءات والإطلاع عادة ما يكونوا متسرعين ، ويريدون أن يخرجوا ما بداخلهم بسرعة ، بأي وسيلة ، وبأي كيفية ، وهذه علاماتهم .

أما العارفون فراسخون ، فلا يريد أن يخرج الكلام ، ثم يحدث بعده فتنة ، أو ملام ، ولكنه يخرج الكلام شذرات ، وقطرات من المعرفة لأهلها ، على فترات .

وبعد أن فرغ العلماء من الحديث ، اتجهوا إلى سيدي أبي الحسن ، وقالوا : نريد أن نسمعك ، ولماذا أنت صامت ؟

وهذه طبيعة العارفين والصالحين ..... العبودية الكاملة لله. عَجَلْلٌ .

ومن تجده في أي مكان ... يتكلم .... ويثرثر .... فإن ذلك من نفسه! ، حيث تريد أن تظهر! ، لكن العارف لماذا يتكلم؟ ، إنه مشغول بالله ، ولا ينطق إلا إذا أمره مولاه ، لأن هذه القلوب تطلب الحكمة من الله. وعَالَى .

فقال الشيخ أبو الحسن: أنتم سادة الوقت، وكبار العلماء، ما قول فقير مثلي بعدكم ..؟؟؟ ، فقالوا: لا بد وأن تحدثنا ، فلما بدأ الكلام ، كان كأنه يغترف من بحر، فلم يتمالك الشيخ ابن عبدالسلام نفسه! ، وذلك لأن كلام أهل المعرفة له نور في الصدور ، وقد قالوا في ذلك ...

#### {{ إذا كان الكلام عن النور .... حصل لسامعيه السرور }}

فلم يتمالك العزُّ نفسه ، ووقف ، وأخذ يتحرك يميناً ويساراً ، ثم خرج ، ووقف على باب الخيمة ، وأخذ يصفِّق ، وينادي ... هلموا استمعوا إلى هذا العلم القريب عهد بالله. وَعَالَى ، .... أين هذا العلم يا إخواني ؟

عند جبال المعرفة.

عند أودية العارفين.

وأودية العارفين هي قلوبهم ، وجبال المعرفة أفئدتهم ، فأفئدتهم ترتطم فيها أمواج المعارف الربانية ؛ فتسيل أودية بقدرها في قلوبهم ، وتخرج من أفواههم لأحبابهم ؛ ليزدادوا بها علماً ... ونوراً ... ومقاماً عند الله و المعارف المعارفين ال

ويقول في ذلك الإمام أبو العزائم:

## فلقطرة من رحيق راحي ننال منها علماً لدني الكل مني و الكل عني فاشهد جمالي بكل عين

سترى الكل من الله ... ، والكل بالله ... ، والكل إلى الله ... ، وتشهد الجمال في كل شيء .....

## أَفَاتُ الْنَّفْسِ

فالموضوع يحتاج بعض الصبر للنفس ....

لكننا مع الأسف متعجلين ، ومن يتعجل لا يتعدَّل ، لأنه لو سمع بعض الدروس من إخوانه الصالحين لمدة شهرين ... أو سنتين ... يريد أن يكون شيخاً وله مريدون.

ولأن آفات النفس ، ما زالت موجودة ، وطهارة القلب لم تتم بعد ، فمن الجائز أن تأتيه الوحلة في حب الشهرة ، أو حب الرياسة ، وهي وحلة لا يخرج منها أبداً .... إلا إذا أراد الله له الخير والنجاح والصلاح والفلاح .

والسالك في طريق الله. عَجَلُك كل ما يملكه ... من كاميرات نفسية ، وتلسكوبات قلبية ، ورادارات روحانية ؛ عليه أن يوجِّهها كلها إلى عالم نفسه! ، لأنه يريد أن يتجاوز نفسه ... فينال أنسه ...:

#### {{ تجاوز نفسك ؛ تنل أنسك}}

وهذا هو السرَّ ... أن الدعاة القدماء الحكماء ، لم يكن الواحد منهم يوافق أبداً على الدعوة إلى الله ، أو يقيم نفسه بين خلق الله ... إلا إذا أقاموه ! ، لأنهم إذا أقاموه أعانوه ، لكن إذا أقام نفسه ! ، حصل له لبسه .....

إذن لا بد أن يطهِّر القلب أولاً ....

فإذا أردت مثلاً ، أن تجمِّل هذا المسجد ... ماذا تفعل أولاً ؟

يجب أن تزيل ما على الحوائط أولاً ، وتجردها مما عليه :

## النَّكِلِي بالنَّكِلِي بعد محوي ملحلي وأصلي وانصالي بانفصالي عن سوى مجدي وأصلي

يعني يتصل بالحبيب الأعظم ، أو بالصالح الذي يتربَّى على يديه ، ولا شأن له بغيرهم ، لكن سيتصل بفلان ... وفلان ، والثاني ، والثالث ، ... لا ينفع مثل ذلك فإذا أراد الطريق :

#### فخلَّ الخلَّف خلفك ثم عامل . بصدق ذات مواك العلية

أي يضع الخلق خلف ظهره أولاً ، فلا ينفع أن يكونوا محل نظرك مع الله. وَجَلَّ ، وسيدنا رسول الله علي ضرب لأصحابه مثلاً عظيماً في هذا المقام ، فقد كان على المنبر ، ويلبس خاتماً جديداً ... ونزع هذا الخاتم من يده ، وهو فوق المنبر ، فقال أصحابه : ما هذا يا رسول الله ؟ ..، قال :

#### 

والخاتم رمز إلى الدنيا .

يعني لو كانت الدنيا كلها كخاتم في إصبعك ، فلا يصحُّ أن تنظر إليها ، ثم تنظر إلى حبيب الله ومصطفاه في نفس الوقت ، وإلا تنل المقت .

فالطهارة أولاً ، وبماذا أطْهُر ؟ ...

الإمام أبو العزائم صَّطِيَّةً وقف أمام البحر الأبيض المتوسط – وكانوا يسمونه وقتها بحر الروم – وقال لإخوانه ملمعاً ومشيراً إلى هذا المقام :

## قليلك قد يطهر كل جسمي يطهر بحر روم كل رسمي و قلبي لا نطهره بحار ... يطهره العلى بنيك علمى

إذن الذي يطهِّر القلب يا إخواني هو العلم المكنون ، العلم الوهبي ، لأنه ماء زمزم الذي يوضأ الإنسان ، ويطهِّره ، وهذا ما قال فيه الشيخ بن العربي ضَيْطَيَّهُ :

#### نوضاً بماء الغيب ....

يعني بعلم الغيب النازل على قلوب العارفين: ....

#### نوضا بماء الغيب إن كنت ذا سر وإلا نيمًم بالصعيد وبالصخر

يعني ....

وإلا عليك أن ترجع للعبادات ، والمجاهدات ، إلى أن يمنَّ عليك بواحد من العارفين ، يفيض الله عليك منه علوم أهل المعرفة ، التي تطهِّر القلوب ، وتجعلها جاهزة لحضرة علام الغيوب .

فماء زمزم هو العلم الوهبي المكنون ، الذي يأتي في الحال .

والعلم الوهبي يا إخواني ... لا منتهى لمداه ، ولا حدَّ لمنتهاه ، ويلزم أن آخذ منه جرعة أملاً بها أحشائي ، وأعيش بها في كل حركاتي وسكناتي ، أنفعل بها ، وأتعايش بها ، وأحيا بها ، لكي يتجلى الله عليَّ بالأسرار التي يتجلى بها على أهلها ...

لكن أسمع العلم !!! وحسب !!! ، فلن يحدث شيء :

#### خد ما صفا لك من نور الإشارة كن حال السماع قوي العزم و الدين

لكن تسمع من هنا ، وتنسى بذلك ... لم تعمل شيء !...

فإن كثرة الكلام ينسي بعضه بعضاً ، وهذه ليست طريقة العارفين .

فإنه يكتب لك الدواء ، ولا يكتب لك صنفاً آخر حتى ينتهي الدواء الأول ، ويرى أن النتيجة تحققت فيك ، فيعطيك دواءاً آخر .

لكننا نسمع ، ثم نسمع ، وبعد ذلك ... فإما نسمع ونقول ؟ ، وإمَّا نسمع وننسى ؟ ، ومن يسمع ويقول ... فمن أجل أن يقولوا عنه أنه عالم عظيم ! ، والآخر يسمع وينسى ! .....

فإلى متى هذا يا إخواني ..... وقد قال الله لنا في ذلك :

## ﴿ ٱسۡتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمۡ لِمَا يُحۡيِيكُمْ ﴾ النَّهُ عَاكُمُ لِمَا يُحۡيِيكُمْ ﴾ النَّهُ ٤٢ يُؤرَقُ الأنفال

أي يحيى الحقائق التي بداخلك .

والاستجابة هي الترجمة العملية والترجمة السلوكية ، وهي التي فيها وبها الحياة .

لكن ستسمع علماً طوال حياتك!! ، حتى لو مد الله في عمرك ألف عام!! ، فإن لم تترجم هذا العلم ... ترجمة سلوكية ، فما فائدة العلم ؟؟ ، لا بد وأن تترجمه ترجمة سلوكية ، ولو درساً واحداً مثل درسنا هذا ..!!..ترجمه ترجمة سلوكية!!

فإن لكل درس خزن من العلوم الوهبية ، عند ذلك تشعر بالعلوم الوهبية ؛ وينفتح لها صدرك ، وتصب في قلبك بإذن ممن يقول للشيء كن فيكون ....

وفوراً قال ﴿ وَفُوراً قال اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

(1) هُمَنْ عَمِلَ بِمَا عَلِمَ - (من العارف الرباني) - وَرَّثُهُ الله عَلِمَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴿ (١) وَلَا يَعْلَمْ ﴿ (١) إِذِنَ عَلَيْ أَنْ أَعْسَلُ القلبُ أُولاً يَا إِخُواني...

اغسل فؤادك يا أخى .... وأشعل النار على الأغيار التي فيه ، فكل ما غير الله فيه

<sup>( )</sup> أبو نعيم في (الحلية ) من حديث أنس بهذا اللَّفظ .

... أشعل النار لكي تحرقه ... بم ( أولِّع ) (٧).. فيه ؟

أولِّع فيه بنار المحبَّة ، وأملأه بالمحبَّة التي آخذها من صدور الأحبة ، ونار المحبَّة إذا سلطت على القلب ... لا تبقى فيه لغير المحبوب حبَّة .

والمحبَّة هنا ليست للدنيا ..!!.. ، أو للفانيات ..!!.. ، ولكن لله ، ولرسوله ، ولصالحي المؤمنين : ....

و أخ المحبة لا يميل لغيرها فهو الذي ذاق الجحيم وحرها لو فُنْحت أبوابها لقفلنها

نار اطحبة كم أذابت مهجتي يا النمين محمداً رفقاً به قسماً من أنا فيه ميت مغرم

وهذه المحبَّة تستلزم بعض الأمور .....

وقد أخذ الإمام أبو العزائم ضَيَّا وأرضاه أحبابه في يوم من أيام شهر رمضان ليزوروا سيدنا الحسين – بعد منتصف الليل – :

فمشى الأحباب متثاقلين ، منهم من يغمض عينه ، ومنهم من يجرَّ قدماه ، وعندما ذهبوا إلى هناك .... رأى الإمام أهل اللهو ، فقال لهم ( لأحبابه ) :

{{ أَهِلَ اللَّهِوَ فِي لَهُوهُم ، فِي سَهُرَهُم ، وطلابِ اللهُ. عَجَلْلٌ فِي أُوقاتُ التجلي ينامون عن محبوبهم .}}

وقال لخادمه – وكان اسمه الشيخ أحمد السبكي رحمة الله عليه – :

أحمد السبكي ! ٺنام وٺدعي حبنا نوم أهل القرب في الزلفي حرام

فهل من يريد الله. وَجَالِ يا إخواني .... ينام في الوقت الذي فيه التجلي! ؟ ،

<sup>. .</sup> أشعل النار ، آثرنا ترك نفس اللفظ المستخدم بالمحاضرة - الناشر . .  $^{
m V}$ 

والإكرام! ؟ ، والإنعام! ؟ ....

فمن يحب واحدة ، إذا قالت أريدك الساعة الثالثة صباحاً! ، لا يأتيه النوم انتظاراً لموعد حبيبته : ...

## وكيف ينام معشوق ليلى ... وليلى نشنهي منه القيام ومن يريد الله و الله يقول أنّه :

يتنزل في الثلث الأخير من الليل ، وينادي .- أين أنت؟ ، وفي أي صف؟ - وينادي هل من مستغفر ؟ فأغفر له ، - هذا صف - هل من مسترزق فأرزقه... ، هل من كذا ؟.. ق

لماذا لا يقول ..: هل من حبيب إلى ؟

لأن الأحباب لا ينتظرون نداءاً ، لأنهم جاهزون ومستعدون بغير نداء ، فهو ينادي على المحجوبين والمبعدين ، ومع ذلك .....أين أنت من هؤلاء القوم !! ؟؟

فهل يصحُّ أن تكون نائماً !! ، وتطلب الغنائم ؟

ومن يريد الغنائم ؟ ..، عليه أن يصحح العزائم ..، ويطلب الوقت الذي فيه الفتح الذي اختاره الله. وَحَرْضُ عليه الصالحون السابقون واللاحقون ...

حتى الحبيب الأمين .... قال له الله :

# ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَ جُدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَعَامًا مُحَمُودًا ﴿ اللَّهُ الْإِسْرَاءُ

وهذا الكلام لنا نحن ....

لأن الحبيب كان لا ينام : "تنام عينه وقلبه لا ينام " ، لأنه يقول لنا من يريد مقاماً

يحمد عليه ؛ فعليه أن يتهجد لله و أن يتهجد الله و يأخذ درب الصالحين ، وسير المتّقين ، ومنهج سيد الأولين والآخرين ، ويترجمه على مسرح نفسه ، فلا يكون كلاماً ... والجسم خال من الأعمال ... والسلوكيات التي ترضي خالق السموات و كالله ...

## الْعِلْمُ الْغَيْبِيّ

إذن علىَّ أن أطهِّر القلب ، ثم أملأه إيماناً وحكمة من الصالحين من عباد الله .

هل أملأه كل شهر ... مرة ؟ ... لا ! ، لكن كلما استطعت ..! ...

وكانوا يقولون : المحب لا يعتذر ... ، فلان مثلاً لم يحضر اللقاء ... لأن عذره كذا أوكذا ... ، لا فأهل المحبة لا أعذار عندهم ... لأن الأعذار معناها أوزار ' لأن من كانوا معه المحبة الله المحبة ا

# ﴿ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰٓ أَمْ جَامِعٍ لَّمْ يَذَهَبُواْ حَتَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وهذا ما يسهوا عنه كثير من إخواننا ، ثم قال له هيا الله المالي الله المالي الله المالي الله المالي المالية الما

### ﴿ فَإِذَا ٱسۡتَعۡذَنُوكَ لِبَعۡضِ شَأۡنِهِمۡ فَأَذَن لِّمَن شِعۡتَ مِنَهُمۡ وَٱسۡتَغۡفِرۡ لَكُمُ ٱللَّهَ ﴾ الآلثاء فِوَرَ النور

حتى من أعطيته الإذن! ، استغفر له .... ، من أجل ما فاته من الفتح ، ومن الفضل ، ومن العطاء ، ومن الاجتباء ، ومن تكريم الله فَجَالَ لعباده الصالحين .

وقد قال لنا سيدنا رسول الله في هذا المقام أن ...:

#### ﴿ الْجُلُوسُ مَعَ الْفُقَرَاءِ مِنْ أَفْضَلِ الْجِهَادِ ﴿ ﴿ )

عليه إذن أن يملأ قلبه كلَّه إيماناً وحكمة ، لماذا ؟ ... لأن القلب بعد أن يطهر ، يريد أن يتسع ، فما الذي يوسِّع القلب ؟ ... العلم الإلهامي ، العلم الوهبي ، العلم النوراني ، هذا ما يوسِّع القلب لفضل الله وعطاء الله وكرم الله. وَجَالُ :

#### وسعة القلب حجة للناني كيف لا و القلوب للرحمن

وكلما اتسَّع القلب في عالم المعاني ، كلما كان ذلك دليلاً على قرب الإنسان من الله وَ الله وَ الله عَالَم المباني .....

إذن أشعل نار المحبة لكي أحرق الأغيار ؛ لأن الله. وَكَبْلُ لا يتنزل بأنوار ذاته ، ولا بعطائه وهباته ، إلا إذا كان القلب ليس فيه إلا حضرة ذاته. وَكَبْلُ ، قال تعالى فى الحديث القدسى المشهور :

#### ﴿ أَنَا أَغْنَى الْأَغْنِياء عن الشرك }

بعد ذلك يركب براق السنَّة ، وقد قالها لنا الإمام أبو العزائم - رضى الله عنه و أرضاه - في صلواته التي نقرأها (٩) :

{{ وأوصلنا إليه على براق سنته }}

فالبراق الذي سيوصلك إلى الله ... هو السنَّة ، ولذلك قال لنا :

{{ حافظ على السنَّة ، ولو بُشِّرت بالجنَّة }}

إياك أن تترك السنَّة طرفة عين ، فإنك حتى لو قلدت إماماً للعارفين ، فإياك أن

<sup>(^)</sup>عن أنَسِ الله عنه الأحاديث والفتح الكبير، وفي رواية.(جالسوا الفقراء فإن رحمة الله لا تبعد عنهم طرفة عين). (\*) "نيل الخيرات بملازمة الصلوات "، فتوحات إلهامية شهودية من الصلوات على النبي صلى الله عليه وسلم، يقرأها الأحباب و المريدون ويداومون عليها . .

تخلو بامرأة بغير محرم! ، لأن ذلك مخالفة صريحة لسيد الأولين والآخرين ومن حتى لو كنت واثقاً من نفسك فهل أنت واثق منها ؟ ..، فلو كنت مثلاً واثقاً منها ، ومن نفسك ، فهل أنت واثق من الناس ... ألا يتهموك ولا يظنون فيك ظنَّ السوء ، والمؤمن يدفع الظنون عن نفسه ، ويدفع التهم عن نفسه ، ويتقي الشبهات مع خلق الله ، لأن هذه سنة حبيب الله ومصطفاه .

فقد كان واقفاً مع زوجته ، ورآه اثنان من أصحابه ، وعندما رأوه مشوا مهرولين ، فقال لهم صلى الله عليه وسلم :

أي لكي تتعلموا ....، ولا بد من تعليم النبي الحكيم هيا ...

والسنَّة ... لا بد وأن تكون في كل أمر ، وفي كل شأن ، وفي كل حال .

فقد قال إمامنا أبو العزائم ضَيْحَانُهُ في شأن السنَّة :

#### على الجمر قف إن أوقفنك نادباً يكن لك برداً بل سلاماً برحمة

ونحن جميعاً يا إخواني ...

حتى من حضر معنا ولو مرَّة واحدة ، فإن الناس قد جعلته محل نظرها ، فيقولون مثلاً : إن فلان هذا يحضر مع جماعة أبي العزائم ، أو يحضر مع الجماعة الصالحين ، فلماذا يجلس في المكتب مع فلانة وحدهم !!! ، ألا يحضر مع الصالحين ؟

<sup>(&#</sup>x27;') رواه الشيخان وله روايات عدة .

معنى ذلك أنهم أصبحوا ينظرون إلينا نظرة مختلفة عن الآخرين ، إذن ... يلزم أن تزن نفسك بالمضبوط بميزان الحي الذي لا يموت ، وتزن نفسك بميزان حبيب الله ومصطفاه

#### و خالف النفس و الشيطان و اعصهما و إن هما محَّضاك النصحُ فانهم

إياك أن تقف في هذا الموضع ، وتعاندك نفسك في ذلك ، وهي سنة رسول الله ، فَأَي عناد ذلك يا أخى !! ، لأن ذلك جفاء والعياذ بالله. كَالَى .

وكان سيدنا عمر مع شدته ، كان إذا ذُكّر بآية من كتاب الله ، يرجع ، وكان وقَّافاً وَ اللهِ عَلَيْهِ مَن العلماء العاملين أجمعين ، كانوا إذا ذُكِّرُوا بسنّة رسول الله ، أو نهج العلماء العاملين والصالحين ... فوراً يقول :

#### {{ لقد أخطأت ؛ سامحوني يا إخواني }}

# ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ شُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ لَيْحُدُرِ ٱلَّذِينَ شُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ اللَّهِ النور

إندار من الله. وَحَالًى ، فماذا تريد تحذيراً بعد ذلك ؟

وبعد أن يحشوا قلبه إيماناً وحكمة ، يمشي على براق السنّة ، وكلما اتبع سنّة ؛ يُكشف له عن منّة ، وتفتح له جنّة من جنان عالم المعاني ... لماذا لا أشعر بهذه المعانى؟

لأنني أسير على هواي! ، ومن يسير على هواه فلن ينال أبداً مناه! ، لأنه لابدُّ

... وأن يكون على هوى حبيب الله ومصطفاه عليه الله على الله على الله المعلقة الم

بعد أن يفعل ذلك ... فوراً ... ينظر بنور الله ، فيرى في عالم الدنيا ... مُثُلاً لما رآه حبيب الله ومصطفاه على الله على الله أحوال الخلق ، كما رأى الله في عالم الإسراء ... يرى صورهم الباطنة عندما يفعلون الأعمال الظاهرة .

فيرى مثلاً طالب الدنيا في صورة كلب ، لأن الحبيب قال :

#### ﴿ الدنيا جيفة ، وطُلابُها كِلاب ﴾ (١١)

ويرى هذه المشاهد ، ويشاهد ! ، فيكون عاملاً بقول الله :

# ﴿ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرُونَ ۗ ٱلجَحِيمَ ۞ ﴾ فَوْفَاقُ التَكَاثِر

يرى صور الجحيم .... في أعمال العصاة ، والغافلين ، والجاحدين ، وهم في هذه الحياة ، ويرى المثل الكريمة .... صور الملائكة الكرام ، وصور الأرواح الطاهرة المقبلين على حضرة الله وعبل .

يراهم في صورة ملكوتية ، وفي أحوال رضوانية ، وفي بهاء عليٍّ ، لأنه يرى بنور الله وَ الله عَلَيُّ ، وهذا هو ما يقول في شأنه إمامنا أبو العزائم صَيَّاتُهُ :

#### فنى من شاهد اطجل ونال السر و ارناحا و غنّى بالحقائق من رأى الأشباح أرواحا

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آلة وصحبة وسلين

<sup>(&#</sup>x27;')السيوطى في الدرر ، وأبو نعيم في الحلية .

## البِّائِلَةَ إِنَّامِرَى

الْدُّرُوسُ الْمُسْتَفَادَةُ مِنْ رِحْلَةِ الإِسْرَاءِ وَالْمِعْرَاجِ الإِسْرَاءُ تَكْلِيفٌ إِلَهِيٌ ح تَجْدِيدٌ لِبَيْعَةِ الْأَنْبِيَاءِ 🔾 الْتَّفْـوِيضُ للهِ صَفَاءُ الْقَلْب عُلُوُّ قَــدْرِ الْنَّبِيِّ الأَحْذُ بِالأَسْبَاب

## عن علي ضِيْطِهُ قَالَ :

تُعَلَّمْ يَا هُجَمَّاتُ فَرُاللَّهِ مَا تَالُ هَانِهِ الْكِرَامَةُ مَالَكُ جامع الأحاديث والمراسيل

## الْبُائِالْقَافِنَ الْدُرُوسُ الْمُسْتَفَادَةُ '' مِنْ رِحْلَةِ الإِسْرَاءِ وَالْمِعْرَاجِ سِسْمِن رَحْمَا الْمِعْرَاجِ

الحمد لله رب العالمين ...

الواحد في صفاته ، الأبدي السرمدي في ذاته ، التي لا تحدُّه الجهات ، ولا تصل إليه المسافات ، وإنما هو سبحانه وتعالى فوق كل فوق ، وأقرب من كل قريب لكل قريب .... لأنه (قال تعالى في اللَّيْنُ 11 شُوَرَكُو الشورى ) :

## ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنْ مَنْ اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾

والصلاة والسلام على العبد الأكمل ، الذي اختاره الله. وَ عَبْلُ ، فجمله بجمال عبوديته ، وكلَّفه بتبليغ رسالته ، وجعله ﴿ فَاتِحاً خَاتِماً.

في الحقيقة أشكر سيادة الدكتور حامد طلبة والإخوة مجلس إدارة الكلية ، على إتاحة هذه الفرصة ، وأشكر السادة الحضور جميعاً على تشريفهم وحسن استماعهم.

موضوع الندوة هو " الدروس المستفادة من حادثة الإسراء والمعارج": والمواضيع التي تفضل سيادة الدكتور حامد طلبة ففتحها لنا:

تتعلق بالدلالات التي تدل عليها بعض حوادث الإسراء والمعراج ،وهذه وهذه تحتاج إلى تفصيل طويل ، ووقت ليس بالقصير ، وأنا اعلم أنكم جميعاً في أمس الحاجة

<sup>(&#</sup>x27;) كانت هذه الندوة بكلية التجارة – جامعة الزقازيق- فرع بنها بدعوة من عميد الكلية د/حامد طلبة يوم الاثنين ٣٠ شعبان، ٢٠٤٤هـ الموافق ٢٩ سبتمبر ٢٠٠٣م.

ففي عجالة سريعة سأطوف ببعض ما نستطيع أن نحصله في هذا الوقت المتاح من دروس الإسراء والمعراج .

## الإِسْرَاءُ تَكْلِيفٌ إِلَهِيٌ

وبادئ ذي بدء ...

فقد سمعنا كثيراً أن أسباب هذه الحادثة:

هي أن الرسول عندما ماتت زوجته السيدة خديجة ، وعمه أبو طالب أخذه الله وعند الرحلة ليسرِّى عنه ، ويخفف عنه .

وهذا هو كلام المؤرخين القدامي على قدر ما ورد على خواطرهم ، وما سنح لأفكارهم ، لكنا نقول ... :

أن هذه الحادثة كانت تكليفاً لمهام إلهية ، كلف الله بها الرسول وجعل هذه الحادثة من أجلها ، فأولاً :

نحن نعلم جميعاً أن الرسول عليه الله رسولاً للناس كافة ، وقال في شأنه :

### ﴿ وَمَآ أَرۡسَلۡنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ ٢٨ فِنَوَة سا

فقد أرسل للناس كافة من بدء البدء إلى نهاية النهايات .

#### وقد ذكر الله. وَجُهِلُنَّ في القرآن الكريم:

أنه جمع أرواح النبيين في الملأ الأعلى ، واخذ عليهم عهداً وميثاقاً :

- أن يؤمنوا بهذا النبي .
- وأن يكونوا أنصاراً له .
- وأن يدعوا قومهم وأممهم إلى تلبية دعوته ، وإلى متابعته في رسالته إذا لحقوا عصره وزمنه صلوات ربى وسلامه عليه .

وهذه الآية نقرأها ونتدبرها وهي قول الله سبحانه وتعالى :

﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَّ ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكُمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَحِكُمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ وَ قَالَ ءَأَقُرَرُتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِي قَالُوٓا وَلَتَنصُرُنَّهُ وَلَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾ أَقْرَرُنَا قَالَ فَٱشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾

#### اللَّيْمُ ١٨ شُوْفَاقِ آل عسران

ولو نظرنا إلى هذه الآيُمُ نظر تدبُّر وتفكُّر؛ نجد أن الله. وَجَلَّلُ وضَّح أنه أخذ الميثاق على النبيين – والنبوة ثابتة للأنبياء قبل خلق أجسامهم ، فإن الله اختارهم لنبوَّته قبل خلق الأجساد – : ....

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصَّطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَمْرَانَ عَمْرَانَ عَمَرانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ الله ٣٣ فيؤيَّة آل صران

ثم قال لهم ...: ﴿ ثُمَّرَ جَآءَكُمْ رَسُولٌ ﴾ أَيَّنُمُ ١٨ نُؤَرَاةِ آل عمران

والرسالة ... لا تكون إلابعد ظهور البشرية ، وبعد تكليف الله سبحانه وتعالى لصاحب الرسالة لتبليغها للخلق .

أي أنه بعد ظهوره في الحياة الدنيا ، وتكليف الله له :

يرسله الله. وَجُهِلُنَّ ليبلّغ رسالة الله. وَجُهُلُّ إلى خلقه .

### كَجْدِيدٌ لِبَيْعَةِ الْأَنْبِيَاءِ

- لتتحقق الآيَٰثُرُا .
- وليكونوا معاهدين له بعد ظهور بشريته ، كما عاهدوه في عالم روحانيته .

فجمع الله. وعَبْلُ الأنبياء أجمعين في بيت المقدس ، وعددهم كما جاء في الرواية التي رواها أبي ذر ضَيْلُيُّهُ عندما قال له : ....

َ ﴿ يَا رَسُولَ اللَّهِ كَمِ النَّبِيُّونَ ؟ ، قَالَ : " مِانَةُ أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةٌ وَعِشْرُونَ أَلْفَ نَبِيٍّ " . قُلْتُ : كَمِ الْمُرْسَلُونَ (٢) مِنْهُمْ ؟ قَالَ : " ثَلاثُمِائَةٍ وَثَلاثَةَ عَشَرَ ﴾

وهذه جملتهم ، ذكر الله وَ الله وَ عَبْلُ منهم في القرآن خمسة وعشرين ، وجعل أولي العزم منهم خمسة ، لكن الله قال :

<sup>(</sup>٢) عن أبى ذر الغفارى ، رواه البيهقى فى سننه الكبرى وفى المستدرك على الصحيحين للحاكم وشعب الإيمان.

### 

وقد جمعهم الله في بيت المقدس:

إعلاماً عاماً لجميع الأنام ، أن هذا النبي هي المسلم دينه شامل لجميع التعليمات الإلهية ، والتشريعات الربانية ، التي نزل بها كل المرسلين والنبيين السابقين ، وأن كتابه كما قال الله في شأنه :

#### ﴿ مُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ الآلله المؤورة المالدة

أي مهيمناً على جميع الكتب السماوية السابقة له هيك .

وقد جمعهم الله. وعَبَلِّ في بيت المقدس ، لأن أغلب الرسل السابقين كانت قبلتهم تجاه بيت المقدس ، ومعظمهم قد أرسل من هذا المكان :

بعضهم أرسل من بالاد العراق ، وبعضهم كان في الجزيرة العربية ، لكن الكثرة الغالبة منهم كانت من فلسطين ومن بيت المقدس .

وأنتم تعلمون جميعاً أن الله. وَ الله وَ الله عَلَى لَم يرسل رسولاً من أوروبا ، ولم يرسل نبياً أو رسولاً من أمريكا ، وإنما كان كل الرسل والأنبياء أجمعين من هذه المنطقة المباركة من بيت المقدس ، ومن حوله ، أو البيت الحرام ، ومن حوله.

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ ﴾ الآلاء المُؤنَّة آل عران

## الْتَّفْ وِيضُ للهِ

أيضاً فإن الله. وَجَالً جعل هذه الحادثة مثابة لكل مؤمن:

فإن الإنسان ما دام في هذه الحياة ، دائماً ما يتعرض لأمور فوق طاقته من مشاكل ، أو غموم ، أو هموم ... يحتاج في تفريجها إلى مشاركة سواه ، فأراد الله و الله و الله و الله علمنا في صورة حبيبه ومصطفاه ، أن خير من يلجأ إليه الإنسان في حالة الضيق ، وفي حالة الشدة ، وفي أي أمر من الأمور الملمة به :

أن يرجع إلى الله ، وأن يشكو إلى الله ، وأن يرفع الأمر إلى حضرة الله وَحَبَلُكَ ، فإن الله. وَجَبَلُكَ : ... أولاً ... :

هو وحده القادر على تحقيق حاجته ، وإجابة دعوته ، وتفريج شدته .

وثانياً : .... فإن الله. وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله و

﴿ مَا يَكُونَ مِن جُّنُوى ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَآ أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَآ أَكْتَرُ إِلَّا هُو مَعَهُمْ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَمَةِ ﴾ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَمَةِ ﴾

الآيثًا٧ نُينُوزُةِ المجادلة

فالرسول المناه الله له يأس من دعوته:

وإنما أراد أن يبين لنا معشر من آمن وصدق برسالته .... ، أن الله و الملجأ .... ، والمفزع عند الشدائد .... :

ولذلك اتجه إلى مولاه ، ودعاه بالدعاء الذي نحفظه جميعا : .....

### الشَّلْقَالِ الْمَيْدَاءِ الْمُعَالَيْنِ : الْمِبَالِمِثَالَةِي : الْمِبَالِمِثَالَةِي : ١٦٧ ﷺ ، وزي إَلَّهُ وَزَيْرٍ

#### ر اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْنُكُو ضَعْفَ قُوَّتِي وَقِلَّةً َ حِيلَتِي ...إلى آخره ﴿ اللَّهُمَّ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الل

وأجابه الله. وكَبُلُّ في الحال ، وأرسل إليه الأمين جبريل ومعه ملك الجبال ، وقال جبريل : يا محمد إن الله أرسل إليك ملك الجبال ، وهو طوع أمرك ! ، فمره بما شئت ، فعلمنا عليها الحرسا آخر عظيماً نحتاج إليه في كل أحوالنا :

فإن الإنسان يسارع في ساعة الغضب ، إلى محاولة إيذاء من آذاه ، ولو بالدعاء عليه ، والتوجه فيه إلى مولاه ليوكِّله في الإنتقام منه في هذه الحياة ، لكن الرسول علَّمنا جميعاً درساً عظيماً .... : أن المؤمن الذي اتبع نهج النبي الكريم ، هو الذي يعفو عمن ظلمه ، ولا يعامله بفعله ، وإنما يعفو ويصفح ، ولذلك قال المالي لله لله الجبال عندما قال له : يا محمد إني طوع أمرك فمرني بما شئت ، إن شئت أطبق عليهم الأخشبين – وهما الجبلان المحيطين بمكة أي يقضي عليهم نهائياً – فقال المالي المحيطين بمكة أي يقضي عليهم نهائياً – فقال المحيطين بمكة أي يقضي عليهم نهائياً وفعال المحيطين بمكة أي يقضي عليهم نهائياً عليه عليهم نهائياً عليهم نهائياً عليه عليهم نهائياً عليه عليهم نهائياً عليهم نهائياً عليهم نهائياً عليه نهائياً عليه عليهم نهائياً عليه نهائياً عليه عليه نهائياً عليه نهائياً عليهم نهائياً عليه ن

## الله من أصلابهم .... من يعبد الله وحده ، لا الله وحده ، لا يخرج الله من أصلابهم .... من يعبد الله وحده ، لا يشرك به شيئا. الله الله عبد الله وحده ، لا يشرك به شيئا.

يرجوا لهم الهداية ولذلك كان دائماً ما يقول:

#### ﴿ اللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِي فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ۖ ^ ٥٠

<sup>(</sup>٣)رواه السيوطي في جامع الأحاديث والمراسيل ، ونصُّه « اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْكُو صَمْفَ قُوَّتِي وَقِلَّهُ َ حِيلَتِي ووَهُوَانِي عَلَى النَّاسِ، يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ، إِلَى مَنْ تَكِلْنِي ؟ إِلَى عَدُوَ يَتَجَهَّمُنِي أَمْ إِلَى قَرِيبٍ مَلْكَتَهُ أَمْرِي، إِنْ لَمْ تَكُنْ سَاخِطًا عَلَيَّ فَلاَ أَبَالِي عَيْرَ أَنَّ عَافِيتَكَ أَوْسَعُ لِي، أَعُوذُ بِنُورٍ وَجْهِكَ الْكَرِيمُ الذِي أَضَاءَتُ لَهُ السَّمُواتُ وَالأَرْضُ وَأَشْرُقَتْ لَهُ الظَّلْمَاتُ، وَصَلَّحَ عَلَيْهِ أَمْرُ الذُّنْيَا وَالآخِرَةِ أَنْ تُحِلَّ عَلَيَّ عَصَبَكَ، أَوْ تُنْزِلَ عَلَيَّ سَخَطَكَ، وَلَكَ الْعُثْبَىٰ حَتَّى تَرْضَىٰ وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِكَ» ( ') متفق عليه من حديث عن عائشة رضي الله عنها .

<sup>( )</sup> مسل عيد من حيد الله بن مسعود ، وفي رواية البخاري عنه ، وصحيح بن حبان عن سهل بن سعدٍ الساعدي (اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَاتَّهُمْ لا يَعْلَمُون ) .

## ﴿ فُو الله لأَنْ يُهدَى بِكَ رِجُلاً واحداً خيرٌ لكَ من حُمُرِ النَّعَم -وفي رواية أَخرى - خَيْرٌ مِنَ الدُّنيَا وَمَا فِيهَا ﴿ ٢)

ويعلمنا في هذا ... ألا ندعو حتى على ما ظننا أنه في ملكنا ، فلا ندعو على أنفسنا ، ولا على أولادنا ،ولا على أموالنا ، ولا على شيء خاص بنا كسيارة ، أو جهاز ، أو غيره ...فقال في :

لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على أولادكم، ولا تدعوا على خدمكم، ولا تدعوا على خدمكم، ولا تدعوا على أموالكم، لا توافق من الله ساعة يسأل فيها عطاء فيستجاب لكم لله (٧) وفي رواية زيادة لله فتندمون لله

لأن الإنسان هو الذي سيتحمل عاقبة إجابة هذا الدعاء .

إذن .... ماذا يفعل المؤمن ؟ ....يرفع الأمر لله ، ويفوّض حاله إلى الله ، ويطلب من الله. وَكُلِّ أن يصنع له ، ويفعل له ما يعلم أن فيه الخير له في الدنيا وفيه السعادة يوم لقاء الله. وَكُلِّ .

ولما كان المؤمن عرضة في كل نفس لأمور لا يستطيع تحملها في هذه الحياة ، فقد انزل الله و عَبَلْ لنا في هذه الليلة الصلاة ، وأمرنا أن نناجي فيها الله و عَبَلْ خمس مرات ، وهذه الصلاة لها حكمة عالية ، ذكرها الله في كتاب الله هي ما أشرنا إليه وقال فيه الله و عَبَلْ : ....

<sup>( )</sup> رواه البخارى فى صحيحه عن سهلِ بن سعدٍ ﴿ أنه : «سمعَ النبيَّ صلى الله عليه وسلم يقولُ يومَ خَييرَ: لأعطِينَ الرايةَ رجُلاً يفتَحُ الله على يدّيهِ، فقاموا يرْجون اذلك أيهم يُعطى، فغَدَوا وكلَّهم يَرجو أن يُعطى، فقال: أينَ عليَّ فقيل: يَشتكي عَينَيهِ، فأمرَ فدُعيَ لهُ فَبَصَقَ في عينيه فَبَرَأ مكانهُ حتَّى كأنهُ لم يكن بهِ شيءٌ، فقال: ثقاتِلهم حتى يكونوا مثلنا. فقال: على رسْلكَ حتَّى تَنزِلَ بساحتهم، ثمَّ ادعُهُم إلى الإسلام، وأخيِرْ هم بما يَجبُ عليهم، فو الله لأَنْ يُهدَى بكَ رجُلٌ واحدَّ خيرٌ لكَ من حُمُرِ النَّعَم » ( ) عن جابر ، رواه أبو داود .

# ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَىٰ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَرُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَرُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ۞ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ۞ ﴾ الماح

## صَفَاءُ الْقَلْبِ

الشيطان ، ثم يغسلون قلبه بماء زمزم...، ليعلمنا جميعاً ...:

أن الإنسان إذا أراد أن يناجي الله ، أو أن يعيش سعيداً بين خلق الله ، أو يحيا الحياة الطيبة التي يقول فيها الله : .....

# ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أُو أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنْحَيِيَنَّهُ وَ اللهُ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أُو أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنْحَيِيَنَّهُ وَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحَيِيَنَّهُ وَ مُؤْمِنَ فَلَنْحَيِيَنَّهُ وَ مُؤْمِنَ فَلَنْحَيِيَنَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ الللل

فمن يريد هذه الحياة! ، لا بد أن يخرج من صدره ، ومن نفسه ، ومن قلبه ... ما يدعوا الإنسان إلى معاداة الآخرين ، أو حسد ذوي النعمة من البشر أجمعين ، أو النظر إلى متع الحياة الدنيا في أيدي الآخرين ....

وهذا ما قال الله فيه:

### ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَدِلِينَ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَدِلِينَ

ولذلك فقد أجرت جامعة بوسطن في العام الماضي في الولايات المتحدة الأمريكية ، تجارب علمية لزيادة جهاز المناعة في الإنسان ، وتوصلوا إلى نتيجة نشرتها صحيفة الأهرام عندنا :

أن ما يزيد المناعة في جسم الإنسان ؛ هو خلوُّ صدره من الأحقاد ، والأحساد ، والأنانية ، والصفات المعادية للآخرين ؛ فإذا كان الإنسان يحبُّ الآخرين ، ويعيش في هذا الحبِّ ؛ فإن جهاز المناعة عنده يكون في أقوى ما يكون ، ويستطيع أن يجابه الصعاب ، ويتحمل كل المشاق ، بل إنهم أجروا تجربة عجيبة وغريبة على الصبر .... فإن الله و كال يقول في القرآن :

# ﴿ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشَّرُونَ صَبِرُونَ يَغْلِبُواْ مِأْتَتَيْنِ ﴾ الآيُه وَ فَيْوَلَةِ الأنفال

ويقول الله. لنا .. ملمحاً إلى الأسلحة التي نستطيع أن نجابه بها أعباء الحياة : ..

### ﴿ وَٱسۡتَعِينُواْ بِٱلصَّبۡرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ﴾ الشَّه ؛ فَوَلَا البقرة

فقالوا: إن الإنسان إذا صبر في أمر من الأمور ، وكظم غيظه ، ولم يضق صدره بما فعل أعداءه ، فإن الجسم يخرج مادة تسمى الأندروفين ، وهذه المادة تجعل تحمَّل الإنسان ... قدر تحمَّله العادي ... عشر مرات ، كما قال الله وَ عَالَى :

### ﴿ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَبِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاٰئَتَيْنِ ﴾

والصبر لا يكون إلا بالإيمان والقرآن ، قال ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## ﴿ الصَّبْرُ من الإيمانِ بِمَنْزِلَةِ الرأسِ من الجَسنَدِ ، فإذا ذَهَبَ الصبر ذَهَبَ الصبر ذَهَبَ الصبر ذَهَبَ المَانُ ﴿ ٢٠٠ الإيمانُ ﴿ ٢٠٠ الإيمانُ ﴿ ٢٠٠ الْإِيمَانُ ﴾

## كُمُلُوُّ قَدْرِ الْنَّبِيِّ

أيضاً من الحكم العظيمة في هذه الحادثة الغريبة :

أن الله. وَكَبَلْلُ أَخِذَ حبيبه من المسجد الحرام ، إلى المسجد الأقصى ، ومن المسجد الأقصى إلى السموات العلى ، إلى سدرة المنتهى ، إلى قاب قوسين أو أدنى ، وهذا مع تنزيه الله. وَكَبَلْلُ عن الجهة ، فإن الله. وَكَبَلْلُ لم يكن فوق السموات السبع ، ولكن الله. وَكَبَلْلُ في كل الجهات ، في وقت واحد ، ولا يخلو منه زمان ، ولا مكان .

من أبي إسحٰق عن علي ، مصنف ابن أبي شيبة وجامع الأحاديث والمر اسيل.  $^{\wedge}$ 

وإنما كان العلوُّ إشارة إلى علوِّ قدر النبي ، على جميع من سواه . ولذلك فقد قال الأمين جبريل عندما وقف عند سدرة المنتهى :

السَّابِعَةِ ، قَالَ لِي جِبْرِيلُ: تَقَدَّمْ يَا مُحَمَّدُ ، فَوَاللَّهِ مَا نَالَ هَذِيهِ الْكَرَامَةُ السَّابِعَةِ ، قَالَ لِي جِبْرِيلُ: تَقَدَّمْ يَا مُحَمَّدُ ، فَوَاللَّهِ مَا نَالَ هَذِيهِ الْكَرَامَةُ مَلَكُ مُقَرَّبٌ! ، وَلاَ نَبِيٌّ مُرْسَلٌ! في (٩) ، وفي رواية أخرى مشهورة :

رُ تَقَدَّمْ يَا مُحَمَّدُ فَإِنْكَ لَو تقدمت اخترقت ، أما أنا فلو تقدمت قدر أنملة - طرف الإصبع - لاحترقت ، قال: يا اخي يا جبريل أهاهنا يترك الخليل خليله قال: ﴿ وَمَا مِنَّا ٓ إِلَّا لَهُ رَمَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾ ﴿

ولم يقل مكان معلوم ، ولكن مقام ، فكانت الإشارة إلى أن علو المصطفى ؛ علو مقام .... فقد علا على مقامات النبيين ..!!.. ، وعلى مقامات المرسلين ..!!..، وعلى مقامات المرسلين ..!!.. مقامات الملائكة أجمعين ..!!..لكن ليس معنى ذلك أن الله وَ السموات السبع ، أو أن الله وَ الله وَ الله على يُحدُّ بزمان أو يظهر في مكان !!!!! وإنما كل ما خطر ببالك ...فالله تعالى بخلاف ذلك .

وفي ذلك يقول الإمام أبو العزائم رضى الله عنه و أرضاه :

وحكمة إسراء الحبيب إغاثـــةً

لعالم للأعلى ورحمة حنَّان ولم يك ربُّ العرش فوق سماءه

تنزَّه عـن كـيف وعـن برهـان ولكن لإظهار الجمـال لأهله

<sup>(1)</sup> عن على الله ، جامع الأحاديث والمراسيل.

#### من العـــالم الأعلى ونيل أمـانى

## الأَحْذُ بِالأَسْبَاب

ولعلكم تعلمون أن رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ :

وعرض كل الأرض والسماء ، قدر مسيرة خمسمائة عام ، وعرض كل سماء قدر مسيرة خمسمائة عام ، وبين كل سماء وسماء ؛ قدر

مسيرة خمسمائة عام 🖁

ولكنه تجاوز ذلك كله ، ورجع ، وفراشه الذي كان ينام عليه لم يبرد بعد!! .

أي أن الله خرق له الأسباب!! ولذلك سميت معجزة ، لأن المعجزة ؛ هي التي تخرق الأسباب ، وتكون بلا أسباب ، لكن الله و الله عند الله علمنا أنه لا ينبغي لمؤمن أن يترك الأسباب :

لأنه أتى لحبيبه في خرق الأسباب بالبراق ليركبه وجاء له بالمعراج ليصعد عليه .

مع أنه كان يستطيع أن يحمله بلا براق ، وبلا معراج ، وإنما جيء بالبراق ... لأننا دين الكمال ، ليعلم أهل هذا الدين ، وأتباع هذه الأمة :

أن المؤمن لا بد أن يأخذ بالأسباب في كل أمر ، وأن يفوض الأمر إلى الله ،

لكنه يعمل ما كلَّفه به مولاه ، ويكون كما قال عليه :

#### ﴿ إِعْقِلْهَا وَتَوَكَّل ﴿ إِعْقِلْهَا وَتَوَكَّل اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه الترمذي من رواية الحسن عن أبى هريرة.

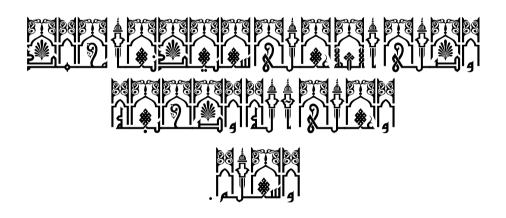
<sup>(&#</sup>x27;') سنن الترمذي عن أنس بن مالك.

ولذلك فإن البراق والمعراج ... يحاربان السلبية في هذه الأمة .

والذين يزعمون أنهم متوكلون على الله ، ويقولون نعتمد على الله ، وماكان لنا فسيأتينا به الله ، ولايأخذون بلأسباب التي توصل لما يريدون كما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ... فإنما هم ... متواكلون وليسوا متوكاين .

لأن الرسول ﴿ الله الله الله الركل مؤمن :

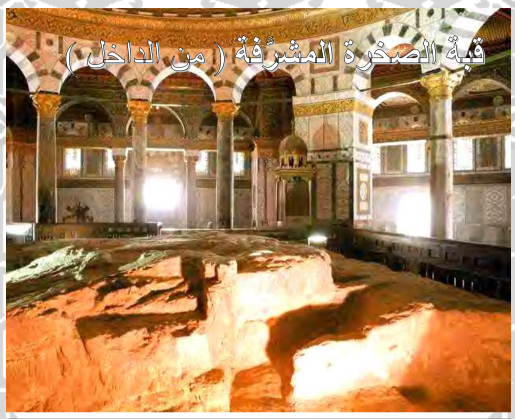
أن يسعى .... ثم يعتمد على الله... ، يبذل كل ما في وسعه لتحقيق أمله ، وتحقيق مأربه وغايته ... ، ويعتمد بعد ذلك على الله. وَجَالٌ .



## البّائِلالتّاليِّيّ

مَوَاهِبُ الْمُقَرَّبِين

الْتَّجَلِّيَاتُ الإِلَهِيَّةُ ﴿ فِي مَعِيّةِ اللهِ تَوْبَةُ الْمُقَرّبِين ﴿ الْعُلُومُ الْوَهْبِيّةُ عِلْمُ الْمَعْرِفَةِ الْمُحَادَثَةُ ⊖ عِلْــمُ الْقُلُوبِ عِلْمُ الاسْتِنْبَاطِ عِلْمُ سِرِّ الْقَدَر ﴿ مَعَارِجُ الْأَخْيَارِ ح مَقَامُ الْحِفْظِ لِلصَّالِحِين ﴿ ثِيَابُ الْصَّالِحِين





## الْجَالِبُلْلتَّالِثِيْجُ '' مَوَاهِبُ الْمُقَرَّبِين

## تبسب انتدالرحمن لرحيم

الحمد لله ...

الذي أنعم علينا بهداه ، وطهر قلوبنا من سواه ، وجعل أفئدتنا خالصة لحبه وحب حبيبه ومصطفاه ، وملأ جوانح أفئدتنا عشقاً في ذاته ، حتى شغلنا به عزَّ شأنه عن كل شأن في هذه الحياة .

والصلاة والسلام على المحبوب الأعظم ، والعبد الأكرم الذي اصطفاه الله و الله و الله و الله و الله و و الل

آمين آمين يا رب العالمين ، إخواني وأحبابي بارك الله. وَجَالُ فيكم أجمعين .

في الحقيقة أثلج صدري الكلمات الطيبة التي فتح الله. وَ الله على إخواني الذين سبقوني بالحديث ، ولذلك كنت أرغب بصدق أن نسترسل في بقية الليل للسماع متلذذا لثلة أخرى من إخواني الممنوحين ، فإنًا والحمد لله .... بيننا ثلة مباركة عظيمة من الإخوان الذين منحهم الله علم الحقائق .

وهذا فضل من الله ، وبركة من سيدنا ومولانا رسول الله عليه الله

<sup>(&#</sup>x27;)كانت هذه المحاضرة بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين – محافظة الجيزة يوم الخميس ٢٤ من رجب ٥٠٤ هـ الموافق ٩من سبتمبر ٢٠٠٤م بعد صلاة العشاء بمناسبة ذكرى الإسراء والمعراج.

### ﴿ وَمَا مِنَّآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ اللَّهُ السانات

وهى الحكاية المعروفة والتى تناولناها بتفصيل من قبل فى لقاء سابق ، ولكنا اليوم يكرمنا ويلهمنا الله فيها بمعان جديدة ، قال صلى الله عليه وسلم :

ثم زجَّ بي زجَّة في النور ، وتدلى الرفرف الأخضر ، وسمعت قائل يقول : ادنوا يا أحمد ، ادنوا يا خير البرية .

ثم أنزل الله. وَحَبُلُ قطرة على لساني ، ألين من الزبد ، وأبرد من الثلج ، وأحلى من العسل ، فقلت :

الصلوات الطيبات والتحيات المباركات لله. عَجَالٌ ، قال :

فوضع الجبار يده – مع تنزيه الله. وَحَبَلُ عن الأصابع ، والأوردة ، والشرايين – فإن الله كما أخبر في كتابه :

## ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ اللَّهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ )

#### الآيثًا ١١ نُينُورُة الشوري

وإذا سمعنا في كتاب الله ، أو حديث رسول الله : " يد الله " ، أو " نزول الله في كل ليلة في الثلث الأخير من الليل " ، أو " عين وسمع الله أو بصر الله " :

فإنما ذلك لتقريب الحقيقة إلينا جماعة المؤمنين ، لكن كل ما خطر ببالك فهو هالك! ، والله و كَالُق بخلاف ذلك .

حتى أن الصالحين قالوا:

{{ من قال يد الله يعني قدرة الله ، أو قوة الله ، أو ماشابه ذلك ، كل ذلك أيضاً لتقريب الحقيقة ، والحقيقة فوق ذلك !!!. }}

## الْتَجَلِّيَاتُ الإِلَهِيَّةُ

قال : فوضع الجبَّار يده على ظهري ، حتى شعرت ببرد أنامله بين ثدييًّ .

وهنا المعنى السريع المفيد يعني :

تجلّى الله. وَكُبُكُ بتجلّياته الذاتيَّة على فؤاد الحضرة المحمدية ، لأن ربنا له تجليات صفاتية ، وله تجلّيات نورانية ، وله تجلّيات علمية ، وله تجلّيات ملكوتية .... أنواع كثيرة ، لكنه تجلّى بالتجلّيات الذاتية على الحضرة المحمدية ، بلا كيفية يستطيع الإنسان تحصيلها ، أو الوصول إليها بالمدارك البشرية .

وهذا العلم قال فيه الإمام أبو العزائم ضِّطِّيَّهُ:

لا بعلمي أو بعمــــلي وبطه خير رســــــــل

علم غيب عن شهود بل بفضـــل الله ربي

هذا العلم الشهودي ، لا بعلم ، ولا بعمل !،بل بفضل من المتفضل حَجَلً .

من الذي يناله ؟

الذي يختارونه لذلك ، فالإمام أبو العزائم عندما ناله قال : .....

أعلموني بعد جهـــلي أشـهدوني نور أصــــلي

وأنا عبـــد ظلوم كشفوا لي الحجب حتى فكله فضل من الله وَ الله الله وَ الله وَ الله عَلَى .

إياك أن تظنَّ أنه بجدٍّ ، واجتهاد ، أو بعمل ، أو بأمل فقط .... بل لابد بالإضافة إلى كل ذلك من فضل الله وتجلَّل .

ولذلك فكل آيات القرآن تفصّل هذه الحقيقة ، فعندما تحدث الله عن الإسراء قال: ﴿ لنريه ﴾ ، من الذي يجعله يرى ؟ ..، هذا أمر ليس لنا شأن فيه !! ، لأنها قدرة القادر. وَعَالَى ، وكذلك عندما نسمع هذا الحديث ، نفقهه على هذا المنوال :

#### ر فوضع الجبار يده على ظهري حتى وجدت برد أنامله في ثديي ولله في ثديي الله في المناه في الديم الله في المناه في المناه

برد الأنامل يعني برد التجليات ، لأن التجليات لها برد :

### ﴿ يَكْنَازُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَكُمَّا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴿ ﴾ لَيْزَةِ الأنبيا،

النار التي كان فيها سيدنا إبراهيم الباطنة .... نار المحبة لله وَعَبَلُ ..... : ﴿ يَكْنَارُ كُونِي بَرِّدًا وَسَلَامً آ ﴾ ..... يعني تجليات وسلام حتى لا يحرق بالكلية .

أي يصير على المنهج الأكمل ، لأنه لو انسحق بنار التجليات ، فلن ينتفع به الخلق ، بل قد يهيم على وجهه ولا ينتفع به أحد .

قال: فوضع الجباريده على ظهري حتى وجدت برد أنامله في ثديي، فعلمت علم الأولين، وعلم الآخرين، وأعطاني ثلاثة علوم:

- ١ علماً أمرني بتبليغه .
- ٢ ـ وعلماً أمرني بكتمه .
- ٣- وعلصماً خيّرني فيه.

وهذه العلوم ذكرها رسول الله ﴿ لَيْنَ لَهُ اللَّهُ عَلَى قَدْرُنَا الطَّرِيقِ إِلَى اللهِ وَكَبُكُ وَكُلُكُ عَلَى عَلَى قَدْرُنَا الطَّرِيقِ إِلَى اللهِ وَكُلُكُ وَكُيفُ يَسْيُرِ الْإِنْسَانَ إِلَى اللهِ ؟ ..

فالعلم الأول (علماً أمرني بتبليغه ) :

والذى أمره الله بتبليغه هو علم الشريعة ... وهو للجميع ، فهو علم لكل مسلم ومسلمة وهو علمٌ متاحٌ ومباحٌ سماعه وتعليمه بالقواعد الشرعيَّة المعلومة ....

ولكن العلم الثاني ..... لمن ..... ؟

### فِي مَعِيّةِ اللهِ

للذي يمشي مع الله ....

فهذا أمر لا ينبغي للسان أن يتحدث به للإخوان ، لأنه علم خاص بالعبد ، وهو (علماً أمرني به الله بكتمه ) أي خاص به ، وهذا الذي يكون مع الله ... وكيف يسير ؟ ، أم لابد أن يكون معه رفيق ؟

وما بداية سيره ؟ ، وما العطاءات التي يخصُّه الله وَجَالُّ بها ؟

كل هذا ... سيدنا رسول الله أشار إليه في رحلة الإسراء والمعراج ... بإشارات موجزة ، لأن هذه مفاتيح لكنوز فضل الله وتجلل .

فأول ما يبدأ الإنسان السير إلى الله: يبدأ بالتوبة النصوح ... ، وإليه الإشارة بأنهم أخذوه ، وأضجعوه ، وأخرجوا قلبه ، وأخذوا منه حظَّ الشيطان ، وغسلوه بماء زمزم ، فلابد أولاً من التوبة النصوح ، كيف يتمُّ ذلك للعبد ؟ ....

يعمل بقول الله. وَجَالُنَّ في كتاب الله :

﴿ وَلَوۡ أَنَّهُمۡ إِذ ظَّلَمُوۤا أَنفُسَهُمۡ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ ٱللَّهَ ﴾ اللَّهُ عَامُونَة النساء

ولم يقل جاءوا للحرم ، أو الكعبة بل ، جاءوا إليك أنت! ، فإن لم أستطع أن أذهب إليه ؟ ، أذهب إلى صوره! ، أو نوَّابه ... الذين قال فيهم :

#### رض العلماء ورثة الأنبياء السياء الشياء السياء السيا

فهم العلماء العاملون ، والحكماء الروحانيون .... الذين أقامهم بالنيابة عنه سيِّد الأولين والآخرين .

﴿ ذهبت امرأة إلى رسول الله ، وشاورته في أمر ، فأشار عليها بما ينبغي أن تفعله ، وطلب منها أن ترجع إليه لتخبره بما فعلت ، فقالت: فإذا عدت ولم أجدك ؟ ، قال لها : اذهبي إلى أبي بكر ﴿

وكانت تقصد بلم أجدك ؟ ، أنه انتقل إلى الرفيق الأعلى .

## كَتُوْبَةُ الْمُقَرَّبِينِ

فلا بد من التوبة النصوح التي يبدأ بها الإنسان السير إلى الله ، ونحن هنا لا نتحدث عن التوبة العامة ( اللّية ٣١ سورة النور ):

### ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾

هذه توبة عامة للفلاح والنجاح ، لكن التوبة التي هي بداية السير والسلوك إلى الله ؛ لا بد أن تكون على يد عبد صالح ، أقامه سيدنا ومولانا رسول الله على يد عبد صالح ، أقامه سيدنا ومولانا رسول الله على الله على الله عبد الله على الله على الله عبد الله على الله عبد الله

ولذلك فسيدنا موسى لما وقع في خطأ - وهو من باب حسنات الأبرار سيئات

ر مسند الشهاب. (

المقربين - عندما قالوا له: من أعلم الناس يا موسى ؟، قال: أنا .

فعاتبه الله على ذلك ، حيث لم يرد العلم إلى الله ، و قد شعر أنه أخطأ ، ويحتاج إلى توبة ، قال له الله : اذهب إلى العبد الصالح! ، واسعى إليه ، لكي تتوب على يديه .

لأن هذه التوبة ... غير التوبة العامة ، التوبة العامة:

تبت إلى الله ، ورجعت إلى الله ، وندمت على ما فعلت.. إلى آخره ، وانتهى الموضوع ، ويمكن يتوب من هنا ويرجع إلى الذنوب من هنا ، أو يرجع إلى المعاصي ، لكن التوبة التي بعدها الأوبة هي :

{{ محو صور الأكوان من قلب الإنسان ... حتى يتعلق تعلُّقاً كلِّياً بحضرة الرحمن. ﴿ كَالَّ }}

وهذا لمن يريد السير في طريقه إلى الله ، ولذلك سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري صَفِيْهُ أشار إلى مقامات هذه التوبة فقال لهم :

{{ كيف يرحل قلب إلى الله وصور الأكوان منطبعة في مرآتـه؟! ، أم كيف يرحل إلى الله وهو مكبَّل (مقيَّد) بشهواته ؟ }}

ولذلك لا بد من رجل من الرجال يشرف على هذا العبد ، ويصبُّ عليه ماء الحياة ، وهو العلم النافع في القلب الخاشع ، الذي قال فيه العبد الصالح :

﴿ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ ١٥ اللهف وهو علم اليقين .

من غير علم اليقين ، لن تصعَّ التوبة التي بها السير والسلوك إلى ربِّ العالمين. وَكُلُّ ، ولذلك بعض الناس يقول : أنا لي ثلاثون سنة ! ، ولا أرى شيئاً ! ، ولا أحسُّ بشيء من أحوال الرجال ، فأقول له : .... إنك لم تبدأ بعد ! ، لكنك من لحظة بدايتك سترى ... شريطة أن تبدأ البداية الصحيحة .

والبداية الصحيحة لا تتمُّ إلا على يد العبد النوراني ، والحكيم الرباني الذي أقامه حضرة النبي الله القرب أهل الحظوة إلى مقام القرب والتداني .

فالبداية هي التوبة يا إخواني.

والتوبة كما ألمحنا إلى بعض معانيها ، يظلُّ العبد يرتفع فيها إلى أن يصل إلى مقام يتوب فيه من نفسه ، ويتوب فيه من شبحه ، ويتوب فيه من عمله ، ويتوب فيه من كل شيء ، ولا يرى إلا الله و الفعال لما يريد.

هي نعم مقامات عالية !!! ، لكنها هي البداية ، وهذا سلم التائبين ، الذي يمشي عليه المريدون إذا أرادوا مقامات الصديقين.

## الْعُلُومُ الْوَهْبِيَّةُ

ولذلك بعد التوبة مباشرة. يبدأ الإنسان يتنزل على قلبه علوم من حضرة الرحمن.

تتنزل عليه العلوم ؛ فيمشي في الأرض والله وَ الله و الأرض ، فيكون محفوظاً بحفظ الله و الله و الأرض ، فيكون محفوظاً بحفظ الله و ال

﴿ يُؤْتِى ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي الْحَوْقِ البقرة حَيِّرًا ﴾ اللها ٢٦٩ فِيْقَ البقرة

ولم يقل " يعلم الحكمة " ، بل هو إيتاء من الله ، وفضل يتفضل به المتفضل على من يشاء ، من عباده فيمشي في الأرض حكيماً في كل أمر من أموره ، يريد أن يصل إلى ما وصل إليه الحكماء ، فيطالع سير النبلاء ، وينظر دائماً إلى أخلاق الفضلاء ليهتدي بها ، ويمشي عليها ، ويطالع أحوال النبيين ، وأخلاق المرسلين ، ويتخلق بها في نفسه مع الخلق أجمعين .

فلكي يصل إلى مقام يتأهل به للعروج إلى الملكوت الأعلى ، وراثة عن المصطفى الله الله أن يتخلق بهذه الأخلاق .

وأنتم تذكرون سيدنا رسول الله الله الله المعلوم :

أول ما ولد ، أخذه سيدنا جبريل تحت جناحه ، وغيَّبه ساعة ، وسمعت أمه قائلاً يقول : اغمسوه في أخلاق النبيين ، أعطوه زهد يوشع ، وحكمة هارون ، وعبادة داوود ، وأخذوا يعددون أوصاف النبيين ... ليتخلق بها سيد الأولين والآخرين ، ولذلك فإن الله. وَ الله عندما مدحه قال له :

### ﴿ فَأَصِّبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ ٢٠ الاحتاف

لأنه جامع أخلاق النبيين والمرسلين كلهم ..... ولا يؤذن لروح أن ترقى إلى حضرة الملكوت ، وتجني ثمار الحكمة ولطائف المعارف من عالم الملكوت ، إلا إذا اندرجت في أخلاق النبيين ، وكانت على كمالات المرسلين ، وهذه هي حكمة الله التي بينها كتاب الله ، وبينها حديث سيدنا رسول الله هي .

فبعد التوبة النصوح ، يتخلَّق العبد .. ليتعلَّق ، وهذا جهاد الصديقين ، وليس جهاد الصديقين في العبادات ... أو في المكابدات ... وإنما جهادهم في التخلق بأخلاق النبيين والمرسلين .

خَلَّق بأخلاق الإلــه وحافظن على منهج المختار في العقد تُنْسَقُ

وتوضع معهم مباشرة:

### ﴿ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ مَ أَشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ ۗ ﴾ الآيثا٢٠ نيؤرَة الفتح

بعد ذلك .. ﴿ تَرَائِهُمْ رُكُّعًا سُجُّدًا ﴾

وهذه عملية تحصيل حاصل ، فالبداية هي التخلق للتعلق ، وربما خلقٌ واحدٌ يتخلَّق به المرء ؛ ينال به مواهباً وعطايا من الله .... لا يستطيع أحد من الأولين والآخرين حصرها أبداً في هذه الحياة .

سيدنا ابن سيرين صَحِيَّه يسمى عندنا مؤسس علم تأويل الرؤيا ، تخلق بالأخلاق اليوسفية ، فجاءه سيدنا يوسف وقال له : افتح فاك ، وأعطاه لسانه فوضعه في فيه لحظة ، وقام ! ، وقد أوتي علم " تأويل الرؤيا " ، فلم يتعلَّمه في كتاب ، ولا من معلم ، وإنما وراثة عن سيدنا يوسف حين قال :

#### ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ الآثار النَّوْلَةِ يُوسِف

فالذي علَّمه ربُّه ... يُذْهِب الحيرة حتى عن العلماء الكبار ، فسيدنا الإمام أبو حنيفة نفسه ، رأى في المنام رؤيا قام منها محزوناً ، لأنه لا يدري تأويلها ، مع أنه من كبار العلماء ، فذهب إلى ابن سيرين ، فغيَّر المفاهيم التي عنده ، وقام من عنده منشرح الصدر، فقد قال عن رؤياه :

رأيت أني أنبش في قبر المصطفى ﴿ ﴿ وَ حَمَّعَتَ عَظَامُهُ فَي قَفَةَ عَظِيمَةً.

فقام من نومه مفزوعاً ، ولكن ابن سيرين طمأن خاطره ، وقال له : إنك ستجمع حديث رسول الله عليها ، وقد كان ذلك .

فهذا علم لا يحتاج إلى مطالعة ولكن يحتاج إلى مكاشفة ، والمكاشفة بالأخلاق .

#### هي الأخلاق أســـرار المعالي تُفَاضُ على أولي الهمم العوالي

ولذلك فإن أصحاب رسول الله الله الذين نالوا الخصوصيات والمنح والعطاءات ، لم يدرسوا في جامعة ، وإنما أخذوها منحاً من سيدنا رسول الله الله العلم الإشاري الذي قال فيه : {وعلم قد خيرني فيه } ، وهذا الذي فيه التفاضل وفيه التمايز ، لكن العلم الذي أُمِرَ بإبلاغه هو علم الشريعة وهذا للكل .

#### ومن أمثلة العلم الخاص:

أنه كان جالساً مع سيدنا أبو بكر ويتحدث معه ، فقال له : أتذكر يوم يوم ؟ ، قال : نعم يا رسول الله ، ذاك يوم الميثاق ، ثم استرسل معه في الكلام ، فدخل سيدنا عمر فقال : يا رسول الله إنك تتحدث مع أبي بكر بكلام لا أفهمه ! ، فكأني زنجيُّ.

# عِلْمُ الْمَعْرِفَةِ

هذه هي الخصوصيات التي خص بها رسول الله أصحابه ، بعد ما رباهم على الأخلاق الكريمة التي كان عليها حبيب الله ومصطفاه في ، فأعطى سيدنا أبي بكر علم المعرفة ، ولذلك فهو أعرفهم بالله :

#### 

لماذا ؟ ، لأن عنده معرفة بالله ، وهذه المعرفة هي التي جعلته يصعد المنبر ويخطب خطبة عظيمة ، في نصف سطر ، حيَّر فيه الأولين والآخرين قال فيه :

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{T}}{2}$  عن هزيل ابن شرحبيل الاودي قال سمعت عمر ابن الخطاب يقول ( الحديث ) ، فضائل الصحابة ومسند اسحاق وتحفة الأحوذي..

#### {{ الحمد لله الذي لم يصل أحد إلى معرفته إلا بالعجز عن معرفته }}

ونزل من فوق المنبر ، أين علم المعرفة ؟ ، وأين يُدَّرس ؟ ، وفي أي جامعة ؟ ... لا يدرس إلا في صدور الرجال! ، مواهباً تفاض عليهم من الواحد المتعال.

#### الْمُحَادَثَةُ

وسيدنا عمر أعطى له تخصص المحادثة:

# أنه قد كان فيما مضى قبلكم من الأمم محدثون ، إن كان في أمتي الله قد كان في أمتى هذه منهم فإنه عمر بن الخطاب

يعني يتحدث مع كل شيء ، مع الجمادات ، ومع الحيوانات ، ومع حقائق الأشياء ، ولذلك كان يتحدث مع الحجر الأسعد ويقول : "إنك حجر لا تضر ولا تنفع "، ومرة يتحدث مع الأرض لما حدث زلزال في عصره ، أمسك الدّرة وضرب بها الأرض ، وقال : "قري واسكني ، فإني أعدل على ظهرك " ، فسكنت في الحال واستجابت للأمر ، فكان عمر محدثا ، يتحدث مع الحقائق كلها .

هذه هي الوراثة التي أخذها من رسول الله عليها.

# عِلْمُ الْقُلُوبِ

وكذلك سيدنا عثمان ، أعطاه الحبيب و علم القلوب ، وتطهيرها ، وكيفية مكاشفاتها ، ولذلك كان صِيَّاتِهُ يقول :

<sup>(</sup>ئ) أخرج البخاري عن أبي هريرة مرفوعا

#### {{ لو طهرت القلوب ؛ ما شبعت من كلام حضرة علام الغيوب }}

وكان يقطع ما بين المغرب والعشاء في ركعتين ، يقرأ فيهما القرآن كلَّه من أوله إلى آخره ، كيف يكون ذلك ؟

هذه منحة أعطاها له الله. وَجُبُلُّ .

## عِلْمُ الاسْتِنْبَاطِ

سيدنا الإمام على ضيطينه وأرضاه أعطاه رسول الله علي علم الاستنباط:

﴿ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَّبِطُونَهُ وَمِنْهُمْ ﴾ الآية ٨٣ النساء

فكان يستنبط الأحكام يحتار فيها معه من يسمعها من الأنام ، حتى يقول عليه :

{{ لو فسرت فاتحة الكتاب بما أعلم لوقرتم سبعين بعيراً }} ،

وكان يتعرض لهم ويقول:

{{ سلوني قبل أن تفقدوني }} .

لأن سيدنا رسول الله عليه ، أعطاه !!!! .. ، حتى قال تلميذه سيدنا عبدالله بن عباس رضى الله عنهم أجمعين :

{{ لو كان العلم من عشر ، لكان عليٌ أعطي تسعة أعشاره ، وبقية الخلق العشر ، وكان عليٌ أكثرهم في العشر الباقي }}

عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما ، المستدرك للحاكم (°) عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما ، المستدرك للحاكم

## عِلْمُ سِرِّ الْقَدَرِ

سيدنا حذيفة:

أعطاه الله علم سر القدر ، فكان يعرف الناس من هذا و ذاك ، ومعه الكشف ، حتى كان سيدنا عمر لا يصلي على جنازة وقد وجد حذيفة حاضراً إلا إذا صلى عليها حذيفة ، كان يعرف المؤمن من المنافق ، كما علَّمه سيدنا رسول الله حتى كان يقول :

{{ ما من صاحب فتنة يبلغ من معه ثلاثمائة! ، إلا وأنا أعلمه ، وأعلم اسمه ، بما علمني رسول الله إلى يوم القيامة }}

وكانوا يسألونه ويجيب ، ولما خرج الناس على عثمان ذهبوا إليه: ما رأيك ؟

قال : سيقتل عثمان ! ، وما رأيك فيه ؟ ، قال : هو في الجنة ، وما رأيك في قاتليه ؟ ، قال: هم في النار.

وكذلك منهم الذي أخذ علم الحلال والحرام ، والذي أخذ علم الفرائض ، وغيرها من أنواع العلوم ، إن علوم الإسلام ذات تخصصات ، وكان سيدنا عمر نفسه يذهب إلى سيدنا حذيفة يقول له : أفي نفاق، يقول لا، ولا أخبر أحداً بعدك ، فكانوا يلجئون إلى بعضهم في الخصوصيات.

# كَمَعَارِجُ الأَخْيَارِ

وكانت هذه الخصوصية تأتي نتيجة:

# ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللهُ ﴾ اللهُ اللهُ

والإتباع الأعظم ... يكون في الأخلاق الإلهية ، ولذلك سيدنا رسول الله بين : أن الذي انغمس في أخلاق النبيين ، هو الذي طهرت روحه إلى ملكوت ربِّ العالمين ، ليخبر ليرجع إلى عالم الكون بما حصَّله من طرائف الحكمة ، ومن فوائد العلم الإلهي ، ليخبر به من يجهزهم الله. عَنْ لهذا العلم من المحسنين ، ومن الموقنين .

وهذا لايكون ..... إلا إذا كان قد استوت أخلاقه الآدمية ، وهذّب ، وشذّب أخلاقه الحيوانية ، والإبليسية ، ولم يعد عنده غير الأخلاق القرآنية ، فإن روحه ترتفع إلى السماء الأولى ، وتحصل الحكمة العلية من السماء الآدمية (نسبة إلى آدم) ، فإذا أكرمه الكريم. عَلَى ، وزهد فيما سوى الله أكرمه الله. عَلَى بالمقام العيسوي ، وأحياه حياة الصديقين فكان حيًّا بالله كالذي يقول فيه الله :

# ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَنُورًا يَمْشِي بِهِ فِي فِي الْأَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْدِينَا اللهَامِ الْآيَاسِ ﴾ الآيَّ ٢٢١ فَوَرَة اللهام

يمشي بين الناس بالنور الذي أعطاه الله له قال ﴿ اللَّهُ اللّ

اللهُ اللهُ فَرَاسَةَ المُؤْمِنِ، فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللهُ، ثُمَّ قَرَأَ: {إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ اللهُ اللهُ

<sup>( )</sup> عن أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ، رواه الترمذي في سننه .

فإذا أكرمه الله وَكُلِّ ..... وأقامه داعياً لله بالله ، جمَّله الله للمحبين والطالبين والراغبين بالجمال الروحاني ، الذي يجعلهم يقبلون عليه ، ويقطِّعون أيديهم من الدنيا ، والمشاغل ، والمشاكل في إقبالهم عليه ، وليس الجمال الحسِّي اليوسفي ، ولكنه الجمال الروحاني المحمدي .

ثم يكرمه الله. وَكُبُلُّ .... بالحكمة الهارونية ، فيكون حكيماً في أقواله ، وأفعاله ، وإشاراته ، وتلويحاته ، وتوجيهاته ، فطوبى لمن أخذ إشاراته ، ووعاها ، ومشى عليها ، فيفوز بما أعده الله. و كُبُلُ من المنح والعطايا لأهلها وذويها .

وهذه أحوال الصالحين مع كمل المريدين ، مع أهل البداية ....العلم .... ، ومع أهل النهاية .... الحكمة .....

إشاراتُ .... الذي يعمل بها لا يحتاج إلى العبارة ، وتفتح له كنوز المعارف من الله. عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ

فإذا أكرمه الكريم. وكَبُلُّ .... وحباه ، ورقًاه ، وأدناه ، واصطفاه على عينه ، فتح الله وكَبُلُّ عليه باب المحادثة مع حضرة الله ، وباب المكالمة كما كان كليم الله سيدنا موسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة وأتم السلام ، فقد قيل له كيف كنت تسمع كلام الله ؟ ، فقال عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام :

#### 

وليست الأذن هنا إلا وسيلة ، فكله آذان صاغية يسمع السميع وَكَبُلُّ ، الذي كلامه لا يطيقه البشر .

فإذا أكرمه الكريم وَ الله ، وتواقة على الله عاشقة لحضرة الله ، وتواقة الله وتواقة الله عَنْ الله صار ، كله محبوباً لحضرة الله ، فأكرمه الله و الله عن الله صار ، كله محبوباً لحضرة الله ، فأكرمه الله و الله عنه الله صار ، كله محبوباً لحضرة الله ، فأكرمه الله و الله عنه عنه الله عنه

بيته بجمال الله ، وبهاء الله ، وكمال الله ، فأصبح قلبه بيتاً معموراً ، وأصبح في ظاهره وباطنه في مقام الخليل عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام .

وهنا مقام الختام ، ثم بعد ذلك يمشي مع الله ، والذي يمشي مع الله لا يدري أحدٌ ما عنده ، وإنما يكون له قسطا من الميراث :

### ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ ۦ مَاۤ أُوْحَىٰ ۞ ﴾ فِوْلَة النص

واسمع إلى الله وهو يقول:

#### ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴿ ﴾ سوة النص

ولم يقل: "ما سمع "، لأن هذا علم " رؤية "، والرؤية .... لا تكون إلا لمن غاب عن الأكوان بمكوِّن الأكوان ، فكان الله وَ الله وَ عَلَى متولِّيه بجميع شئونه ظاهراً وباطناً ، لأن هذا .... سقاه النبى العدنان ، وتولى تربيته ، وتأديبه ... في كل وقت وآن.

والنبي والله عنه في هذا المقام:

### ﴿ مَا زَاغَ ٱلۡبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ۞ ﴾ ﴿ فَوَلَا النَّهِ

كلما عرض عليه جمالات ، أو كمالات ، لم يلتفت إليها :

لإنشغاله بالكليَّة بمصدر الجمالات ، وسرِّ كل الكمالات .... وهو الله الواحد الأحد ، الفرد الصمد سبحانه وتعالى .

إذن يا إخواني .... هذه الرحلة المباركة :

جزء منها ... أرضيٌ ...، إشارة إلى الجهاد الجسدي ، وهذا يتلَّقى الإنسان به العلم الشرعي ، ثم يعمل فيه بجسده ، وجزء فيها روحاني ... وهذا إشارة إلى ما لا بدَّ لابد فيه من مرشد نوراني يفيض على الإنسان من العلم الوهبي ؛ لتزكو النفس

ويزول اللبس، ويرتقي في سماء الفضل، والأنس، والقرب من الله. وَجَلُّكُ.

وجزء فيها ذاتي إلهي قدسي ، وهذا يغيب عن عالم الأرواح كشفه ، وعن عالم الأسرار سرُّه ، وإنما هو فضل من المتفضل وَ الله على أهله بكمال الأدب ، فينالون هذه الرتب .

إذا كان الإنسان في عالم الأكوان ؛ فيجاهد هذا الكيان بشرع الواحد الرحمن عَبْلُ وفي هذا يقتدى بأى عالم من علماء الشريعة ... وهذا هو الذي يرجو الجنان .

أما الذي يرجو الفضل والخصوصية ... كأصحاب النبي العدنان ... فعليه أن يقتدي بإمام من أهل الهدى ، وعليه أن ينظر في قصص الأنبياء وأحوالهم في كتاب الله و على الله و الله و المدار على الله و الله

{{ وقصص الأنبياء في كتاب الله. كَاكُنُّ هي الطهور المدار على قلوب هؤلاء الأبرار لأنهم يتعلمون منها كيف يتعاملون مع الواحد القهار }}

### مَقَامُ الْحِفْظِ لِلصَّالِحِينِ الْحِينِ

كيف يتعامل مع الله ؟

يرى أنبياء الله ، وكيف كانوا يتعاملون مع الله ... من أول آدم ، إلى خليل الله ، ثم بعد ذلك يرقيّه الله ، ويفيض عليه أخلاق حبيبه ومصطفاه الله الله ، ويفيض عليه أخلاق حبيبه ومصطفاه الله عليه الله ،

سيدنا إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتمُّ السلام كان لا يرى معيناً له في كل أموره إلا الله ، ويرفض المعونة حتى من الأمين جبريل ، عندما أرسله الله تلبية لطلب ملائكة الله ، ومع ذلك يقول عن نفسه : ...

### 

يعني يتفقد نفسه ، ليتعرف الأمراض المعنوية التي انتابته ليعالجها .... ، لكن الذي يرى نفسه ... أنه تَمَّ وأتَمَّ ..!!..، كيف يُشفى من هذه الأدواء ؟

وكيف يصل إلى هذه المقامات العلياء ؟

فلابد للإنسان أن ينظر دائماً إلى نفسه ، ليكمل نفسه ، وينظر إلى باطنه ، وينظر إلى باطنه ، وينظر إلى الكمالات ، ويحاول أن ينقي نفسه ، وأن يواجه نفسه بمواجهات الأنبياء ، ليرتقي على هذا السلم ، حتى يصل إلى مقام سيد الرسل والأنبياء على هذا السلم ،

ومع هذا .... فسيدنا رسول الله مع علوِّ شانه ، قال له ربه :

# ﴿ مَّآ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ۗ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّعَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ۗ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّعَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ الآيُه ٧ فِوْزَةِ النساء

وهل كان لسيدنا رسول الله سيئات ؟ .. !! ..

كلا! ، ولكن ليعلِّمنا أن الإنسان الذي يريد رضا الرحمن ... دائماً ينظر إلى قصوره وتقصيره ، ويرى أن أي خلل يحدث له ، أو حوله ، يكون بسبب قصوره وتقصيره ، ولو وقف العبد على هذا المقام!!! ، فإنه يرتاح من جميع الأنام .

لكن كمل مشاكل الأنام أن كل فرد ينسب العيب إلى غيره ، وينسى نفسه .

والوقوف مع هذه المقام ؛ هو المقام العظيم الذي كان عليه سيدنا رسول الله الله عليه سيدنا وسول الله عليه ، وكان بعضهم يقول : .. أعرف حالى مع الله حتى في خلق زوجتي ، أو في تشامس دابتي .

فلو الدابة استعصيت عليه ؛ يرى أن هناك عيباً فيه ، أو ذنباً فعله ...، فيفتّش في نفسه ،احثاً عن ذلك ، وكذلك لو خالفته زوجته في يوم من الأيام ... يرجع إلى نفسه ،

لقد كان أحدهم لو فاتته صلاة الفجر جماعة ... يبكي ويقول : ما الذنب الذي ارتكبته ؟ ، فعاقبني الله وحرمني من صلاة الفجر ، في وقتها في جماعة ؟

وكذلك لو فاته قيام الليل ، يقول : ما الذنب الذي فعلته ؟؟ ، فعاقبني به الله وحرمنى قيام الليل ؟ ، وقال الإمام على في شأنهم :

{{ حاجاتهم خفيفة ، وقلوبهم عفيفة ، الناس منهم في راحة ، وأنفسهم منهم في عناء }}

سيدنا عمر مكث سنة قاضياً من غير قضية مع الناس العاديين ، فما بالك عندما يكون شيخاً أو إماماً ، وكل يوم تعرض عليه عشرين مشكلة ... من مريديه فأي مريدين هؤلاء ... ؟؟؟ !!!!!

إنهم لم يسيروا على نهج سيد الأولين والآخرين على الله الذي على على الله الذي علمه لأصحابه .... أن كل رجل يرجع لنفسه إذا حدث قصور أو تقصير :

فمن كان يرى منامات ، وحرم الرؤيا فهذا لعيب في نفسه ، وكذا من حُجب من جمال ، أو كمال ، أو بهاء وضياء ، أو علم أتاه الله له ، فإن ذلك لعيب في نفسه ، فإذا لم يكتشف بنفسه هذا العيب .

يذهب إلى الطبيب الرباني ، ليكشف له عن العيب ، وإذا ذهب إلى الطبيب ، وأعطى له الدواء ، ولم يتم الشفاء .... ينظر إلى نفسه ، وليس إلى الطبيب .

هذا هو النهج الأساسي الذي به الوصول إلى مقام الخواص ، وإذا تخلى الإنسان عن هذا النهج طرفة عين ... يتعب نفسه ، ويتعب شيخه ، ويتعب إخوانه ، ويتعب زمانه ، ويتعب الكلّ .....

الإمام أبو العزائم صَيْحَتُهُ كان ساعات يتحدث مع رسول الله عنه فيقول: فتسارة أنا عبد ذاته مُحقت

#### ثم يرجع فيقول:

#### وأنا الظلوم أنا الجهول أنا الذي لولا عنايتك هلكت بحيرتى

أي أنه لولا العناية من الله ورسوله ...!!!! ... لهلكت ..

فيرى عنده القصور ، والتقصير يراه منه هو من نفسه ، فإذا رأى الإنسان أن التقصير من إخوانه ، من فلان ، أو فلان ، يكون في ذلك الوقت في عمأ شديد ، وفي بعد أكيد ... عن السبيل السوي ، والطريق الرشيد.

بعض الصالحين مثل سيدي يزيد البسطامي صَحَلَيْكُ ، وهو كان في صلاته يحدث له إسراء ومعراج ، ويلف السموات السبع ، والعرش ، والكرسي ، كل هذا وهو في حالة الصلاة ، بروحه بإذن الله وَ الله عَلَى من السبع من النوم .... ومع هذه الحالة العالية ، كان لحظة قيامه من النوم .... يضع يده على وجهه ، فقالوا له : أنت كل يوم تضع يدك على وجهك في الصباح ؟ عندما تقوم من نومك ؟ ، فقال صَحِيَّكُ :

#### { أخشى أن يحاسبني الله بسوء فعلي فيمسخني إلى قرد أو خنزير.}

ولكن الله. وَعَبْلُ من واسع كرمه ... يحاسبنا بالفضل ، لأن الله. وَعَبْلُ كريم يحب عباده المؤمنين التوابين والمتطهرين ، ولم يقل " التائبين " : .....

### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ شَحِبُ ٱلتَّوَّابِينَ وَشَحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ البقرة

لكن الرجل منا لو تاب في يوم من الأيام ، وجاء عليه شهر رمضان ، وانشغل بالطاعة والعبادة ، وربنا أكرمه وأعانه ، وحفظه من العصيان ، تجد له بعد شهر رمضان ما ينتهي ... مطالب جمَّة !!..، لا عدَّ لها ..، ولا نهاية ... ويحاسب ربنا :

لِمَ لَمْ تعطني علماً ؟ ، لِمَ لَمْ تهبني كشفاً ؟ ، وهكذا ...

وهذه الأحوال من شطحات النفس ، ولذلك يلزم للإنسان أن يكون في حضن

المرشد ، إلى أن يتأكد أن النفس قد انتهى من جهادها ، وقد استسلمت لشرع ربها. فَحَالَتُ ، والنفس يا إخواني ... لا ينتهي الجهاد منها ... حتى مع كمل العارفين ، إلا مع خروج النفس الأخير.

هيّ النفس تريد دائما للإنسان أن يكون في لبس ، ولذلك أول شيء عمله سيدنا رسول الله في الرحلة مع التوبة النصوح ، أُخِذَ منه حظَّ الشيطان ، وليس هو الذي أخذه ، من الذي أخذ منه حظَّ الشيطان ؟

المرشد الرباني ، والعارف الروحاني :

هو الذي أخذ منه حظَّ الشيطان ، ورماه ، وغسلوا القلب بماء زمزم ، وماء زمزم إلى إشارة إلى العلم الوهبي الذي لا يزال بالعبد حتى يقف بنفسه على أرض التوحيد .... فيرى أصله في كل نفس ، ولا يغيب عن أصله طرفة عين ، مهمل تواترت عليه ... أو توالت عليه كمالات الحميد المجيد!!! ، مهما تظهر عليه كمالات الله!!! ، ومهما تفاض عليه أنوار الله !!! ...

يرى نفسه أنه طين ، أو ماء مهين ، لأن هذا الذي يحفظ مقام الإنسان في مقامات القرب والولاية عند رب العالمين. وَجُلُّ .

فالإمام أبو العزائم قال بعد ما وصل إلى هذه المقامات العالية قال:

#### علمت نفسي أني كنت لا شيء فصرت لا شيء في نفسي وفي كلّي

أي أنا أعرف نفسي ... أني ليس معي شيء ، إياك أن تظنَّ مهما يعطوك ؟ ، أن معك شيء! ، فتكون مسكيناً .... لأن هذه بضاعتهم .... يمكن في أي لحظة يقولوا لك : هذه بضاعتنا قد ردت إلينا! ، ولذلك يقول ضَيِّكُمُّهُ :

بــه وجودي وإمدادي به حولي ومن أنا عــــدمُّ الله جملني فصرت صورته العليا بلا نيل

به تنزَّه صرت الآن موجـــــوداً

أنا عدم! .

ولذلك كان واحد من تلاميذه في الأزهر ، وكل يوم يسلِّم عليه ... ، فيسأله : من ؟ ، فيقول : فلان ، فيقول : بماذا تعمل ؟ ، فيقول : طالب علم .

وبعدما انتهى من دراسته ، سأله : من ؟ ، قال : فلان ، قال : بماذا تعمل ؟، قال : عالم ، فقال له : ....

#### {{ الآن قد جهلت ، }}

لأنك ظننت نفسك عالماً!!

وربنا قال : ....

### ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وما العلم الذي معك ؟ ...!!...

ألا تعلم أن العبد الرباني ...،علّم الرسول الذي هو من أولي العزم ، وقال له :

{{ يا موسى أنت على علم علمكه الله لا أعلمه أنا ، وأنا على علم علم علمنيه الله لا تعلمه أنت ، وما علمي وعلمك في علم الله ... إلا كما أخذ هذا العصفور من هذا اليم }}.

سيدنا سليمان ...

كان يتحدث بلغة الطيور ، ولغة الحيوانات ، ويتحدث مع الجمادات ، وسخَّر الله له الريح ، وسخَّر له الجنَّ ، ومع ذلك جاء هدهد وقال له :

### إِيّابُ الْصَّالِحِين

ولذلك فالثوب الذي يرتديه الصالحون ....

هو الذي لبسه سيد الأولين والآخرين:

وهو ثوب العجز والمسكنة ، أمام حضرة الله ، وليس أمام خلق الله .

فيشعر دائماً بأنه عاجز أمام مولاه ، ويحتاج في كل أنفاسه إلى عطاياه ، ويحتاج بعد عطاياه إلى حفظ عطاياه ، فهو حافظ العطايا التي يعطيها للعبد ، وهو الذي يزيدها ، فيحتاج في كل أنفاسه إلى حضرة الله. وَ الله المُحَالُ .

ولذلك فسيدنا رسول الله عندما تحدَّث عنه ربه في ليلة القرب ، لم يقل سبحان الذي أسرى بنبيه ولا برسوله .... وإنما قال :

### ﴿ سُبْحَينَ ٱلَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ اللها فَوَلَا الإسراء

ليعرفنا أن مقام العبدية هو سر العطية ، فأي عبد يريد عطية ربانية إلهية ، فعليه بأخلاق العبدية ، وعلى حسب الثياب التي عليه .

إذا لبس أخلاق العبدية ... ، وحلة العبدية الآدمية ... ، يأخذ عطاء سيدنا آدم عليه السلام ، وإذا لبس حلة العبدية اليوسفية ، يأخذ عطاء سيدنا يوسف عليه السلام ، فإذا تسربل بحلة العبدية الخليلية ، يأخذ عطاء خليل الله. وَعَبْلُ .

فإذا تكمَّل لبس حلة العبدية المحمدية ، صار من أصحاب الوراثة الأكملية .

ويكون هو الوارث الوراثة الكليَّة لحضرة سيدنا ومولانا رسول الله الأعظم على الله الأعظم وراثة وهذا هو الذي يعطيه الله. والمحللة وأتم السلام : ....

### ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ ﴾ لِنَوَةِ النساء

فغاية المراد من الجهاد ليس العبادات ، بل أن يتحلَّى العبد بحلَّة العبودية ؛ فيكون عبداً .... ولذلك عندما عرج برسول الله إلى السموات ، أشار الإمام أبو العزائم إلى بعض أسرار ذلك فقال :

وحكمة إسراء الحبيب إغاثـــةٌ

لعالم للأعلى ورحمة حنَّان ولم يك ربُّ العرش فوق سماءه

تنزَّه عــن كــيف وعــن برهـــان ولكن لإظهار الجمـــال لأهله

من العـــالم الأعلى ونيل أمــانى

أين الله ؟

المنكسرة قلوبهم من أجلي الله عند المنكسرة الله الله المنكسرة المن

أي موجود عند العبيد .

وهذا باختصار المنهج القويم ، للذي يريد أن يكون من الأبرار ، الذين يقول فيهم الواحد القهار:

﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا عِلِّيِّينَ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا عِلِّيُّونَ ﴿ وَمَآ أَدْرَنكَ مَا عِلِّيُّونَ ﴿ وَمَا الْمُنانِينَ عَلَّيْ وَلَا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلْ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّه

يرونه رأى العين ويقرأونه:

#### بعين الروح لا عين العقيول شهدت الغيب في حال الوصول

كيف يتم ذلك ؟

أولاً التوبة النصوح على يد العبد .

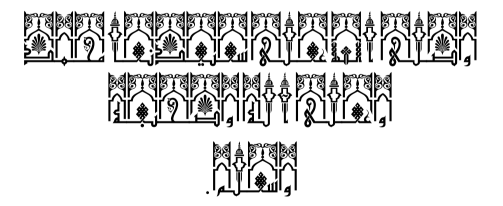
ثانيا: ثم طهارة السر بالكلية.

ثالثا: ثم الإقتداء في مقام العبدية ، بأئمة الهدى والرشاد ، بالأنبياء والمرسلين .

رابعا: ثم يكرمه الله فضلاً منه ، وحناناً وعطفاً ، فيخلع عليه خلعة سيد الأولين والآخرين ... فيرى ما لا يراه الناظرون ....

بسرِّ حُلَّة العبدية ، التي ورثها عن خير البرية ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

أما الأعمال التعبُّدية فهذه للمقامات الجنانيَّة .









## الْجَائِبَالُغِّاشِِنَ أَدَبُ الْدَّعْوَةِ و الْلُّعَاة

### 

يسأل سائل لماذا الاحتفال بهذه الليالي ؟ (١) يكفى للاحتفاء بهذه الليالي :

أن المسلم يستعيد فيها سيرة الحبيب المختار .... ، إذا كانت الأيام والليالي تتعلق بحضرته العليَّة عليه أفضل الصلاة و أتم السلامات .

﴿ وَ يَسْذَكُر فَضَلَ الله ، وعطاء الله المدرار ، إذا كانت أيام إجابة الـدعاء ، وتنزلات ، وبركات خالق الأرض والسماء : مثل ليلة القدر ، وليلة بدر .

فيتذكّر فضل الله ، وكرم الله ، وعطاء الله ، فيطمع في رحمة الله، جلَّ في علاه .

وإذا كانت الليالي تتعلق بحبيب الله:

مثل ليلة الإسراء ، وليلة المولد ، فيتذكّر سيرة الحبيب... أخلاقه ، كريم معاملاته ، حياته ، جهاده في الله ، وذلك لكي نتأسى به ، ونعمل بقول الله :

﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً ﴾ ١١ الاحراب

ولأن هذه الليالي يقول فيها ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(&#</sup>x27;) كانت هذه المحاضرة بمسجد الأنوار القدسية بالمهندسين – محافظة الجيزة ، يوم الخميس ٢٧ من رجب ١٤٢٦هـ ، الموافق الأول من سبتمبر ٢٠٠٥م .

### الْهُ لَوْ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا

إن لربكم في أيام دهركم لنفحات ؛ ألا فتعرضوا لها ، فعسى أن تصيبكم نفحة لن تشقوا بعدها أبداً (٢)

وقال في بعض هذه الليالي:

و الفطر ، و ليلة النصف من شعبان الفير َ سحًا أَ ، في أربع ليالٍ : ليلة الأضحى و الفطر ، و ليلة النصف من شعبان المنتخ فيها الآجال و الأرزاق ، و يُكْتبُ فيها الحج ، و في ليلة عرفة إلى الأذان و الأرزاق ، و يُكْتبُ فيها الحج ، و في ليلة عرفة إلى الأذان و الأرزاق ، و يُكْتبُ فيها الحير سحّاً في أربع ليالٍ : ليلة النصف من شعبان ، وليلة القدر ، وليلة العيدين في

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه الكرام أجمعين وسلم



إخواني وأحبابي ..: بارك الله عَلَقُ فيكم أجمعين !

كل عام وأنتم بخير \_ جميعاً \_ بهذه الليلة المباركة ، ليلة معراج وإسراء رسول الله المعالى الله على عام وأنتم بخير \_ جميع إخواننا علماء ، وكلهم والحمدلله أحاطوا بما لم يحط به غيرهم ، من علوم الإسراء ، وأسرار المعراج ؛ولكننا نتذكر في هذه الليلة مهمتنا التي كلفنا الله على بها .

ونزن أنفسنا بميزان القائد العام والإمام لكل إمام ، سيدنا رسول الله عليه الله

<sup>(&#</sup>x27;) الكنى والأسماء للدولابي عن ابن عمر.

<sup>(&</sup>quot;) - يعني يُنْزِل الخير من عَير حساب

<sup>(</sup>أ) الدَّيلمي عن عائشة رضى الله عنها ، في جامع الأحاديث و المراسيل.

# سِرُّخَيْرِيَّةِ الأُمَةِ الْمُحَمَّدِيَّة

هذه الأمة .....

أكرمها الله عَلَى فجعلهم جميعاً أئمة ، ولا يوجد واحد من هذه الأمة ؛ قد خُلِقَ لنفسه ، أو لأهله المحيطين به في بيته فقط ...!!..

لكننا جميعاً ، من أول سيدنا رسول الله على أنه ألى آخر فرد من هذه الأمة ؛ خلقنا لتبليغ رسالة الله جل في علاه .....

وهذا هو التكليف الذي كلُّفه لنا ربنا ، قبل القبل ، وأعطانا به وسام الخيرية :

### ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ ١١٠ آل عران

لماذا اختارنا على سائر الأمم ؟ وما السر في ذلك ؟

### ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾

لم يقل الله "ستكونوا " ؛ ولكن قال (كنتم) ..قبل القبل ، أي أن الله كلك خلق فينا هذه الفطرة ، وأكد لنا هذه الحقيقة ، وأعلن جميع الأمم السابقة : أن هذه الطريقة ، وهذه الهداية ؛ هي سبيلنا ، وهي منهجنا ، الذي ارتضاه لنا ربنا كلك ؛ فجزم الله الأمر ، وقال كنتم من الأزل القديم :

## ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾

لا يوجد فينا من خُلق لنفسه

ولكن خلقنا للناس ؛ ندعوهم إلى الله ، ونقربهم إلى الله ، ونبين لهم طريق الله ، ونأخذهم إلى شرع الله ، ونعلمهم كتاب الله ، ونؤدبهم بآداب حبيب الله ومصطفاه .

وهذه رسالتنا في هذه الحياة ، ولخَّصها الله في كلمتين...:

لماذا أخرجتنا للناس يا رب..؟

# ﴿ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾.١١ آل عران

تؤمرون كلكم ..!..

لأن التكليف ممن يقول للشيء كن فيكون ، والتشريف ، والتعريف ، والإكرام ، يكون بسبب الصدق على هذا المنهج ( ٢٣ يُؤَرِّقُ الأحراب ) :

### ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾

صدقوا في هذا العهد ....، ووفُّوا به .....

فلا يجب أن يتنصل أي واحد فينا ، ويقول : أنا غير متحدث ، أو أنا غير متكلم .!.. لأن الدعوة إلى الله بالحال ، فوق الدعوة بالمقال .

وكل إنسان إذا أراد أن يدعوا إلى الله:

يمنحه الله الوسيلة التي يقرب بها الخلق إلى الله ، بشرط أن يصدق في طلبه تنفيذ مراد الله جلَّ في علاه ...

لكننا مع الأسف نويد أن نهرب ..!..وإلى أين نهرب ؟ .. ، لما ضمنه لنا الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله وضمنها لنا الرزاق عليه ..ا... فنحن مشغولون بالأرزاق ، التي تكفل بها ، وضمنها لنا الرزاق عليه ..

### ﴿ وَمَا مِن دَآبَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ ﴿ فَنَالًا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ ﴿ فَنَالًا هود

ليس على يدك ، أو مالك ، وليس على مهارتك ، وصنعتك ، ولكن على الله رزقها..!.. هذه الرسالة ؛ كلفنا بها الله عندما اختار الحبيب ، وأنزل بها القرآن في زمانه وعصره وأوانه ...

ولكنه عندما وجد ؛ أن الكل لن يقدر أن يقوم بهذه المهمة ، دعا من يطلب المقامات العالية ، ومن يريد المنازل الراقية ، كأنه يقول ...... من يريد أن يكون مع الحبيب المصطفى ؟؟..ومن يريد أن يكون من أهل الصفا والوفا..؟؟؟

ومن يريد أن يكون في سجلات

# ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُرَ ﴾ الآيَ ٢٩ لَيْؤَاتُو الفتح ...؟

من يريد أن يكون مع :

## ﴿ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم ١٩٠ سورة النساء

من كان يريد أن يكون جليس رسول الله ، وفي جوار حبيب الله ومصطفاه .؟؟

ويدخل في قول الحبيب الأعظم: "" أقربكم مني مجلساً يوم القيامة. ""... أي يكون فيمن حولي .!!.. ،..ماذا يفعل؟ ..، تكون هذه مهمته!!....ورسالته ..!!..ولذلك ربنا بعد أن كلَّفنا كلنا ، قال في قرآنه:

### ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأَمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾

وهذه الجماعة ، ما الذي لها عندك يا رب ؟

### 

فهم الذين خصهم الله ، بالفلاح والنجاح من هذه الأمة .

### صِفَاتُ الْدُعَاةِ الْصَّادِقِين السَّادِقِين

### ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ ٢١ سونة الأحزاب

ماذا فعل رسول الله عنه الله عنه الله بدعوة الله ؟

وقد جعل كله لله ..!!..؟

ومن الممكن أن يتساءل بعض إخواني ، الذين يشغلون بعض وقتهم لله....:

لماذا عندي مشاكل في الدنيا..؟

لماذا عندي متاعب في الأرزاق...؟

لماذا أشتكي من الهموم والغموم...؟

وقد حسم الإمام أبو العزائم صَيْكِيَّهُ هذه القضية ، وقال لمن حوله من الدعاة :

#### {{ من أعطى الكل أخذ الكل }}

أي على قدر عطائك ..... يكون غطائك من الله عَجَالُ ..!..

فإذا كنت تعطى جزءاً بسيطاً منك ..!!..فلماذا تريد غطاءاً من الله..؟

لكن من ألجأ ظهره إلى الله ، وليس له إلا مولاه ، فإن هذا يتكفَّل به الله ، جلَّ في علاه ، فسيدنا رسول الله منذكلَفه ربه ، ماذا فعل ؟ ، وأين نحن منه؟!

فالواحد فينا لو صعد على المنبر ، وجهزوا له الميكروفونات ، والمراوح ، والتكييفات، وجاء الناس ليسمعوه ، يريد من الناس بعد ذلك أن يعظموه ، ويشكروه ، ويثنوا عليه ، ويكون كبيراً في نظر هؤلاء القوم ....!!!.

هل رسول الله كان على ذلك؟

أبداً!

فعندما كُلّف بالرسالة ، أول شيء عمله :

دعا أهل بيته أولاً ، زوجته ومن كان يعيش معه \_ وكان سيدنا علي يعيش معه ، وكذلك زيد بن حارثة \_ جمعهم كلهم ، وعرض عليهم الرسالة ، إلى أن آمنوا به كلهم ..!!وصلّوا ورائه

وبعد أن آمن به هؤلاء ، إنتقل من الدار إلى خارج الأسوار ، ولذلك قال لنا :

﴿ ابدأ بنفسك ، ثم بمن تعول ، ثم الأقرب فالأقرب

وهذه سنة رسول الله الله الله الماليك :

وبعد أن فرغ من أهل بيته ...، بدأ بالعشيرة :

أتى بسيدنا علي ؛ وسأله : كم عدد بني هاشم ؟

قال : أربعون رجلاً ..، فقال : ادعهم إلى الطعام . و طلب من زوجته أن تصنع لهم طعاماً يكفي الأربعين رجلاً...،..من أين ؟

هكذا دعوة الله ورسوله ..!!..

فمن يتعرض لدعوة الله ورسوله ، ويريد أن ينال هذا المنى....: يفتح بيته ، ويطعم الواردين ، لكي يرضي رب العالمين عَلَى :

### ﴿ ٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ ٨٨ يوس

فمن الممكن مثلاً ؛ أن يفتح الواحد بيته ، ويطالب الواردين – إن لم يكن بلسان القال فبلسان الحال – كأن يقول: المصاريف كثيرة ، والضيوف كثير ، ويأكلون ويشربون الكثير ، وكأنه يريد أن يأتى كل واحد منهم بشىء ..!!..

في هذه الحالة يكون قد طلب فيسقط في العطب

لأن المؤمن لا يطلب إلا من مولاه : ((إذا سألت فاسأل الله)).....وقال له :

" إذا سألت "...إذا سأل... لماذا ؟

لأنه يعرف أنه صاحب مقام أكمل ، يعلم أن مولاه يجيبه بغير سؤال . فإذا سأل ؛ فإنما ليسكّن القلب ، ولكنه غير محتاج

للسؤال ؛ لأنه يعلم انه سيكفيه كل أمر ، وكل شأن .

فدعاهم ، وبعد أن أكلوا ، عرض عليهم الدعوة ، فقالوا ننظر في أمرنا !..

ودعاهم إلى الطعام مرة ثانية ، ثم دعاهم للمرة الثالثة .... ، ..ثلاث مرات ، ولما لم يستجيبوا له ، ماذا فعل سيدنا رسول الله ؟

ولم يكن في هذا الوقت مساجد ..؟؟؟؟

عرض نفسه على الناس!!

كلما رأى جماعة حول الكعبة ، يذهب إليهم ، ويجالسهم ، ويعرض عليهم دعوة الله ، وهؤلاء أهل مكة....

أما الجماعات الأخرى التي تأتي من خارج مكة ، وتذهب إلى الأسواق ، فيذهب رسول الله إليهم في الأسواق ، ويعرض نفسه عليهم ... ؛ لكي يبين لهم دعوة الله ... ماذا يريد رسول الله من وراء ذلك ؟

# ﴿ قُل لا السَّفَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنَّ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْعَلَمِينَ ﴾ فَوَرَة الله

وذلك لكي يعلم من هم على مثل حالتي ، ويظنون أنهم على شيء ، أو فعلوا شيئاً...!!.. فأين نحن من دعوة رسول الله ..!!... ما الذي فعلناه.?؟؟

كما ترون الآن ، فنحن قاعدون في مراوح ، وميكرفونات وأناس مستمعين ومؤمنين بالفعل ..!!..

لكن رسول الله ، كان يكلم المتعجرفين ، والأشداء الغلاظ في الردود ، وفي الصدود ، وفي البعد عن الواحد المعبود ، لكنه هي ذهب إليهم ومعه رحمة الله :

# ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ ٱلْقَلِّبِ ﴾ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ ٱلْقَلِّبِ لَا نَفَظُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ ١٥٠٩ آل عران

حتى من كان يسبُّه ، أو يشتمه ، أو يعترض عليه ، كان يعذره ..!!..لماذا..؟ لأنه يراه في وسط هذه الأحوال الكفرية ، وهذه الأعمال الشركية له العذر :

لأنه ما زال يحتاج إلى مداواة ، لكي يخرج من هذه الأحوال إلى نور الهداية ، وإلى نور البهداية ، وإلى نور الإيمان ، وإلى طاعة الحنان المنان و كال الله في المنان المنا

دعا أهل مكة ، ثم ذهب بعد ذلك إلى أهل الطائف .

ولما وجد أهل مكة عندهم صدود ، وكذلك أهل الطائف عندهم صدود .. ماذا فعل؟ ، رجع لنفسه ..!!.. كيف ..؟ ، وهذا هو حال الدعاة ....، قال لا بد وأن يكون في عيب يمنع أولئك الناس من الاجتماع عليّ ..!!!؟؟؟ ، ماذا فيّ يمنعهم من الإقتداء بي ..؟؟؟ ، فعلّمنا في الله المنا المناه المناء المناه المناء المناه الم

أن الداعي يدعو الخلق إلى الله ، وإذا وجد إعراضاً ، أو صدوداً ، يُرْجِعُ ذلك لنفسه ، ولا ينسب السبب إلى نفسه !! .. كما قال في الدعاء : " ضعف قوتى ، وقلة حيلتى " :

أي أنا ضعيفٌ ، وقليل الحيلة ، ورجع على نفسه .

## جِهَادُ الْدُّعَاةِ إِلَى الله

والذين اشتغلوا بهذه المهمة ، وهذه الرسالة ، جعل الله عَلَى لهم في وعلَّمَنا ....شيئاً عظيماً من أسرار الإسراء والمعراج :

أن الداعي إلى الله على الله وكذلك من أراد أن يكون من خير أمة أخرجت للناس ومن أراد أن يكون من الذين أنعم الله عليهم ، من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين :

لا بد أن يكون في جهاد دائم حتى النفس الأخير: فإما أن يجاهد مع الخلق ..!!.. وإما أن يجاهد نفسه ..!!.. لكن الداعي لا يكسل ..!!.. ولا يفتر عن الدعوة ، طرفة عين ولا اقل ..!!..

كيف إذاً يجاهد نفسه؟ ، يجاهد في دعوة الخلق إلى الله ....

فإن لم يجد الخلق ، بحث في نفسه ليطهرها ، ويصفيها ، وبذكر الله كال ينميها ، وبكتاب الله سبحانه وتعالى وأحكامه وقوانينه يهديها ، وباتباع الحبيب المصطفى يرقيها ، ويعليها.

فهو دائماً يجاهد نفسه ، ولذلك ليس لديه وقت في غير جهاد – ليس عنده وقت للهو واللعب – وهكذا ...، حتى وهو في أعظم المجاهدات ، لا ينسى جهاد نفسه .!...، ولذلك فالطامة الكبرى التي تصيب كثيراً من الذين يتعرضون لدعوة الله جل وعلا أن ينسى أحدهم جهاد نفسه.

أخي وحبيبي ..!!..

لازم تجاهد نفسك ، وتزن نفسك بميزان الحبيب المصطفى وأصحابه الأخيار ، والأولياء ، والأطهار ، والذين ساروا على دربه إلى هذا اليوم ، أو إلى يوم القرار إن شاء الله ..!!..ولا بد أن تزن نفسك ... إلى أين وصلت ؟

لقد وضع الله على في رحلة حبيبه ومصطفاه ، مستلزمات الداعي : من الجهاد ، وأنواعه ، وأصنافه ، وأشكاله... ومن الإمداد من المنعم الجواد ، وكيف يمد الإنسان في كل رتبة من رتب الجهاد...فنأخذ هذا الملحظ العظيم ؛ أن الإنسان الذي يريد هذا الفتح ؛ لا بد أن يجاهد ...!!...فإما أن يفتح الله عليه ، فيهدي خلقاً على يديه ... وإما أن يفتح الله له في نفسه فتحاً مبيناً ، ويهديه إلى سبيل قربه صراطاً مستقيماً ، وينصره على نفسه نصراً عزيزاً .!.فإما أن يجاهد لهذا ، أو لذاك ..؟

فلا بد إذن من المجاهدة ..!!!!

وتلكم أحوال الصالحين أجمعين .....

والله ما رأينا رجلاً من العارفين الصادقين ، إلا والجهاد في كل أنفاسه لا يتوقف طرفة عين ولا أقل

## الْسَرَاقَ إِلَىٰ الْمَالِيَّةِ الْمِسْرِيُّ الْمَالَةِ فِي الْمِسْلِيَّةِ الْمِسْلِيِّةِ الْمِسْلِيِّةِ الْمُؤْرِيرِ الْمِسْلِيِّةِ الْمُؤْرِيرِ الْمُسْلِقِينِ عَلَيْهِ الْمُؤْرِيرِ الْمُسْلِقِينِ عَلَيْهِ الْمُؤْرِيرِ الْمُسْلِمِينِ عَلَيْهِ الْمُؤْرِيرِ الْمُسْلِمِينِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُسْلِمِينِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الْمُؤْمِلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللْمِي اللَّهِ اللَّهِ الللْمِيْلِي الللِّهِ الللِّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللْمِي الللَّهِ الللِّهِ الللْمِي الللِّهِ الللِيلِي الللْمِي الللِّهِ اللللْمِي اللللْمِي الللِّهِ الللللِّهِ اللَّهِ اللللِّهِ الللْمِي الللِّهِ اللللْمِي الللْمِي الللِّهِ اللَّهِ اللللْمِي اللللْمِي اللللِمِي اللللِمِي اللللْمِي اللللِمِي اللللِمِي اللللِمِي الللللِمِي الللللِمِي الللللِمِي اللللْمِي اللللللِمِي اللللْمِي اللللْمِي الللِمِي اللللْمِي اللللْمِي اللَّهِ الللْمِي اللللْمِي اللللْمِي الللْمِي اللللْمِي اللللْمِي الللْمِي اللللْمِي الللللِمِي الللْمِي الللْمِي اللللْمِي اللللْمِي اللللْمِي الللْمِي اللللْمِي اللللْمِي اللللْمِي الللْمِ

حتى وهو في النوم يجاهد ، فبالنهار يجاهد مع الخلق ، وفي النوم يجاهد نفسه لتتنعم مع الحق على .

كما حدث مع رسول الله عليه الذن لا بد من جهاد النفس على الدوام

جاهد نفوساً فيك بالشـــرع الأمين

واحذر قوى الشيطان في القلب كمين

إلى متى هذا الجهاد؟

الإمام أبو العزائم في في المام أبو العزائم قال فيه:

{{ لا ينتهى جهاد النفس حتى مع كُمّل العارفين ، إلا مع خروج النفس الأخير }}.

ومن ظن أنه انتهى من الجهاد ، فقد ركن .

ومن ركن سيحجب ، وهذا الحجاب يقول فيه الإمام الجنيد ضَيِّكُمُّهُ :

{{ لو أقبل سالك على الله كَالَّ ألف عام ، ثم فتر لحظة ، كان ما فاته في هذه اللحظة ؛ أكثر مما حصله في الألف عام }}

لأنه من المفروض ألا يكون هناك فتور في طريق الله كالله ولكن جهاد مستمر.

## مِنْ إِشَارًاتِ شَقِّ الْصَّدْر

فسيدنا رسول الله هي : أعطانا أنواع المجاهدات :

جهاد الإنسان أولاً مع نفسه:

بأن يخرج منها حظ الشيطان ، وكل ما تميل إليه النفس وكل ما تهواه ، وكل

ما تتمناه ؛ إذا لم يوافق شرع الله وسنة حبيبه ومصطفاه .

فعلى الإنسان أن يجاهد جهاداً شديداً في كبح جماح النفس عن هذه الشهوة الخفية ؛ لأنها هي التي تقطع العارفين والسالكين عن إمدادات رب العالمين على الخفية ؛ لأنها هي التي تقطع العارفين والسالكين عن إمدادات رب العالمين على وهذا الجهاد ، كما وضحه سيدنا رسول الله :

أن الإنسان يشق ما بين صدره إلى عانته ، ويتطلع إلى هذه المملكة ، وينظر ما فيه من عيوب ، وما فيه من غيوب ، وما فيه من فضل الله على الموهوب ؛ فيكون همه كله هي نفسه ليجاهدها .

وإذا أخرج من نفسه حظ الشيطان - وأعظم حظ للشيطان هو الهوى - ولذلك ربنا جمع الأمور كلها في الهوى :

# ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ - وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ۞ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأُوىٰ ۞ النازعات

فإذا أخرج حظ الشيطان:

يذهب إلى عارف أفاض عليه الرحمن.....

ليملأ قلبه بعلوم الرسالة الوهبية النازلة فوراً من عند حضرة الرحمن كُلُّ ؛ لأن هذه العلوم ، هي التي ستعطى القلب اليقين ، ولا يقوى الإنسان على أن يخرج من ظلمات الحس والنفس . إلا بنور اليقين :

## ﴿ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ لَتَرَوُنَ ۗ ٱلْجَحِيمَ ﴾٥-٢٩

سيمشي بنور اليقين باستمرار .....

وإذا كان سيدنا رسول الله الله على الله على مع أن الله على مالم يكن يعلم ، كان محتاجاً لمن يمشى معه ، ويعرِّفه ، ويقول له متسائلاً :..ما هذا يا أخى يا جبريل..؟

فكذلك من يريد أن يمشي في طريق الله ...،..كيف سيمشي وحده..؟

لا بد أنه يحتاج إلى: "خذ الرفيق قبل الطريق"..

والرفيق يلزم أن يكون من أهل التحقيق

فبدون الرفيق ، من الجائز أن الإنسان يزل ، أو يتوه ، أو يزيغ .... لأنه لا يعلم آفات الطريق ، وعقباته ...!!

فلا بد له من شيخ يأخذ بيده ، ويدله على الخير ، وينهاه عن الشر ، ويعرض عليه خواطره ، وكل شيء يجب أن يعرضه على الشيخ في هذه المرحلة..!

أما إذا اكتفى بنفسه فله الخيار

#### {{ والله ما من ولي ظهر أو سيظهر إلا وأبو العباس يعلمه .}}

لقد اطلع على ديوان الأولياء ، ورأى كل من في الديوان ، ولما أساء إليه خادم الشيخ ، قال له : أسأت إلى أبى العباس ، والله لأبو العباس أعلم بطرق السماء ، منك بطرق الإسكندرية..!!

ولا يقصد طرق الجيوب ، ولكنها طرق مواهب علام الغيوب ، التي تنزل على القلوب ..!!..

وطرق السماء تعنى : كيف يتنزل على قلب الإنسان الإلهام.. ؟

وكيف يكون من أصحاب الفراسة..؟

وكيف يكون الإنسان من أهل المكاشفات..؟

وكيف يكون من أهل المواجهات..؟

وكيف يكون من أهل التجليات..؟

وكيف يكون من أهل المشافهات..؟

وكيف يكون من أهل المكافحات..؟

فمن منكم يا إخواني في إدارة المرور المحمدية ، و معه هذه المواهب والإشارات المرورية القرآنية ، التي أنزلها رب البرية وَجَالً ؟

إذن فمن لم يمتلك هذه المواهب ؛ عليه أن يدخل مدرسة المرور لكى يتعلم ..!

إذا كانت ملائكة السموات الذين لا يعصون الله ما أمرهم أي \_ لا يعصون الله في قليل ولا كثير ؛ فلا يفعلون ذنباً ولا يظهر لهم عيباً \_ ومع ذلك لكي يترقُّوا ، لا بد لهم من الشيخ لأنهم ثابتون :

## ﴿ وَمَا مِنَّآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ ﴾ إِنَّ اللَّا اللَّهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ ا

أي مقام ثابت فيه:

فالراكع راكع باستمرار ، والساجد ساجد على الدوام ، والذاكر باسم من الأسماء لا ينتقل عنه إلى يوم الدين ، إلا إذا أراد له الله الرقي ؛ يدله على من ينبئه لطريقة الرقي :

. . . .

### ﴿ يَنَادُمُ أَنْبِعُهُم بِأَسْمَآبِهِم ﴿ مِيَالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّ اللَّاللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

التي يترقون بها.....

أملاك ربـــي لهم شيخ يعلـمهم فكيف لا تطلبون الشيخ بالـهمم

## الْكَمَالِ مَعَ أَهْلِ الْكَمَالِ الْكَمَالِ

وسوف أتكلم في بعض الحقائق...

فمن يقبلها ؛ فبها ونعمت ، ومن لم يقبلها ؛ فإني أقول : " اللهم قد بلغت اللهم فاشهد"...!

آفة الآفات ، ومشكلة المشكلات ، ومعضلة المعضلات ....

في كل زمان ومكان ..: كيف نسلِّم لرجل بالولاية في زمانه ..؟

هذه هي المعضلة الكبرى:

فالناس تسلم لشيخ في البرزخ ، أو شيخ انتقل إلى الرفيق الأعلى ، لكن بشر مثلنا..!!... لا..!! ، هذه هي المشكلة والإمام أبو العزائم صَرِّطِيَّهُ وأرضاه يقول فيها ، وانتبهوا للحكمة :

{{ عجباً لمن سجد لاثنين فوحَّد ، ولمن سجد لواحد فأشرك }}

فالذي سجد لواحد ولم يتحول عنه هو إبليس.

ومن سجد لاثنين هم الملائكة ...:

#### ﴿ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ ﴾ وَإِنْ يُرْبِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قالوا: سمعنا وأطعنا يا رب.

أطاعوا الأمر ، فأصبحوا موحدين ؛ لأنهم سجدوا تنفيذا لكلام وأمر رب العالمين ....

واقتضت إرادة الحق أن الله كال جعل كنوز معارفه وخزائن لطائفه عند عبيد اختصهم بهذا الفضل ..!!..

وحتى يبين لنا شأنهم ، وفضلهم ، أمر نبياً من أولي العزم \_ وهو موسى الكليم \_ أن يتجه لواحد منهم ، وأن يمشي حقباً – والحقبة ثمانون سنة – .. ويسأل موسى حضرة الله ويقول : يارب أين أجدك ؟ ، فقال: عند المنكسرة قلوبهم من أجلى !!

أي عندما تذهب إليهم ؛ ستجدكل شيء .

فالله عَجُلِلُ جعل خزائن خيره في سمائه وأرضه:

# ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ ﴿ وَلَوْ أَنَّ اللَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ آيته والاعراف

فخزائن الخير .:

البترول ، والمعادن ، والذهب والفضة ، والغلال والفواكه . . . كل خزائن الخير في السماء والأرض . ! ! . .

أما خزائن فضله ، وكرمه ، وجوده ، وبره ، ونوره ؛ استودعها في قلوب أوليائه

أين يضعها؟

في قلوب أوليائه ..!!.. لأنه لا يوجد مكان محصن من الشيطان ...:

إلا قلوب الصالحين: .....

#### ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ ﴾ ٢٥ الإسراء

ليس له سلطان على هؤلاء القوم.

فادخر الله كال كنوز فضله في قلوب أوليائه ...، وأحبابه .... ، والصالحين من عباده .

ولا ينال أحد من فضله ، وكرمه ، وجوده ؛ إلا بالخضوع والتسليم الكامل ، ظاهراً وباطناً ، لأحبابه وأوليائه :

# ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي أَنفُسِمِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا فَعَ النساء النساء

يلزم التسليم الكامل ، وهذه هي مشيئة الله

وإذا اطلعت على دواوين الصالحين أجمعين ، تجدها على هذه الشاكلة .! ولذلك كان المريدون والسالكون ، كل ما يحرصون عليه :

أن يكونوا في قلوب الصالحين ؛ فينظر إليهم الله ؛ فيتفضل عليهم بعطاياه ....!

#### ﴿ هَنذَا عَطَآؤُنَا ﴾

كله معك .، . وبعد ذلك ماذا قال له ؟

## ﴿ فَآمَنُنَ أُوْ أُمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾ لَيُؤَرُّةِ ص

ولم يقل له: فأعطِ ، ولكن قال:

فامنن ، يعني الذي تعطيه هو منة من عند الله على يدك .

فما دام السالك ما زال يرى نفسه أنه يعمل كذا ويصنع كذا ، ويريد المقابل :

فإنهم يتركونه إلى أن تتهذب نفسه ويسلم تسليماً كلياً ، فتنهال عليه الهبات والعطاءات ، من حضرة من يقول للشيء كن فيكون.....

وهل يوجد فينا من يستحق شيئاً من الله !!!!

بغير معونة الله وتوفيق الله ، وفضل الله ..؟ ، ما الذي نفعله بغير هذا ؟

إذن فالموضوع كله منن إلهية من الحضرة الإلهية ، لأهل التسليم بالكلية ، ولذلك كان الصالحون يقولون :

#### {{ من تعالى على الرجل في زمانه ؛ سلب إيمانه }}

لأنه لا يسلم لفضل الله ، وكأنه يعترض على الله ويقول : لماذا خصه الله بهذا ؟....وهذه نظرة إبليس :

## ﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجُعُلُ رِسَالَتَهُو ﴾ ١٢٤ الأنعام

وقد يقول : لماذا لم آخذ أنا ؟ ولماذا لم تعطني يا رب ؟

لأنك جاهل وجاحد ، فامشِ من الطريق الذي سلكه السابقون ؛ تجد الخير معك في كل وقت وحين ..!!.. هكذا طريق الله ﷺ:

لا تقل إن وصولي بالعمل أو بقطع الوقت في طول الأمل إن مولانا تعالى عن علل إنه الربُّ المنزّه والكبير

إياك أن تظن أن هذه الأشياء هي التي توصِّل ... !!! ....

فهذه الأشياء بدون فضل الله ، كيف تفعلها ؟

ولا الوصول بأحوال وأموال به تعد جميلاً بين أبــــدال ليس الرقي إلى العليا بأعمال لكنه منة من فضل واهبــه

ما الشيء الذي أجاهد فيه إذن ؟

اسمع ماذا يقول الرجل الصالح رضى الله عنه ..:

#### خلق عظيم وإيقان ومعرفة

#### بالله ذي الفضل والإحسان والوالي

هذا طريق الصالحين. صَحِيْهُ وأرضاهم .. في كل وقت وحين

وكما قلت في البداية ، فأنا أقول حقائق ، ومن يؤمن بها ؛ يكون من أهلها ، ومن لم يؤمن بها ؛ له الحرية !.

لكن لا بد من أن أبلغ: اللهم قد بلغت ، اللهم فاشهد! وذلك حتى نختصر الطريق ، لأن العمر قصير ، والمطلوب عظيم، وأريد أن أبلغ الرسالة ، لأنه ربما ألقى الله ، فأتهم بأنني لم أبلغ ،

ولكني أبلغ كما تسمعون

فالطريق المختصر إلى الله ؛ هم الصالحون ، والتسليم لمن أقامهم سيد الأولين والآخرين في كل وقت وحين ، فالمشهد الأول ؛ هو المشهد الآخر ، وهو ما يعاد في كل زمان ومكان ...كما أخبر الديان و القرآن !

فإذا جاهـد السالك بإشارات العارف ؛ فسيعينه الله عَجَالُ على التغلب على الزخارف ، و المطارف .

ولا يوجد من يتغلب على هذه الأشياء بنفسه أبداً !!! ..، فإن لم تكن الإعانة من الله ، ودعوة من رجل صالح من عباد الله ...؟ ، من فينا يا إخواني يستطيع أن يتغلب على زخارف الدنيا ؟ ..

والإشارة واضحة في سيدنا رسول الله على الله على الله طهره تطهيراً ، ولكنه بعث له بلجنة من الملائكة ... ، وشقوا صدره ... ، وأخرجوا حظ الشيطان من قلبه ... ، وغسلوه :

لكي يعرفنا أن هذه الأشياء ، لن تستطيع أن تقوم فيها بمفردك ، وإنما لا بد أن

يقوم بها رجال حالهم ملكوتي ، وتكليفهم رباني ؛ كلفهم الله وَ الله عَبْلُ بذلك لك ، لأن الله يرى أنك أصبحت سالكاً ، وصالحاً .!.

لذلك فالعبادات والمجاهدات ، كانت أولى بتطهير إبليس ، لأنه عبد الله اثنين وسبعين ألف سنة..!!!! ، هل هذه العبادات طهرته ؟

أبداً !!..ولكنه والعياذ بالله أصيب بداء الغرور والكبر ، ولم ينفع معه علاج ، لكن التطهير يتطلب عناية من العلى الكبير:

#### نظر الله نظرة فحباني وإمام الهدى لذاتي رشيد

فالموضوع كله ...نظرة من الله ، وإرشاد من حبيب الله ومصطفاه..!!

لكن ما الذي معنا لنجاهد به؟

من فينا يستطيع أن يجاهد نفسه الأمارة إذا قامت عليه؟ ..، لايوجد أحد إلا ، إذا أعانه الله ، وقواه مولاه ، ونظر إليه حبيب الله ومصطفاه .

هنا يستطيع أن يلم بهذا الجهاد ، وأن يخلص من هذا التنائي ، وأن يرقى إلى بساط الوداد من الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَال

## بِدَايَةُ الْفَتْحِ

وإذا أكرموه ، وأعانوه ، وطهَّروه .

حكمة الأعمال الصالحة ، وحكمة المنهيات ، فيرى الإنسان ذلك ، ويصل إلى

أذن قلبه من هذه العلوم ما لا يستطيع أحد من العالمين ، من الأولين أو الآخرين كتابته لأنها علوم تترى على القلب .

إذا وصل إلى هذا المقام ؛ كلما يرى مشهد ، يواليه الله سبحانه وتعالى بعلوم تخص هذا المشهد ، ومثل هذا لو دعى الناس إلى الله ؛ يؤثر فيهم :

لأنه يدعوهم بعلم اسمه علم الآيات .

فكلما يرى آيه ؛ يكشف الله وَ عَلَى عن علوم أهل العناية المبثوثة في هذه الآية ، فلما يظهر بعضها على قدر ما تتحمله العقول ، وعلى قدر ما تساعده الأدلة من النقول ؛ يؤخذ الحاضرون من هذا الكلام ، لأنه علم طازج ، ودائماً الإنسان يميل للشيء الحي القريب من الحى وَ الله على الله على القريب من الحى وَ الله على الله عل

ولذلك كان الشيخ أبو مدين الغوث صَّلِيًّا وأرضاه ، عندما كان يتحدث أمامه المتحدثون ، وكانوا يحضّرون دروسهم من الكتب كان يقول لهم :

{{ لا تحدثونا عن السابقين .!،.ولكن حدثونا بما فتح الله عليكم ! }}

لأن هذا الكلام ، كان لأهل زمانهم وأهل عصرهم !!، نحن نريد ما يناسب العصر والزمان .

ألم يقل الله في القرآن:

### ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

متى هذا البيان ؟

كل زمان له بيان ، وكل وقت ، بل كل نفس له بيان من القرآن...!!!!

وإياك أن تظن ، أن أحداً من العارفين له بيان في آيَّ من القرآن ثابت ، لأن الآية الواحدة في كل نفس له بيان فيها من الله وَ الله عَلَى ، ولو كررها مرة ثانية له بيان

ثان ، ثم بيان ثالث .!!

من أين ؟

### ﴿ وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ۞ ﴾ سورة الكهف

لأن القلب طهر لله ، والفؤاد إحتشى بعلم اليقين ، من رجل صالح من عباد الله ، وأعانوه على تطهير سره لله ، فيمده الله على من عنده بعلوم الإلهام :

## ﴿ ءَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ،

يريد أن يرتقي فيطالع بعين فؤاده في أحوال المقربين ، إن كانوا من المرسلين ، أو من النبيين ، أو من الصالحين ؛ يحاول أن يطالع أحوالهم ، ويطلّع على أخلاقهم ؛ ليتأسى بهم في كيفية سيره إلى ربه جلّ وعلا .

كما فعل الله بحبيبه ومصطفاه في : فقد جمع الله كل له الأنبياء والمرسلين أجمعين ، ليتعرف على أحوالهم ، وعلى مواهبهم ، وعلى عطاءاتهم ، ويعرف ويدرك أن الله كل خصّه بما لم يخص واحداً منهم ؛ فيعلم إكرام الله له ، وخصوصية الحق سبحانه وتعالى التي خصّه بها ، لأنه زاده على كل النبيين والمرسلين ، بما رآه وعاينه في ليلة القرب من ربه كل.

## صِدْقُ الْدَّاعِي مَعَ نَفْسَهِ

فيلزم للسالك في طريق الله...

أن يزن نفسه وعطاءه بعطاء السابقين ، والعارفين ، والصالحين ؛ فإذا كنت أرى نفسي أنها ليس لديها شيء من الفتح أو خلافه.....

إذن لماذا أظن في نفسي أنني قطب الوقت ، وغوث الزمان ، وغوث المكان ، وأريد من الناس أن تمشي خلفي ، وتنتهي بأمري ، وتفعل ما أريده ..!!!...مع أنني مسكين ، محتاج لمن يأخذ بيدي..!!.. لماذا كل ذلك ؟

#### أغير تقي يأمر الناس بالتقى طبيب يداوي والطبيب سقيم

دعوة الله على بصيرة..!!.

أين هذه البصيرة.؟ ....

نرى السرائر المنيرة .، . نطالع ديوان أهل السرائر المنيرة ، و نرى أحوالهم ، ونزن أنفسنا بميزانهم فإذا وصلنا لحالهم ، فبها ونعمت .

وإذا كنا لم نصل بعد لهذه الأحوال:

فلا تضحك علينا النفس ، وتجعلنا نعيش في عالم الأوهام ، أو في عالم الخيال ، أو في عالم الخيال ، أو في عالم الحدس والظنون !!!! .

ومن الممكن للإنسان أن يرتع فيها ، ويعيش فيها ، إذا ظن في نفسه أنه على خير الله المرشد المربي ..ال...أو يحتاج إلى شيخ..ال....

### صَاحِبُ الْعِنَايَةِ

فالذي يستغني عن الشيخ ...

هو من سلمه الشيخ لرسول الله ،وأصبح رسول الله له رأى العين ، يراقبه ، ويعلمه ، ويهذبه ، ويمده بإمداداته .

فطالما لم تصل لهذه المرتبة .... فإياك أن تترك من أقامه الله .... ، لأن الإقامة عناية من الله.

وملك الملوك إذا وهب: لا تسألن عن السبب.

وإياك أن تقول كما قال الكافرون:

## ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ اللهُ لَوْلَا نُزِّلَ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ ﴾ اللهُ الرضرف

هل سنقسم رحمة ربنا ؟

سيدي ياقوت العرش ضَيْطِيَّهُ وأرضاه وارث سيدي أبو العباس المرسي ، وسيدي أبو الحسن الشاذلي ...

دخل ملك مصر على سيدي أبى العباس ، فلم يقم له ، ولكنه أجلسه بجواره ، ودخل بعده ياقوت ، فقام ، واهتم به ، واحتضنه ، وأظهر له غاية الاهتمام ... فدخل في قلب الملك شيء من ذلك ...

أي لماذا يهتم بهذا الرجل أكثر مني ؟

وسيدي ياقوت العرش ، كان عبداً جاء من الحبشة .

وعندما وقف الإمام أبو العزائم أمام ضريحه ، قال :

#### تواضعت رب العــرش أعليت بالفعل جعلت ترب الأرض للعـــالم القطب

فله كالله التصرف المطلق ، فهذا تراب وجعله قطباً :

#### ﴿ لَا يُسْعَلُ عَمَّا يَفَعَلُ وَهُمْ يُسْعَلُونَ ﴾ الأنبيا،

وإذا كان هذا في نظرك جميل ، فالجميل هو الذي أعطاه هذا الجمال !!.. فلما رأى سيدي أبو العباس ، ما في قلب الملك نحو ياقوت قال :

يا ياقوت !.،إن صدري ضيق ، وعندي هموم وغموم ضيقت صدري .

فبكى ياقوت ... ؛ وعند بكائه ظهرت غيوم في السماء !!! ، وأمطرت السماء لدموعه !!! .. ، فقال :

يا ياقوت !.، لقد طاب قلبي ، وذهب الغمُّ عن صدري ، ...فسكت .

فإذا بالسماء تقلع عن المطر ، ولا يوجد فيها سحابة واحدة ..!!!..، فقال سيدي أبو العباس صَفِيَّةً للملك : هذا من الملوك السماوية .

أي الذين لهم تأثير في عالم السماء .

وياقوت كان عبد في بلاد الحبشة - ولحظة ميلاده وهو في الحبشة والشيخ بالإسكندرية - فإذا بأبو العباس يقول لأهله: اصنعوا لنا وليمة اليوم ، فقالوا: ولم ؟ ، قال: الآن ولد ياقوت العرش في بلاد الحبشة..!!

ولد ياقوت ، ونما وترعرع ، وكان التجار يذهبون إلى الحبشة ، ويأخذون الصبيان ، ويخطفونهم ، ثم يبيعونهم عبيدا ، ومن ضمن من خطفوهم ، كان ياقوت !

وذهب تاجر من أصحاب الشيخ إلى بلاد الحبشة لإحضار تجارة ، فكان من ضمن التجارة ياقوت! .

وركبوا السفينة ، وسارت السفينة في البحر ، وهاج الموج ، وكادت تهلك ، فاستغاث التاجر بالله ، وتوسل بسيدي أبي العباس وقال :

يا رب!.، بجاه أبي العباس أسكن لنا البحر، فسكن البحر في الحال، لأنه يسأل الله، ولكنه يتوسل إليه ببعض أحبابه.

وهذا لا ضير فيه ... فإن الحبيب صلى اله عليه وعلى آله الطيبين وسلم ، كان يتوسل بنفسه عند الخروج إلى الصلاة ، وكان يقول ( في الحديث المعروف ) : ...

#### 

وسارت السفينة ، وإذا بياقوت يصاب بمرض القراع في رأسه ، وفي اليوم الذي ستصل فيه إذا بسيدي أبي العباس يقول لأصحابه : تعالوا بنا نتريض على البحر .

فوصلوا إلى الشاطئ في الوقت الذي وصلت فيه السفينة ، فنزل التاجر ، وقبَّل يده ، وأراد أن يعطيه عبداً آخر غير المريض .

وقال : يا سيدي هذا العبد هدية لك، قال : لا نريد إلا العبد الذي نذرته لنا .

قال: يا سيدي إنه مريض..، فقال: لاشأن لك به..!..، فقدمه إليه، فخلع عمامته ووضعها على رأسه، ثم رفعها فشفي في الحال، ثم أخذه، وربَّاه، حتى صار وارثاً له بأمر الله.

من أين هذه الوراثة ؟

## ﴿ ثُمَّ أُورَثَنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنا ﴾

الآيَّةُ الثانية و الثلاثون مُيُّوَرَّةِ فاطر

ألم يكن لسيدي أبو العباس أولاد ؟

كان عنده وموجودين!!!!

وأولاد سيدي أبو الحسن كانوا موجودين كذلك!!!

لكنها عناية الله ولا تعطى إلا بإشارة من الله جل في علاه ..... ، هل يوجد منا من يقدر على اختيار رجل مكانه ؟

ليس للعبيد شأن مع الحميد المجيد في هذا الأمر ..

### ﴿ ٱللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجُعُلُ رِسَالَتَهُو ﴾ ١٢٤ الأنعام

وهذا أمر الله يعطيه الله لمن يحب من عبيده ، وليس فيه شأن لصغر سن أو لكبر سن ، أو طول مصاحبة ، أو قلة فترة..!

فمن الجائز أن يدخل واحد اليوم ، ويكون هو الوارث - ملك الملوك إذا وهب لا تسألن عن السبب .!

ولكن المهم أن لا تحجب نفسك بهذا السبب ، فتزن نفسك بأحوال الصالحين ، وأحوال ، وأحوال الأنبياء والمرسلين ؛ تطالع أخلاقهم وأحوالهم

ولذلك يقول الإمام أبو العزائم صَلِّيَّ وأرضاه :

{{ من أسرار ذكر الله صلى المسلين في القرآن ؛ أن يتعلم الإنسان منهم ما يحبُّه الله وما يبغضه الله .

لأنك ترى من أحوالهم في القرآن : ما الذي يحبُّه الله ؛ فتعمـله ، وماذا يبغض الله وينهى عنه ؛ فتبتعد عنه .}}

حتى قال رضى الله عنه:

{{ وحكايات الأنبياء والمرسلين في القرآن ، هي الطهور المدار للمقربين والمحبوبين ؛ الذي يدار عليهم من كتاب ربِّ العالمين عَبَّلُ . لأن هذا ما يبحثون عنه }}

يريدون أن يعثروا على ما يدخلون به على الله :

بأن يروا أحوال الأنبياء والمرسلين ، ثم بعد ذلك يروا أحوال الصالحين ؛ لكي يقيس الإنسان نفسه ويزن نفسه.

فمن يغفل عن ميزان نفسه ، طرفة عين أو أقل ؛ يتعب ويعطب ، ويصاب بالزلل ، و بالخلل .

وعلى الرغم من أن سيدنا رسول الله :

رأى العطاءات ، والهبات ، وأكرمه الله كال ، ورفعه إلى عالم الملكوت ، والسموات ، وفيها ما فيها من فضل الله ، وكمال الله ، وعطاء الله ...!!...إلا أنه لم يلتفت طرفة عين ...إلى ذلك كله !!!!!.

ليعلمنا أن الدخول على حضرة الله لا يكون إلا بالأدب:

#### ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ ﴾ لَيْزَةِ النهم

لم يلتفت هنا ، أو هناك! ....

فقد عرضت عليه كل الجمالات .!.، فلم يلتفت إليها! ....

وإنما كان كل همه مولاه! ....

وكل بغيته أن ينال رضاه ! ... وكل سعيه ، وكل فعله ، ليصل بذلك إلى أن يكون محبوباً لحضرة الله ، مراداً لذات الله ! .

وبعد ذلك يكون كل شيء في الكون ..!...

كله ..!!..عاليه ..!.ودانيه ..!.. مسخراً لخدمته ...!!!! ....

لأنه في خدمة مولاه جلَّ في علاه .

مقامات الإسراء والمعراج يا إخواني ...:

### الْهُ الْقَالِمُ اللَّهِ الْجُهُونِ اللَّهُ الثَّالِيِّ : اللَّهُ الثَّالِيِّ اللَّهُ اللّ

فيها لذيذ الشراب ، وهنيء الطعام .....

لمن أراد أن يصل لمقام القرب من الملك العلام.

فإن الله كَالَّ جعل فيها:

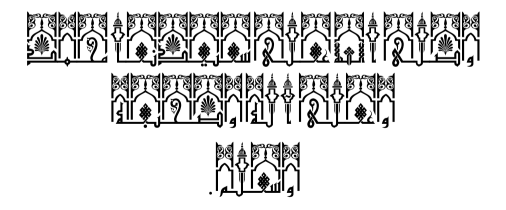
إشارات ، وتلويحات ، لمن أراد أن يكون من أهل السعادات .

وجعل فيها كنوزاً من العلم الوهبي ، وكنوزاً من العلم الذاتي :

لمن يريد الله عَجَالُ له أن يكون محبوباً لحضرته ، وأن يكون مراداً لعظمته .

نسأل الله كالله الله

أن ينفعنا بما علمنا ، وأن يعلمنا ما ينفعنا ، وأن يجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه .



## عَيْهُا فَوْرَى هِ هُمُ هُا مُعَالَى الْعَالَةُ فَالْعَالَةُ فَالْعَلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فِي الْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ لِلْعُلِيلِ فَالْعِلَاقُ لِلْعُلِيلِ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعُلِيلِ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ فَالْعِلَاقُ لِلْعِلَاقُ لِلْعِلَاقُ لِلْعُلِيلِ فَالْعِلَاقُ لِلْعُلِقُ فَالْعُلِق

العلاد : عاريخ ومعل العبلاد :

١١٠/١٠/٨ع١٩م، الجميزة - صركز السنطة - الغربية

المؤهل ا

ليسانس كلية دار العلوم ، جامعة القاهرة ١٩٧٠م .

مسدير عام بمديرية طنطا التعليمية .

- ١- يعمل رئيسا للجمعية العامة للدعوة إلى الله بجمهورية معر العربية ، والمشهرة برقم 377 ومقرها الرئيسي : ١١٤ ، شارع ٥٠٠ ، هذائق المعادى بالقاهرة ، ولها فروع في جميح أنعاء الجمهورية.
- ٧- يتجول في جميع أنهاء الجمهورية لنشر الدعوة الإسلامية
   ١ وإهياء المثل والأخلاق الإيمانية ، بالحكمة والموعظة المسنة .
  - ٣- بالإضافة إلى الكتابات المادفة إلى إعادة مجد الإسلام
- ٤ والمنتسموسينيلات المحموسولية و الوسموسائط المتحموسة في

اللتيميديا للمصافرات ، والدروس واللقاءات ، على الشرائط والأقراص المدمجة.

٥- وأيضا من خلال موقعه على شبكة الإنترنية :

#### WWW.Fawzyabuzeid.com

#### : 449-44 🗘

١- يدعو إلى نبذ التحصب والفلافات بين السلمين ، والعمل على جمع العف الإسلامي ، وإهياء روح الإخوة الإسلامية ، والتخلص من الأحقاد ، والأحساد ، والأثرة ، والأنانية ، وغيرها من أمراض النفس.

٢- يشرعن على تربية أخبابه على النربية الروهية العافية ،
 بعد تهذيب نفوسهم ، وتعفية تلوبهم .

٣- يحمل على تنقية التصوف مما شابه من مظاهر بعيدة عن
 روح الدين ، وإهياء التصوف السلوكي المبنى على القرآن ،
 وعمل رسول الله علي ، وأصمابه الكرام .

#### : 4444 🗘

إعادة الجد الإسلامي ببعث الروح الإيمانية ، ونشر الأخلاق الإسلامية ، وترسيخ المبادئ القرآنية .

| الصفحة    | جِجْهُواتَالِكَابَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣         | المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| . •       | البِّائِيُّ الْمَرْانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧         | الْنَّـَظْرَةُ وَالْتَّزْبِيَّـةُ الْرُّوحَـانِيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨         | الْمُصْطَفَى الْمُصْطَفَى اللهُصْطَفَى اللهَصْطَفَى اللهَصْطَفَى اللهَصْطَفَى اللهَصْطَفَى اللهَامِينِ اللهُصْطَفَى اللهُ الله |
| 1.        | ا أَسْرَارُ الْنَظْرَةِ اللهَ الْنَظْرَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 10        | ﴾ إِشَارَاتُ الْسَّالِكِينَ فِي مِعْرَاجِ الْنَّبِيِّ الأَمِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 17        | 🗨 حَقِيقَةُ الْدُّنْيَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 19        | 会 نَقَاءُ الْقُـلُوبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲.        | 🕀 حَقِيقَةُ صَلاةِ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 70        | النظائيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77        | مِنَــــځ الْعَـــارِفِين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77        | <ul> <li>حِكْمَةُ الإِسْرَاءِ لِلأَنْبِيَاءِ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣١        | 🕀 أَسْرَارُ الْعُرُوجِ لِلْعَالَمَ، الأَعْلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٥        | 🕀 الآَیــاتُ الْکُبْرَی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| **        | 😑 الْمُكَاشَفَةُ بِالْغُيُوبِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 44        | 😑 حُقَيقَةُ الْزُهْـدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤١        | 😑 نُـورُ الْقِيَـامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٣        | <ul> <li>عُ فُهُ رَةُ الْقَلْبِ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٦        | ﴾ أَسْـرَارُ أَهْلِ الْعِرْفَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٩        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 01        | عَطَاءُ الْصَّادِقِينَ مِنْ إِسْرَاءِ الْنَّبِيِّ الأَمِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 07        | ⊖ أُصُولُ الْوصُولِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ०५        | 🖯 رَمْنُرُ أَسْرِى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ०९        | ⇒ عَطَاءُ الْصَّادِقِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦,        | چَهَادُ الْمُتَمَكِّنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٦        | أَدَبُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 77        | <ul> <li>         = حَقِيقَةُ الْمَعْرِفَةِ         الْمَعْرِفَةِ     </li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٥        | البِّالبِّلابِيّانِية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>YY</b> | مِنْ أَسْسَوَارَ الإِسْسَرَاءِ وَالْمِعْسَرَاجِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



| ٧٨    | 🖯 سِـرُّ الإِشْتِهَار                                                      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۸۱    | ا أَسْزَارُ إِكْرَامِ ٱلْحَبِيبِ                                           |
| ٨٥    | 😑 وِلايَــةُ اللهِ                                                         |
| ۸٦    | الْمَقَامَاتُ الْغُلا 🖯                                                    |
| 91    | البِّالْبُ الْجَالِمِينِ                                                   |
| 98    | قَــدْرُ سَيِّدِنَا رَسُـــولِ اللهِ ﷺ وَوَرَثْتِيهِ                       |
| 98    | ڪ گَنْزُ الْحَقِّ                                                          |
| ٩٨    | الإِمَامُ أَبُو الْعَزَائِمِ                                               |
| 1 • £ | 😑 الْذَّوْقُ الْسَّلِيم                                                    |
| 1.9   | ا خُلاصُ الْقَصْدِ 🖯 إِخْلاصُ الْقَصْدِ                                    |
| 117   | الْصَّالِحِين 🖯 حِكَايَاتُ الْصَّالِحِين                                   |
| 114   | القُلْب الْقَلْب الله الله الله الله الله الله الله الل                    |
| 117   | النائاليتاليس                                                              |
| 119   | الْكَمَالاتُ الْمُحَمَّــدِيَّةُ                                           |
| 17.   | الْكَمَالاتُ الْجُسْمَانِيَّةُ 🖯                                           |
| 177   | الْكَمَالاتُ الْمَعْنَويَّةُ 🖯                                             |
| 174   | الْكَمَالاتُ الْعَقْلِيّـةُ ﴿                                              |
| 178   | 🖯 الْكَمَالاتُ الْقَلْبِيَّةُ وَالْرُّوحَانِيَّةُ                          |
| 177   | البّاكِالبِّالبِّالعِ                                                      |
| 179   | نَصِيبُ أَهْلِ الإِيمَانِ مَنَ الإِسْـرَاءِ                                |
| 177   | الْمَزِيدِ 🖯 طُلابُ الْمَزِيدِ                                             |
| 140   | الله الله الله الله الله الله الله الله                                    |
| 149   | الْعِنَايَةُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ 🖯 بِدَايَةُ أَهْلِ الْعِنَايَةِ           |
| 1 & • | الْصَّالِحِين ﴿ غَنَائِمُ الْصَّالِحِينِ ﴿ وَمَا لَهُ مَا لِحِينَ          |
| ١٤٨   | ⊖ أَفَاتُ الْنَفْسِ                                                        |
| 108   | الْعِلْمُ الْغَيْسِيُّ وَ الْعِلْمُ الْغَيْسِيُّ وَ الْعِلْمُ الْغَيْسِيُّ |
| 109   | البّالبِّالْكِالْكِالْكِالْكِالْكِالْكِالْكِالْك                           |
| 171   | الْلُّرُوسُ الْمُسْتَفَادَةُ مِنْ رِحْلَةِ الإِسْرَاءِ وَالْمِعْرَاجِ      |
| ١٦٢   | الإسْرَاءُ تَكْلِيفٌ إِلَهِيٌّ 🖯                                           |
| 178   | 🖯 تَجْدِيدٌ لِبَيْعَةِ الْأَنْبِيَاءِ                                      |



| p   |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| 177 | ⊖ الْتَّفْــوِيضُ للهِ                        |
| 179 | 🖯 صَفَاءُ الْقَلْبِ                           |
| ١٧١ | 😑 عُلُوُّ قَـدْرِ الْنَّبِيِّ                 |
| 174 | الأُخْـذُ بِالْأَسْبَـاب                      |
| 140 | النِّالنِّالنِّاليِّن عِ                      |
| 177 | مَـوَاهِـبُ الْمُقَـــرَّبِين                 |
| 179 | الْتَجَلِّيَاتُ الإِلَهِيَّةُ 🖯               |
| 141 | 🕒 فِي مَعِيــَةِ اللهِ                        |
| 187 | 🔾 تَـوْبَةُ الْمُقَرَّبِين                    |
| 115 | 😑 الْعُلُــومُ الْوَهْبِيَّةُ                 |
| 144 | ⊖ عِلْــمُ الْمَعْرِفَةِ                      |
| ۱۸۸ | 🕀 الْمُحَادَثَــةُ                            |
| ۱۸۸ | 😑 عِلْـمُ الْقُــلُوبِ                        |
| 189 | <ul> <li>عِلْمُ الاسْتِـنْبَاطِ</li> </ul>    |
| 19. | 🔾 عِلْمُ سِـرِّ الْقَدَرِ                     |
| 191 | 🖯 مَعَـارجُ الأَخْيَــارِ                     |
| 198 | 会 مَقَـامُ الْحِفْظِ لِلصَّـالِحِين           |
| 7., | e ثِيَابُ الْصَّالِحِين ( الْمَصَّالِحِين ( ) |
| 7.7 | البُّالَئِلَاغِ الشِّرِ،                      |
| 7.0 | أَدَبُ الْدَّعْــوَةِ و الْلُّعْــاة          |
| 7.7 | ⊖سِرُّخَيْرِيَّةِ الأُمَةِ الْمُحَمَّدِيَّة   |
| 71. | ⊖صِفَاتُ الْدُّعَاةِ الْصَّادِقِين            |
| 718 | ⊖جِهَادُ الْـدُّعَاةِ إِلَى الله              |
| 717 | ⊖مِنْ إِشَارَاتِ شَقِّ الْصَّدْرِ             |
| 77. | ⊖أَدَبُ الْرِّجَــالِ مَعَ أَهْلِ الْكَمَالِ  |
| 770 | ⊖بِدَايَـةُ الْفَتْـح                         |
| 777 | ⊖صِدْقُ الْدَّاعِي مَعَ نَفْسَـهِ             |
| 777 | ⊖صَاحِبُ الْعِنَايَةِ                         |
| 770 |                                               |
| 770 | ⊖ترجمة المؤلف : الأستاذ فوزى محمد أبوزيد      |
| 747 | ⊖فهـــرس المحتويـــات                         |

|                             | *****                                        | للخاتث          |            | اشرقانيكراع         |   |
|-----------------------------|----------------------------------------------|-----------------|------------|---------------------|---|
| <br>                        | ـــــــ <b>ـــــــــــــــــــــــــــــ</b> | كم الكريمــ     | لملاحظات   | J                   |   |
| <br>                        |                                              |                 |            |                     |   |
| <br><br><i>صح</i> به و سلَّ | <br>ِ على آله و د                            | <br>نا محمَّد و | <br>لی سید | <br>ر صلَّى الله عا | 9 |