وللنبعة ولثانية

ولأعباج وككاملة للعارف بالله

# ففيذ اليشخ الخاجي الى سِولايك

مرير هام ؤوقاف بورسعيىر لالأسبق



مُلِيَّعة رَجِّقينَ لَبِ خَوْزِي عُمَّرِ لِيُورِيرِ

ولامر لالإيجان ولاقحياة

# بِسْسِ إِللَّهِ ٱللَّهِ الرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ

# ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ فَيُلَّالُ مِنْكِ إِلَىٰ مَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ فَيَالَّا مُوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾

| نتعكالايكات                                      | الكناب          |
|--------------------------------------------------|-----------------|
| العارف بالكه تعالى فقيلة اليشنج كالمحي كالكورك   | تأليف           |
| الشيخ فوزي محمل أبوزيل                           | قحقيق صراجعته   |
| ۱۰ شوال ۱۶۳۷هه، ۱۳ پولپو۱۹۱۹مر                   | الطبعتمالثانيتم |
| ۱۹۸۵مر، ۱٤٠٥هـ                                   | الطبعتمالأصلي   |
| ۱۶۰ صفحت ۸۰جمر ۱۷ * ۲۶ * ٥ لون                   | داخلی           |
| كوشيى،مط، ٣٠٠جى إمر، ٤ لون، سلوفان مط            | الغلاف          |
| دار الإيمان والحياة – ١٠٤ش ١٠٥ – حدائق المعادى – | إشراف           |
| القاهرة-جرع، ت: ۲۵۲۵۲۱٤۰-۲-۲۰۰۰،                 |                 |
| ف: ۱۲۱۸۲۲۹۷-۲-۲۰۰۰                               |                 |
| دار نوبار للطباعة بالعبور                        | طباعته          |
| Y • 17/ 10 £ 17                                  | مرقد إيداع محلي |
| 944-944-9-616-9                                  | مقرإيداع دولي   |

<sup>•</sup> ملاجظة: العنوان مَنْكُوبُ الْمُلَاثِ مكتوب بالخط الثُلُث المضغوط وهي محاولة من الخطاط المبدع الاستاذ أبراهيم بدر لإعادة استخدام هذا الخط أن اندثر.

#### مقدمة المحقق

# بقلم الشيخ فوزى محمد أبوزيد

## بِسُـــِ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ الرَّهُ وَالرَّهِ عِيدٍ

# (آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾

الحمد لله ربِّ العالمين الذي حبَّب لعباده الإيمان وزيَّنه في قلوبحم ...

والصلاة والسلام على الحبيب المحبوب من عرَّف أهل الإيمان بشعب الإيمان وبيَّنها بالعمل والحال وشرحها بالبيان!.. ثم أفاض على على قلوب ورثته وحملة لواء شريعته المزيد من التبيان بما يناسب كل عصر وأوان .. صلى الله عليه وعلى آله الأنجم الزاهرة وأصحابه ذوى القلوب الطاهرة وسلم تسليماً كثيرا ... وبعد ..

إن تحقيقى ومراجعتى لهذه الطبعة الثانية من كتاب "شعب الإيمان" لأستاذى وشيخى العارف بالله الشيخ محمد على سلامة؛ تجعلنى أنتهز الفرصة لكى أبين نذراً يسيرا مما يسمح به المقام من أسلوب الدعوة الحكيمة لهذا العالم الجليل، العامل بما علم فورثه الله علم ما لم يعلم! فأفاض علينا بدوره من تلك العلوم ما هيَّم الأرواح وشنَّف الأسماع وحرَّك الأشباح شوقاً إلى حضرة الكريم الفتاح!

ومن ذلك هذا الكتاب القليل أوراقه! العظيم إغداقه من الكلام السهل الممتع وهو كتاب " شعب الإيمان "، والذى عند قراءته يتبين بيقين أن أسلوب دعوة الشيخ لله كان نسيجاً وحده .... ونمطا فريدا متميزاً في هذا العصر والأوان! ...

وإنه ليجدر بي أن أقول أن أهم ما أخذته من صحبة العارف بالله الشيخ محمد على سلامه في أسلوب دعوته! هو الحكمة العالية في الدعوة إلى الله!!!

وقد لا تتضح أبعاد هذه الحكمة إلا بعد أن ضرب الأمثلة على ذلك ..

# أمثلة في فقه دعوة الشيخ محمد على سلامة إلى الله

ومن ذلك ': كنت يوما عند فضيلته في منزله في ههيا بمحافظة الشرقية بمصر، وإذا برجل يأتى بمسألة في الطلاق، وأنا على يقين أن الشيخ في كان على دراية كاملة بالفقه على المذاهب الأربعة للذه عندما جاء هنا إلى طفنيس مركز إسنا بمحافظة الأقصر بصعيد مصر موفدا من قبل وزارة الأوقاف، ووجد أهل هذه البلاد مالكية ودراسته التي أخذها كانت على المذهب الشافعي، أحضر كتب المالكية ودرسها لكي يفتى أهل البلدة ويؤمهم بمذهبهم لكن فوجئت به يكتب المسألة! ويطلب من ابنته أن تذهب إلى شيخ الجامع الكبير في ههيا أى في المركز! وتأتى ويطلب من ابنته أن تذهب إلى شيخ الجامع الكبير في ههيا أى في المركز! وتأتى بالإجابة!! ولم أدرك سرَّ هذا إلا بعد سنوات! كيف؟ .. في المنطقة التي أقطنها يأتيني الناس كذلك في فتاوى الطلاق، ومنذ عامين تقريباً " توقفت، ومن يأتيني أقول له عليك بلجنة الإفتاء!، لماذا؟

ذلك لأي وجدت الناس يكذبون ولا يقولون الحقيقة ومبدأهم كما يقول المثل ((ضعها في رقبة عالم واخرج منها سالم))، وبالطبع فإن العالم يفتي كما يعرض عليه، وبما أن الناس يكذبون!!، فقد وجدت أنه من الأسلم توجيه الناس إلى لجان الفتوى بالأوقاف، والمساجد الكبرى ... فمثلاً مسجد سيدي أحمد البدوي، به لجنة فتوى معقودة باستمرار من ثلاثة علماء، وتعرض المسألة على ثلاثتهم ويفتون فيها، وقد ذكرت هذا الموضوع خصيصاً حتى لا يسارع إخواننا الدعاة بارك الله فيهم في مسألة الإفتاء!! خاصة في الطلاق! والميراث!.. فالناس في هذا الزمان لا يعرضون القضية بأمانة، وكل واحد منهم يعرض مسألته من الزاوية التي يضمن بما أن تحكم له! وبعدها يقول أن الشيخ فلان حكم لي — والطرف الآخر يعرف القضية بأبعادها .. فيقول أن الشيخ ظالم! أو جاهل! ولا يعرف أن الطرف الأول عرض الحقيقة مبتورة!!

وإذا كنت عالماً وأردت أن تفتى في قضية طلاق !فلا بد من حضور الطرفين!،

ا طفنيس ١ ٢٩/١/٢٠ هـ ١ ٤ ٢٩/١/٢٨، (الجزء الأول) والباقى أضيف من مواقف ولقاءات أخرى.
 ٢ أى حوالى عام ٢ ٠ ٠ ٦ م.

والأسلم من ذلك أن توجهم إلى لجنة الفتوى .. قد يقولون عندها أنك غير عالم!، فليكن! تكون أنت الغانم السالم!! فقد كان سيدنا الإمام مالك عليه:

ربما يسأل عن مائة مسألة فيجيب منها في خمس أو ع شر، وي قول في الباقي لا أدري. وقال له بعضهم إذا قلت أنت يا أبا عبد الله لا أدري فمن يدري؟ قال: ويحك ما عرفتني؟ وما أنا؟ وأي شيء منزلتي حتى أدري ما لا تدرون؟ ثم أخذ يحتج بحديث ابن عمر، يقول لا أدري فمن أنا، وإنما أهلك الناس الع جب وط لب الرئاسة. وقال مصعب: سئل مالك عن مسألة فقال لا أدري فقال له السائل: إنها مسألة خفيفة سهلة وإنما أردت أن اعلم بها الأمير! وكان السائل ذا قدر، فغ ضب مالك وقال: مسألة خفيفة سهلة! ليس في العلم شيء خفيف، أما سمعت قول الله تعالى: ﴿إنا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً ﴾، فالعلم كله ثقيل وبخاصة ما يسأل ع نه يوم القيامة.  $\square$  ".

وقال مالك بن أنس وورد عن عبد الله بن عباس . [إذا تَرك ال عالم لا أدري أُ صِيبِت مَقات له ].، وقال عبد الله بن عمرو بن العاص وقبل عمر بن عبدالعزيز على: من سُئلَ عما لا يَدري ف قال: لا أدري؛ ف قد أَ حرزَذِ صْفَ العلم. ]، وهذه حكمة عالية قد تعلمناها من هؤلاء الدعاة .

والحمد لله فى بلادنا مجموعة كبيرة من الدعاة، أكثرهم مجتهدون، وبما تعلمته من أسيادنا الصالحين اخترت أن أكون من المقلدين!، ولا شأن لى بالاجتهاد فأنا أحيل هذه الفتاوى إلى لحان الفتوى المتخصصة، وماكان يمشى عليه الشيخ في فأنا على دربه أمشى لا أغير! ولا أبدل! وذلك لأنى نظرت إلى ماكان عليه الشيخ فوجدته الأتمَّ والأكمل، فبماذا أجئ بعد ذلك؟ ... هل فهمتم إذاً لماكان الشيخ محمد على سلامه يرسل فتاوى الطلاق إلى شيخ الجامع الكبير .. لأن االناس تعرض

٣ ترتيب المدارك وتقريب المسالك.

٤ الحكمتان وردتا في العقد الفريد والبيان والتبيين.

الحقيقة مبتورة لتعلقها في رقبة العالم!!!

وهاك مثالاً ثانياً في فقه دعوة الشيخ عليه إلى الله:

فقد كان مثلاً يختم المجلس — وكان كل درس فى المسجد يعتبر مجلساً مستقلاً — بقراءة الفاتحة للحاضرين، ومعها دعاء! وبعده يقرأ الفاتحة لأهل البلدة، ثم يقول الفاتحة لرجال الله الصالحين وسكان هذه البلدة ومشايخنا ومشايخكم ...وذلك لأن لكل الحاضرين من الصوفية شيخه، بذلك يكونوا كلهم مشتركين فى هذه الفاتحة، وبعد ذلك عندما يخص شيخه وهو مولانا الإمام أبو العزائم لا تتغير نفوس الحاضرين لأننا ذكرنا كل المشايخ.

فالداعى على بصيرة الذى يريد أن يقتدي بأهل الإلهام عليه أن يطرد حظ نفسه وهواه! ويقتدي بمم كما ينبغي ليرزق بالإلهام كما رزقهم الله.

 لهم جانب عند ربهم ﴿ لَكُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۗ ﴾ (٢٦ الشورى) ... ولذلك من يرشحونه.. ويزكونه .. هو من يصدر له قرار الاصطفاء .

وفى الحقيقة فإن كل الخير الذى أنا فيه من بركة شيخى الشيخ محمد على سلامة وأرضاه عنى، وكل ما أحمد الله والله على عليه ولا أستطيع شكره عليه أنه كان يجبني ويعلم الجميع ذلك ( فبحبه فازوا بكل مراد )! فهذه الطريقة الحكيمة إخواني هى التي يجب أن نأخذها من الصالحين وليس من الكتب لأن الكتب تقول وتتركك! أما هؤلاء فإنهم يعلموك كيف تصول وتجول فى المجالس وأنت موصول بأنوار الرسول! وليس بالفكر! ولا بخواطر النفس! فكلها إلهامات من الله الله الله المناهات

ولذلك عندما يمشى الواحد على النهج وعلى الخطى، ربما يتعجب البعض! فهي نفس القاعدة، فالفواتح التى تقرأ كما هى!! لكن الدعاء الذى يجئ هنا .. بخلاف الدعاء الذى يجئ هناك!! فهل جهزت هذا الدعاء أو حضرته ؟ أبداً ..!! بل إن الدعاء الذى يلهم به الواحد هنا مناسباً لمن هنا، والدعاء الذى يلهم به الواحد هناك مناسباً لمن هنا، والدعاء الذى يلهم به الواحد هناك مناسباً لمن هناك، وهكذا لأنه إلهام من الله ببركة حبيب الله ومصطفاه، وببركة رضا الرجل الوارث الذى صحبناه هم وأرضاه.

وعندما يأتى ولد من أولادنا طالب بالفرقة الأولى فى الجامعة ويريد أن يزاحم الدكاترة والأساتذة فهل ينفع ذلك؟!! ألا تنتظر حتى تأخذ الدكتوراه على الأقل! فانك مازلت فى الفرقة الأولى ؟ وحتى إذا إنتهي من الجامعة !ومازال معيداً هل يصح أن يزاحم الأساتذة ؟ لا إذاً لابد وأن تعرف أن المقام محفوظ وكل من سبقك ولو بيوم صدق فى صحبة الشيخ !! فله فضل السبق عليك .. ولابد أن تراعى ذلك، وهذا فضل الله ...

لكنك بحواك تريد أن تمشى ويكون لك كينونة وقد قالوا: من زاحم ليكون لا يكون، ومن زاحم ليحل في القلب فذلك في المحل الأعلى .

ومثال ثالث:

علمنا الشيخ هي في درس عال وغال إن الداعي على غير بصيرة عندما يحب أن يأتي بالغريب إلى الناس! يذهب إلى كتب الرقائق الصفراء! ويأتي منها ليبهر الناس كما يظن!! والكثير من إخواننا الدعاة يفعلون ذلك !!— وبالطبع فكثير من الكتب بحا أحاديث غير صحيحة وإسرائيليات! وقد قال لنا الشيخ هي في ذلك ؛ الذا حدثتم العلماء فحدثوهم بالأحاديث الصحيحة وإذا كانت نيتك طيبة وكنت موصولاً فسيأتي لك الإلهام في المعاني .. حتى ولو في حديث شائع .. ومعروف .. ومتفق عليه.. فسيرزقك فيه بمعاني جديدة ... فما الذي يجعلك تتجشم الصعاب وتأتي بالأحاديث الضعيفة والروايات المشكوك في صحتها وترويها ؟ تتجشم الصعاب وتأتي بالأحاديث الضعيفة والروايات المشكوك في صحتها وترويها ؟ ... لا !! فبعد تحصيل العلم اللازم للداعي فإن علينا ألا نفتش في كتب السابقين فحسب!! ... ولكن:

فلتعلو همتنا ... للتلقى من قلوب الصالحين، وهذا هو الجديد! والبحر المديد!.. لماذا؟

لأن كثيراً مما بكتب السابقون من معلومات .. ربما يكون عفا عليها الزمن! والكثير منها يلزم تغييرها فلم تعد مطابقة للعصر!! لكن ما ينزل على قلوب الصالحين ... فهو أحدث تكنولوجيا علمية قرآنية مناسبة لهذا الزمان!! ... فالمفروض عليك أن تأخذها من رجالها وتنقلها!

لكن بعض إخواننا الدعاة تغلبه نفسه! ويقول هل أعيد هذا الكلام مرة أخرى؟ ويستكبر! ويستعظم أن يعيد! ويريد أن يكون دكتوراً ويأتى بالجديد! إذا فابقى كما أنت حديد! فلن يأتيك مدد جديد من الحميد الجيد أبداً، لأنه لا يكون هناك دكتور! إلا إذا كان أولاً .. معيد!، فلا بد وأن يعيد! ويرضى عنه الدكتور المشرف الرشيد! لكى يسجل رسالته.. ويصبح له بعد ذلك منهج جديد من الحميد المجيد .

#### منه هنى الشيخ سلامة الله الجمعة الجمعة

ومن هدى شيخنا ره في خطبة الجمعة:

| أنه كان الله يتحرّى أن تكون خطبة الجمعة ذات موضوع واحد، لا يخرج  | $\checkmark$ |
|------------------------------------------------------------------|--------------|
| طيب حتى لا يتشتّت السامعون، ويقول لى: الهم يا بني أن يخرج الناس  | عنه الخد     |
| عد وقد عرفوا موضوعاً محدداً من أمور دينهم واستوعبوه ليعملوا به 🗌 |              |

√ وكان يتحرَّى دائماً أن تكون موضوعاته على المنبر أو في دروس المساجد من الموضوعات العامة التي يحتاجها كل مسلم، ويبتعد عن ذكر الأمور الخلافية أو الإشارة إليها، وكذا ما يثير الفتن والمشاكل بين الناس.

✓ وكان يلقى الخطبة بلغة سهلة وواضحة تناسب مستوى الحاضرين لتصل مباشرة إلى قلوبكم قبل أسماعهم، مع الحرص ألا تكون طويلة مملة أو قصيرة مخلّة، وقد كان من غرائب هذا أيّ كنت أتابعه وأنا ممسك بساعتي فكان لا يزيد على سبع عشرة دقيقة في كل خطبة إلا نادراً جداً، ومع ذلك نخرج وقد استوعبنا الموضوع من جميع نواحيه، وكان يقول لنا دائماً في ذلك: □ لأن نترك الناس راغبين خير من أن يتركونا زاهدين □.

√ وكان الله عندما يوجّه أو يكلّف أحداً من الدعاة للخطابة في المساجد يختار منهم المناسب للمكان الذي يوجهه إليه بدقة طبقا لمستوى المستمعين بتلك المساجد الديني والإجتماعي ويوصيهم بما يناسب أهل المكان ويتابعهم! ..

√ كماكان ﷺ يحرص على التبشير في كل خطبه ودروسه، ولا يميل إلى التَشديد و لا التعسير، ويفتح للناس أبواب رحمة الله تعالى الواسعة، ويمزج ذلك بتخويف لا يقنطهم من رحمة الله تعالى.

- كما كان الله شديد الأدب في الحديث عن العلماء جميعاً، فلا يجرِّح أحداً من المعاصرين! حتى ولو أخطأ بل يلتمس له العذر ويبرر له موقفه ومع ذلك يقرر

الصواب بطريقة حكيمة، وقد كان للشيخ الله مواقف مشهودة في الكثير من القضايا الفكرية التي راجت وقتها وشغلت الناس والعلماء فأصاب من أصاب وأخطأ من أخطا وأتى كثيرون للشيخ لينصر رأياً ما على صفحات الجرائد أو يقول في فلان أو علان؛ ولكن الشيخ الله كان يقول للجميع دائماً: إياكم ولحوم العلماء فإن لحومهم مسمومة! لا تخوضوا في أعراض العلماء وإن أخطأوا فإنه لكل جواد كبوة! وكثيرا ما كان يذكر حديث رسول الله والله في في هذه المواضع: اتقوا زَلة العالم، وانتظروا فيئتَته العالم، وانتظروا

✓ وكان رضى الله عنه يخرج لصلاة الجمعة بالمساجد المتعددة أو الزوايا البعيدة بمحافظة بورسعيد وكان إذا حضر المسجد يفسح له خطيب المسجد ليخطب الجمعة بالطبع، ولكنه كان لا يصعد المنبر إلا إذا إستأذن الخطيب، وكانوا يحرجون من استئذانه لهم وهو العالم الجليل قبل المدير! ولكنه يفعل تنفيذا للسنة ورفعة لشأن الخطيب في مسجده ولو كان زاوية صغيرة.

√ وكانت للشيخ مهابة ووقار، وإذا دخل المساجد فبلا تكلف ولا تصنّع! وكان يقول يا بنى لا أقدر أن أتصنّع أو أتقعّر في الكلام أو أقلب أنفي مثل بعضهم ولا يسمّى أحداً! ولكنه كان أشد الناس تأثيرا بما حباه الله! وفي جمعة زار مسجدا وكان محتقن الأنف لا يمكنه الخطابة ورفض شيخ المسجد أن يخطب في وجوده وقال له لا أرقى المنبر وأنت هنا! مع أنه خطيب متمكن! فطلب الشيخ من أحد الأحباب وكان يرافقه أن يخطب رفقا بالخطيب الذي هاب أن يخطب في وجود الشيخ.

٥ سنن الكبرى للبيهقي عن عبدالله بن عمرو بن عوف عن أبيه عن جده 🐞.

#### بنل الجهد الجهيد في الدعوة مع الرغبة في عدم الظهور

وقبل أن أختم هذه اللمحات عن ذلك الشيخ العارف الوارث كأنموذج في طريق الدعوة المباركة، أذكر بأنه من أهم الحكم التي تعلمناها من شيخنا الشيخ محمد على سلامة على الله وما أكثر الحكم التي تعلمناها منه في هذه الحياة – الأناة والرغبة في عدم الظهور مع القيام بأعباء دعوة الله جل في علاه!! بيذل الجهد الجهيد في الدعوة ويخلص أشد ما يكون الإخلاص مع الرغبة الصادقة في عدم الظهور ... وقد كان يقول لى : الماكانجندي المجهول،.. أعمل ولا أربد أن يعرفني أحد الدو وذلك هو الجزء الأساسي للداعي، فإذا كان الداعي يحب الظهور! فحتى لو كانت له أنوار.. فأنواره في أفول!!

وعلى الداعي أن يكون عمله خالصاً لوجه الله، ولا يريد أن يعرف عنه شيئاً قليلاً أو كثيراً إلا مولاه جل في علاه فلا يحدث عن نفسه ولا يتحدث، ولذا كان كثيرا ما يقول: \_\_\_ يابني اعمل ولا يهمك معرفة شيخك أنك تعمل، لأنك تعمل لله! لا لشيخك! \_\_\_\_ .. ولذا لدينا علامة، إذا جاء الداعي أو المنسوب للدعوة وقال أنا كذا وكذا! نقول له: أنت لا تفلح! من قال أنا فقد نأى!

عمن تتكلم إذاً ؟ تتكلم عن الله أو عن رسوله الله أو الصالحين من عباد الله، أما أن أتكلم عن نفسى فما الذى معى حتى أفعل ذلك ؟ فإنهم لو عينونى خادماً على أعتابهم فيا هناى وقد قال الأمام أبو العزائم الله في ذلك :

#### قبلت نعل محمد يا فرحتى .. أنا خادم الأعتاب فافعم مكانتي

وحتى لو تكلم الداعي عن شيخه! فعليه أن يتكلم عن شيخه وحسب!، لا عن نفسه من خلال كلامه عن شيخه — فهو إن فعل ذلك فإنه يريد الظهور! وفى هذه الحالة فإنه مسكين! ويريد أن يرجع مرة أخرى للسير والسلوك إلى ملك الملوك على أن يجب عليه أن يظهر كمال الله وجمال الله وجمال الله

للمؤمنين بالله ، وأدب رسول الله وأخلاقه للموحدين بالله، وجمال دين الله لغير المؤمنين بالله! ليدخلوا في دين الله — وهذه هي وظيفة الداعي: فهو يكلم المؤمنين عن جمال الله ليعشقوا الله، أو عن حبيب الله لكي يتخلقوا بأخلاقه، أو يوضح لهم ما غاب عنهم من شرع الله، ومع غير المؤمنين يكلمهم عن جمال هذا الدين لكي يدخلوا فيه، ولذلك قال أبو العزائم المؤمنين يكلمهم عن جمال هذا الدين لكي يدخلوا فيه، ولذلك قال أبو العزائم المؤمنين يكلمهم المؤمنين يكلمهم المؤمنين المؤمنين المرجل يشطح السائه في مقام عبوديته المرار مزيته المؤمنين في مقام عبوديته المرار مزيته المؤمنين المؤمنين

أى ليس له مقام فى مقامات الرجال ومازال فى التربية فلا يصح الوصول إلا إذ قلت ( منه وإليه وبه وله ) فلا يجوز أن تقول منى ولا لى ولا عندى ولا بى!! لأنه بذلك تكون لك ( أنانية ) تشارك بما رب البرية كان .

وقد حذرنا الصالحون ممن قالوا ذلك في القرآن، فمنهم من قال أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى! ومنهم القائل أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ!، ومنهم من قال أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِي!، وقد حذر الصالحون من قول هذه الألفاظ: لا أنا! ولا لى! ولا عندي!، فماذا تقول إذاً؟ .. تقول (وَلِلهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ)، أو (هنَذَا مِن فَضلْ رَيِّ لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ)، أو (هذا بالله ولله ومن الله وإلى الله وأنا عبد ضعيف أجرى الله عَلَى يدي للخلق الله! فماذا معي؟ لا حول ولا قوة لأي عبد إلا بمولاه جلّ في علاه)! أو مثل ذلك!

وهن نماذ بنال الشيخ هحمد على سلاهه الجهد الجهيد في الدعوة في جميد الأوقات هذ رخبته في عدم الطهور! الكثير ثما قصَّه علينا من نثق بحم من إخواننا اللذين كانوا يصحبون الشيخ في بورسعيد .. ومنها على سبيل المثال:

أنه كانت فتنة فى نهاية السبعينات وبدايات الثمانينات مع الجماعات المتشددة بخصوص ميعاد الفجر والفجر الصادق، وصاروا يشككون الناس فى بداية صيامهم فى رمضان ويفتعلون المشاكل على أبواب المساجد عند صلاة الصبح، وصارت فتنة أخرى إذ يريدون أن يجبروا الناس والمحال والسيارات على التوقف أثناء

أداء صلاة الجماعة الأولى فكانوا يفترشون الشوارع الرئيسية ويمنعون مرور السيارات بحجة إقامة الصلاة ويريدون منع المحلات أن تفتح أثناء أداء الجماعةة الأولى، وكان أغلب المشايخ في هذا الوقت عندما بدأت هذه الأمور يمتنعون من مواجهة هؤلاء ويتجنبونهم لغلظة ألفاظهم وعدم إحترامهم للعلماء، ولكنه كان في يقول أنا رجل مسؤول أمام الله! لا أتراجع عن أداء واجبى نحو المجتمع ونحو هؤلاء أنفسهم لأبين لهم وجه الخطأ فيما يفعلون, وعلى أن أعين الناس فلا يتشتتون بتلك الفعال أو بالآراء الشاذة!، وكم جالسهم الشيخ وناقشهم ليبين لهم وجه الصواب إذ تجنب الكثيرون المواجهة، وكان هي مؤيد الحجة بالله حاضرا دائما.

وقد أخبرن أحدهم إذ صحب الشيخ ليقيم الحجة على هؤلاء ببطلان تشديدهم على المجتمع وتقليدهم الأعمى لغيرهم أنه ذهب مع الشيخ وحده أو مع نفر آخر، للقاءهم بإحدى القاعات وإذا بحم أكثر من عشرة أفراد ومع كل واحد عشرات الكتب والمجلدات والمراجع ليستشهدوا بها والشيخ وحده وليس معه إلا الله، وقد وضعوا المراجع الضخمة أمامهم على طاولة الإجتماعات، وإذا بالشيخ يسألهم ما هذه الكتب؟ فيقالوا هي مراجع التراث لنستشهد بها! وأنت أين مراجعك التي ستستند إليها؟ فقال لهم برحمة ومحبة تأخذ بالقلوب وتلين الحديد:

يا أبنائى إنا والله قد درسنا تلك الكتب والمراجع كلها عبر سنوات عديدة وعرفنا محكمها ومتشابها ومنسوخها! قويها وضعيفها والكثير الكثير من غيرها؛ فلما تعلّمنا هذا كله واستوعبناه على أيدى علمائنا الأجلاء ومعلمينا الثقة الفضلاء.. وامتحنونا ووثقوا من علمنا وفقهنا للعلم أجازونا! وصارت مراجعنا محفوظة فى عقولنا وقلوبنا! بل وصرنا نحن مراجع للناس تبع أقوالنا من علوم الكتاب والسنة وفقه الأئمة وواقع الأمة! وسار اللقاء وتعددت أمثال تلك اللقاءات! وأثمرت حكمة الشيخ الذى لم يتقاعس ساعة عن بيان الحق! حتى إذا جاءت الإحتفالات بالمحافظة وصارت أوقات التكريم عندما تمكنوا من دحض الكثير من تلك الفتن بهذا الوقت! كان الشيخ ينيب بعض معاونيه لحضور الإحتفالات والأضواء والتكريم.

منها أنهم كانوا قد طبعوا بعض أجزاء من تفسير القرآن (أسرار القرآن المرار للإمام أبي الم عزائم الله على على على الإستمرار لأن الأجزاء التالية بما الكثير من المواضع زال حيرها إذ كانت كلها مخطوطات باليد قد تآكلت بعض صفحاتها! ولم يجرؤ أحد على التدخل لتصحيح الوضع ليتمكنوا من طبع الأجزاء التالية، فكان أن طلبوا من الشيخ الله أن يقوم بهذه المهمة الشاقة والجسيمة فوافق فوراً وبالا مقابل خدمة لتراث الإمام أبي العزائم وللأمة الإسلامية قاطبة! ... فكان أحد إخواننا من بورسعيد يحضر الأجزاء المخطوطة من القاهرة واحداً تلو الآخر إلى بورسعيد، ثم يقرأ أحدهم والشيخ يصحِّح الكلمات أو الجمل المبتورة أو الناقصة! وقد أتوا كثيراً إلى صفحات بها آيات عديدة مفقودة تماماً فكان الشيخ يسألهم: ما آخر المكتوب؟ فيقولون كذا! فيقول: وما أول الكلام التالي الموجود؟ فيقولون كذا! فيطرق برأسه، ثم يقول أكتبوا! ويبدأ الإملاء ويتوقف عند الموضع التالي بالكلمة كما هي على الحقيقة وكأنه يغرف من نفس المعين أو يقرأ من كتاب مفتوح، ولما تعجَّب إخواننا لتكرار ذلك؛ رأى أحدهم الإمام أبا العزائم في الرؤيا وهو يملى على الشيخ في أذنه والشيخ يمليهم ما يسمعه من أبي العزائم!. وقد بلغت الأجزاء التي صحَّحها الشيخ قرابة العشرة أو أكثر، وقد كتبها إخواننا بأيديهم ثانية كاملة بعد تصحيح وتحقيق الشيخ لمئات المواضع فيها، ومن العجيب أنه لما طبعت تلك الأجزاء فيما بعد نسى طابعوها أن يذكروا أن من حقَّقها وصحَّحها وأتمها هو الشيخ ﴿ كَأَنَ اللهُ يُرِيدُ أَنْ يَبْقَي أَعْمَالُهُ سرا بينه وبينه رضى الله عن أهل الله أجمعين!

ومن جلى عدم حب الشيخ للظهور أن الشيخ الشعراوى كان يطوف بالمحافظات ليسجل تفسير القرآن بالمساجد للتليفزيون المصرى، فعند حضوره لبورسعيد في بعض الحلقات والشيخ سلامة كان مديرا للأوقاف وقتها! وأضواء الشهرة مسلطة بقوة على الشيخ الشعراوى، كان الشيخ يحضر لإستقباله والقيام بواجبه وكذا المحافظ والكبار القوم؛ فإذا حان وقت التسجيل ووضع الكاميرات وترتيب الحضور والصفوف وتقاسم الكبار الصفوف الأول الظاهرة! كان الشيخ يتصرف بلباقة ويترك المعاونين والأحباب ليكونوا بالصدارة وتحت أضواء الظهور!

وكان بعض إخواننا ممن حضروا هذه اللقاءات ببورسعيد للشيخ الشعراوى يتعجب كيف أن الله جمع الناس على الشيخ الشعراوى عليه رحمة الله، بينما الشيخ محمد على سلامه مع علو قدره ليس له هذا الظهور! فنام ليلتها وهو حزين فرأى أفهم فى نفس المسجد وهناك ستارة خلف الشيخ الشعرواى ومولانا الشيخ سلامة خلف الستارة يلقن الشيخ الشعراوى ما يقول، فقام منشرح الصدر وأخبر الشيخ برؤياه؛ فرد بأدبه الجم: إنما كلنا نغترف من بحر رسول الله يا بني!.

ومنها أن الشيخ كان يقيم بشقة متوسطة بالدور السادس بحى الكويت ببورسعيد وليس بالعمارة مصعد، ولكنه كان يصعد إلي الشقة وينزل أكثر من مرة باليوم ولا يمتنع أبدا عن تلبية طلبات أبسط الناس أو العوام الذين بطلبون منه حضور مناسبة لهم ليتباركوا به في عقد قران أو عزاء إو إصلاح بين متخاصمين أو زوجين! أو إفتتاح مكان! وكان هذا يتكرر يوميا! وبلا إنقطاع على مرّ السنين! فيصعد للبيت للمرة الأولى أو حتى الثانية! فإذا جلس فإذا بأحد يدعوه للنزول مرة أخرى! فيبتسم إبتسامته الحنونة ويقول ياأخى يعنى لو قلتلى قبل ما أطلع! معلهش! هانزل معاك! وينزل جبراً لخاطره! وكان دائما ما يكرر لنا ويعلمنا (جبر الخواطر عبادة)! فكان الشيخ يلبى عامة الناس ممن يعرفهم أو لا يعرفهم ويشاركهم مثلما – إن لم يكن أكثر الشيخ يلبى كبار الداعين بالأماكن الفاخرة والقاعات المعدة!

غن ثم حدِّث ولا حرج عن مشقة المواصلات والطرقات في تلك الأيام!! وغالباً ما كان الشيخ في يتكبد مشقة الذهاب إلى الناس البسطاء بنفسه ليشاركهم مناسباتهم التي يدعونه إليها! فلم يطالبهم أبداً بوسيلة تقله ليحضر عندهم! ولا يسألهم إلا عن العنوان! ثم يتولى هو الحضور بنفسه مع بعض أحبابه إن توفر أحدهم! وكانوا جميعا في هذا الوقت لا يملكون السيارات! فكان يذهب بالمواصلات العامة سواءً ببورسعيد أو خارجها! وقد تعلمنا هذا من الشيخ من وقتها وصار هذا حالنا إلى الآن في جميع مناسباتنا ولقاءاتنا.

٦ وقد أنتقل الشيخ إلى جوار ربه ولم يغير تلك الشقة ومازالت زوجته تقيم بها إلى الآن ببورسعيد.

وفوق هذا كله كان الشيخ إذا ذهب بمناسبة لعيادة مريض أو حضور زفاف أو غيرها مما تعوَّد الناس أن يتهادوا فيه! فقد كان يهديهم كما يقتضى الحال ربما ببعض المال أو بمصحف وكان يكتب الإهداء ويؤرخه! ويدعو لأهل المناسبة ويشكرهم كثيرا على حسن استقبالهم وضيافتهم وربما لم يتناول أكثر من الماء أو الشراب عندهم ويشعرهم بأن القليل الذي بذلوه كثيراً، ولا ينسى الشيخ واجباته أبداً ولو كان هؤلاء الناس ليسوا من معارفه أصلا ... ولكنه هم كان يرى الواجب العام للداعى إلى الله وأن المجتمع كله أهله وإخوانه وهكذا كل مسلم كما أخبر الحبيب العام فكان علم الناس ذلك بالتدريب العملى وفي كل المناسبات ...

وذات مرة ذهب الشيخ لعيادة مريض بمستشفى ببورسعيد وكان المستشفى للجميع ولكن كانت إدارته غير مسلمة وكانت هناك صور وصلبان بالغرف، وفوق رأس المريض كان هناك صليبٌ معلقٌ فلم يتحرج الشيخ أن يقول للممرضة ألستم تحرصون على الصحة النفسية لمريضكم؟ فإن كان مريضكم مسلما وجب عليكم أن تراعوا هذا فلا تجعلوا تلك الرموز فوق رأسه لأن هذا يضر بصحته النفسية بل وجب أن تحضروا له قرآنا مثلاً أو شيئا يناسب المريض.

وكان وقته ضيقاً جداً! ومع ذلك تجشّم صعوبة المواصلات وذهب مع أحد أحبابه وكان وقته ضيقاً جداً! ومع ذلك تجشّم صعوبة المواصلات وذهب مع أحد أحبابه لتهنئة العريس في بيته وأعطاه هديته، ورأى الشيخ ببصيرته النورانية وجود بعض العادات البالية المنكرة لفض البكارة في هذه البلدة بالأصبع أو بآلة، فلما خلت الغرفة أوصى الشيخ العريس بالطريقة الشرعية للدخلة، وحذَّره صراحة مما هو منتشر ببلدهم من العادات القبيحة وأن هذا له حسابه، فإن اتبع السنَّة وُفِّق؛ وصار، وأسهم الشيخ في نبذ هذا المنكر، فكان الشيخ لا يترك فرصة إلا ويعطى حق الدعوة لله فيها! ثم شربوا شرابا ورجعوا ثانية لبورسعيد بالمواصلات ولم يستريحوا.

على وكان إذا سافر بسيارة خاصة مع أحد فلا يتناولوا من الحديث إلا ما يلزم، ثم يأمر أحداً أن يقرأ شيئا من كتب أبي العزائم ويبدأ بتفسيره ، أو من كتاب الله

ويشرح ما تيسر منه، أو إن كان لأحدٍ سؤالٌ أو ما شابه ذلك أجابه! وأحدهم يكتب وراءه إذ لم يكن المسجل الصغير قد انتشر بعد ولا الرقمى قد ظهر!، وفى مرة نام الشيخ من التعب وهم يقرؤن القرآن بصوت خفيض فلحن أحدهم فى القراءة فصحّعها الشيخ له وهو نائم ولم يستيقظ؛ فكان حتى فى نومه مع الله.

وسأختم كلامى عنه الشيخ هنا بأقوال أو هواقف اتخذها الشيخ فى أحوال خاصة أو سريعة لا تلخظ بالعين العابرة! ولكنى أذكرها لتعلموا أن الشيخ كانت كل أوقاته بل وأنفاسه بلا مبالغة! لله وفى الله وفى الدعوة لله بياناً و فعلاً أو نصحاً للخلق وتحبيباً لهم فى ربحم! وإحياءاً لسنة نبيهم على الذي خاطبه مولاه سبحانه وتعالى قائلاً: ﴿ قُل إِن ّ صَلا تِي وَنُسُكِى وَمَح يَاى وَمَمَا تِي لِللهِ رَبِ ٱلْعَامَيينَ ﴾ (الأنعام)

الموقف الأول: كان الشيخ قد عُين ببورسعيد نائبا لمديرية الأوقاف، ثم الته الترقية لمنصب المدير! لكن بعضهم ولإعتقادهم أن الشيخ بتاع ربنا! تمكن إداريا من تأخير الترقية! وكان الشيخ الأحق بما؛ فقال هم لنا: يا ابنائي لست والله في حاجة لمنصب دنيوي لأنى كلى لله! ولكن إن تركت حقى استن بي الناس وتركوا حقوقهم فأكون مخالفاً للسنة؛ لكنى أسعى لحقى إحياءاً للسنة لأن أهل الشر زادوا لا تخاذل الناس وتقاعسوا عن طلب حقوقهم! وقد كان، فأيده الله وعاد حقه، وإن لا تخاذل الناس تنظر لكم والله قد وعيت هذا الدرس جيداً فكم أحذر إخواني الدعاة كثيراً: إن الناس تنظر لكم وتقتدى بكم وإن لم تشعروا! فلا تفعلوا شيئاً أيها الدعاة إلا بعد أن تتأكدوا من أنكم على السنة أياً ما كان الفعل وإن صغر، فإن لم تتأكدوا جلياً من مطابقة الشرع فسلوني! لإن الحبيب عاتب أصحابه لما فعلوا ذلك مرة: ا أو أنا بين ظهرانيكم!

الموقف الثانى: قال الشيخ لأحدهم فى موقف رأى فيه رحمته الكبيرة ورقى معاملته لأهل بيته هذه فتعجب منها: " يابنى بيقولوا على لما باعمل كده باسمع كلام مراتى ودى مش أصول! يابنى إمش زى الرسول! وسيب اللى يقول يقول!".

ويوما ما قال الشيخ لأحد إخواننا الذى كان كثير البذل فى السرِّ لأهله وإخوانه؛ يطيِّب خاطرهم فى كلِّ الأوقات ولا يطالبهم بمثل معاملته لهم فقال له: يابنى لا تظن أن الله يخفى عليه ما تفعل سراً! إن الله يراه ويثيب عليه الخير العميم وفوق ما تظن من النعيم! .. وقد صدق ورأينا ذلك! ..

وفى موقف آخر قال له أحد الأحباب ياسيدى إن الله أكرم بعض زملائى فجالهم عقد وسافروا للعمل بالسعودية! فقال له على الفورا معلّما ومنبّها: وهوه اللى يجيله عقد بالسعودية يبقى ربنا كرمه! فاعتذر الأخ على الفور وقال عفواً ياسيدى هكذا يقول الناس! ولكن الشيخ لم يترك الكلمة العابرة تمر دون أن ينبه أبنائه لحقائق المعانى وبصائر الأمور وإن كانت عابرة!

أسأل الله تعالى .... أن يجعل هذا الكتاب معينا لأهل الإيمان لمعرفة شعب الإيمان وأن يجعل سير الصالحين نوراً للسالكين وترويحاً للطالبين ...

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله الطيبين وصحبه المباركين ... وسلم فى كل وقت وحين تسليماً كثيراً إلى يوم الدين ....



البريد: الجميزة. محافظة الغربية ،جمهورية مصر العربية تليفون: ٥٠٤٠٥١٩ - ٢٠٠٤٠

WWW.Fawzyabuzeid.com :موقع الإنترنت fawzy@Fawzyabuzeid.com :البريد الإليكترون fawzyabuzeid@hotmail.com, fawzyabuzeid&A@gmail.com, fawzyabuzeid@yahoo.com

# تقلير

# بسرائك الرحن الرحير

الحمد لله الذي أكرمنا بالعلماء العاملين، يوضحون لنا سبيل الله ورسوله، ويبينون لنا ما نحن في أمس الحاجة إليه من العلم والهدى لنسير على نور وبصيرة، حتى نتهنى برضوان الله الأكبر مع الذين أنعم الله عليهم من الرسل والأنبياء والصيديقين والصالحين والشهداء ....

وذلك فضل الله على أمة رسوله ومصطفاه ين .... فقد جعل الله العلماء بيننا أنجماً هادية ... وسرجاً مضيئة، تسعى بالنور بيننا هنا وهناك ... إمتداداً لحياة رسول الله الحقيقية، فإنم ورثة علومه وأنواره ين ينفعون بما عباد الله في كل زمان ومكان يكونون فيه.

هذا وإننى أنا العبد الذليل، المفتقر إلى توفيق الله ومعونته في كل نفس من أنفاسى، قد كنت كتبت لنفسى ولإخوانى المسلمين، مختصراً حول شعب الإيمان التى ذكرها لنا سيدنا رسول الله على في حديثه الشريف:

# الْايمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً \\

وقد بذلت قصارى جهدى في أن أوفي بالمطلوب أو أقترب منه، لعل إخوانى يجدون في هذا المختصر حاجتهم من معرفة شعب الإيمان.

وقد كتبته طمعاً في رحمة الله ورضوانه، رجاء أن يدوم أثره، وأن يدخلني الله في عباده الصالحين قبل الموت وبعده، قال الشاعر الحكيم:

٧ رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

وما من كاتب إلا سيبلى ويبقى الدهر ما كتبت يداه فلا تكتب بخطك غير شيء يسرُّك في القيامة أن تراه

وقد بلغ ما جمعته في هذا الكتاب من الشعب .....

تسعاً وسبعين شعبة من شعب الإيمان .....

هذا وبالله التوفيق، وعلى الله قصد السبيل.

# ﴿ رَبَّنَآ ءَاتِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئٌ لَنَا مِنْ أُمْرِنَا رَشَدًا ﴾

[١٠] الكهف].

وإننى أرجو من أخى القارئ الكريم العفو عن الزلات التي يجدها أثناء تصفح هذا الكتاب، فإننى عبدٌ خطاء ....

وخطئي أكثر من صوابي !!!

والله عفو كريم.

وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

محمل على سلامتر

ملىي ملىيريت أوقاف بوسسعيل (الأسبق)



# مقلمت شعب الإيمان

# بسرائه الرحن الرحير

الحمد لله الذي فرض الإيمان على جميع العقلاء من الإنس والجن والملائكة، فقال عزَّ شأنه: ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلْنَا ۚ ﴾ [٨ العان]

والصلاة والسلام على أول المؤمنين، فقد قال الله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَىهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾[٨٢ه القرة]

فقد بينت هذه الآية الشريفة أن رسول الله أول العابدين، والعبادة هي القيام بأوامر الله واجتناب نواهيه، ولا يقوم بهذه العبادة إلا مؤمن كامل الإيمان بالله الذي فرضها وأوجبها عليه، فأول العابدين هو أول المؤمنين على والصلاة والسلام على آله وصحابته وورثته وعلى جميع الأنبياء والمرسلين. (وبعد)

فقد قال رسول الله على: الإيمَانُ بضْعٌ وَسَبعُونَ شُعْبَةً، أَعْلا هَا شُهَادَةُ أَن لا إلهَ إلا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأذَى عَنِ الطّرِيقِ ا^.

والإيمان هو تصديق القلب لرسول الله في كل ما أخبرنا به، وبهذا التصديق يكون الإنسان مؤمناً، وهذا التصديق له متعلقات كثيرة:

أولاً: تصديق القلب بأن الله واحد لا شريك له في أسمائه وصفاته وأفعاله.

ثانياً: تصديق القلب بأن سيدنا محمداً عبده ورسوله، أرسله الله بالهدى ودين

٨ رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

الحق ليهدى الناس إلى صراط الله المستقيم، وأنه خاتم رسل الله وأنبياءه.

ثالثاً: تصديق القلب بأن الله أرسل قبله الله السلاك تيرين لإخراج أممهم من الظلمات إلى النور، وأنهم بلغوا رسالات ربهم إلى عباده.

رابعاً: تصديق القلب بأن الله له ملائكة قائمون بأمر الله، (لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون).

خامساً: تصديق القلب بكتب الله وشرائع الله التي أرسل بها رسله إلى الناس، من التوراه والإنجيل والزبور والقرآن وغيرها.

سادساً: تصديق القلب بالموت وما بعهده من حياة برزخية.

سابعاً: تصديق القلب بالبعث والنشور من القبور.

ثامنا: تصديق القلب بيوم القيامة وما فيه من ثواب وعقاب، وحساب وسؤال، وجنة ونار.

تاسعاً: تصديق القلب بقضاء الله وقدره، حلوه ومرِّه، شرِّه وخيره، وأن الكل من الله كلُّك.

والتصديق بكل هذه الحقائق لا يعتريه شك ولا ريب، من ساعة الإيمان بها إلى ساعة الموت. والتصديق عمل من أعمال القلوب، وهو التحقق بصحة الأخبار التى صدَّق بها، وبثبوتها واستقرارها. قال الإمام أبو العزائم على :

الصدق نور اليقين كشف الحقيقة به تنجلى الأسرار حال الشهادة

ومعنى (بِضْعُ): العدد من ثلاث إلى تسع، ومعنى (شعبة): غصن الشجرة وجمعها شعب، وذلك التعبير النبوى الشريف في غاية الإبداع، إذ أنه وشعبها وفروعها شجرة، أصلها ثابت في قلب المؤمن وهو التصديق بما سبق ذكره، وشعبها وفروعها وأغصانها هي أعمال المؤمن وأقواله وأخلاقه، من العبادات والمعاملات والسلوكيات الشخصية.

وتلك الشعب جمعها رسول الله ﷺ في:

ثلاث وسبعين شعبة - أو ما يزيد عليها - إلى تسع وسبعين شعبة! وذكر لنا سيدنا رسول الله أول هذه الشعب وأعلاها، وأجلها وأهمها: وهي قول المؤمن: (لا إله إلا الله) فإنها:

#### أساس الإسلام:

- وأول فرض فرضه الله على الإنسان بعد تصديق القلب بها، حتى يكون لفظ المؤمن معبراً عن ما في ضميره من الاعتقاد والتصديق.
- فيتّحد ظاهر المؤمن بباطنه في العمل قلباً وقالباً، فيعتقد القلب الحقائق والمعانى، وينطق اللسان بالعبارات التى تبرز هذه المعانى من عالم الغيب والسر إلى عالم الشهادة والعلانية، وكلا الأمرين فرض أوجبه الله على المؤمن، فالاعتقاد والتصديق فريضة القلب، والنطق والإقرار فريضة اللسان، وكلاهما متمّم للآخر، ولا غنى لأحدهما عن الثانى إلا في حالة عجز اللسان عن النطق، فيعبر بأى وسيلة أخرى من الكتابة أو الإشارة أو العمل الصالح الذي يدل على التصديق والإعتقاد والإنخراط في سلك المؤمنين.

- وهو تنحية الأذى من طريق الناس ... من حجر أو شجر أو شوك أو قذر، أو تخليل مرتفع .... أو تسوية منخفض .... أو نحو ذلك مما يمهد طريق المارة ويعبده ولو لدابة وبميمة.

وترك رسول الله على ذِكْرَ بقية الشُّعب والأقسام:

- حتى يجتهد المؤمن في التعرف عليها.
- ويعمل فكره وعقله ...!!! ويبحث حتى يكون على علم ويقين بأوامر الله وأحكامه، وآداب الله ورسوله؛ من الواجبات والمسنونات، والمندوبات والمستحبات.
  - وكذلك يحيط علماً بالمحرمات والمكروهات والمباحات ....
- فيكون المؤمن عابداً لله ببحثه وطلبه للحكمة والمعرفة، فيصير بذلك من أهل محبة الله وأهل خشيته، سر قول الله تعالى:
   وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ﴿ وَاللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوا أَهُ ﴿ وَ ٨٢ فاطر]

وبقية الشُّعب ذَكَرَهَا الله ﷺ في القرآن الكريم ....

وذَكَرَهَا رسول الله ﷺ في أحاديثه الشريفة ....

وبفضل الله وتوفيقه سنذكرها في هذا المختصر على قدر الاستطاعة، حتى نقرّب على القارئ الكريم المسافة ونريحه من عناء البحث والتعب.

والله أسأل .....

أن يُمُدَّنا برُوح من عنده، ....

وأن يمنحنا الرُّشد والصواب بجاه سيدنا رسول الله ﷺ ...

وهذه هي الشعب بين يديك:

فخذها هدية من الله ورسوله إليك ....

لتنال خير الدارين .... وسعادة الحياتين بعد أخذها والاستمساك بها.



#### الإقرار والاعتراف بأن الله هو الإله الحق، وأن محمدا عبده ورسوله

وقــــال الله تعــــالى: ﴿ فَٱعْلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَىهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [٩١ محـــد] وقال سبحانه وتعالى: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَىهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَأُوْلُوا ٱلْعِلْمِ قَآبِمُا

٩ في سيرة ابن اسحاق ٢١٥/٤: عِن طارق بن عبد الله ١١٨ قال: رأيت رسول الله ﷺ مرتين؛ رأيته بسوق ذى المجاز وأنا في بياعة لي فمرَّ وعليه حُلة حمراء فسمعته يقول: (يا أيها الناس، قولوا: لا اله الا الله تفلحوا)، ورجل يتبعه يرميه بالحجارة وقد أدمى كعبيه وهو يقول: يأيها الناس لا تطيعوا هذا فإنه كذاب. فقلت: من هذا؟ فقيل: هذا غلام من بني عبد المطلب، فقلت: من هذا الذي يرميه بالحجارة؟ فقيل: عمه عبد العزى، أبو لهب بن عبد المطلب. فلما أظَّهر الله الاسلام خرجنا من الربذة ومعنا ظعينة لنا حتى نزلنا قريبا من المدينة، فبتنا نحن في عود إذ أنا برجل عليه ثوبان فسلم علينًا فقال: من أين أقبل القوم؟ فقلت: من الربذة، ومعنا جمل أحمر، فقالّ: تبيعون الجمل؟ فقلنا: نعم، فقال: بكم؟ فقلنا: بكذا وكذا صاعاً من تمر، فقال: قد أخذته وما استقضى، وأخذ بخطام الجملُّ فذهب به حتى توارى بحيطان المدينة. فقال بعضنا لبعض: تعرفون الرجل؟ فلم يكن منا أحَّد يعرفه، فلام القوم بعضهم بعضاً وقالوا: أتعطون جملكم من لا تعرفون؟ فقالت الظعينة: فلا تلاوموا فلقد رأيت وجه رجل لا يغدر بكم، فما رأيت أشبه بالقمر ليلة البدر من وجهه. فلما كان العشى أتانا رجل فقال: السّلام عليكم ورحمة الله، أأنتم الذين جئتم من الربذة؟ فقلنا: نعم، فقال: أنا رسول رسول الله على إليكُّم، وهو يأمركم أن تأكلوا من هذا التمر حتى تشبعوا، وتكتالوا حتى تستوفوا، فأكلنا من التمر حتى شبعنا، وأكتلنا حتى استوفينا، ثم قدمنا المدينة من الغدُّ فاذا رسول الله ﷺ قائم يخطب الناس على المنبر، فسمَّعته يقول: (يد المعطَّى العليا، وابدأ بمن تعول؛ أمك وأباك، وأختك وأخاك، وأدناك أدناك)، وثم رَجّل من الأنصار فقال: يا رسول الله ﷺ، هـاؤلاء بنـو ثعلبة بن يربوع الذين قتلوا فلاناً في الجاهلية فخذ لنا بثأرنا، فرفع رسول الله ﷺ يديه – حتى رأيت بياض أبطيه، فقال: لا تجني أم على ولد، لا تجني أم على ولد. وروى النسائي وابن خزيمة والحاكم والبيهقي وابن أبي شيبة عن طَارِقِ الْمُحَارِّبِيّ رضيّ الله عنه قَالَ": رَأَيْتُ رَبُسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي سُوقِّ مُكَاظٍ وَهُوَ يُنَادِي: (يَا أَيُّهُمَ النَّاسُ ِ قَوْلُوا: لا إِلهَ إِلَّا أَللَّهُ تُفْلِجُوَآ ۖ)، ۚ وَرَجُّلُ يَتْبَعُهُ بِالْحِجَارَةِ وَقَدْ ِ أَذْمَى كَعْبُهُ وَهَٰوَ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، لَا تُطِيعُوهُ فَإِنَّهُ كَذَّابٌ، فَقُلْتُ: مِّنْ هَذَا؟ قَالُوا: هَذَا غُلَامٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِب، وَهَذَا الَّذِي يَتْبَعُهُ عَبْدُ الْغُزَّى, يَعْنِي: أَبَا لَهَبِ. • ١ رواه الترمذي من رواية عمرو بن شعيب عَن أبيه عن جده رضي الله عنه.

# بِٱلْقِسْطِ ۚ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [ ٨١ آل عمران]

وإن أصغر مسلم من أهل العلم بالله حيث قد شهد بأنه: (لا إله إلا الله). والشهادة هي الإقرار والاعتراف بما رآه أو علمه أو صدق به. وكما يقولون: الإعتراف أو الأدلة على ثبوت الأمر المعترف به في نفس المقر والمعترف.

وقد تكون الشهادة هي مشاهدة عين السرِّ والبصيرة لمعاني الألوهية وأسرارها – وهي شهادة أهل العلم الراسخين والملائكة المقربين. أما شهادة الله سبحانه لذاته فهي توحيد الله نفسه بنفسه، وتقديس الله نفسه بنفسه، وتعظيم الله نفسه بنفسه.

والمعنى أن الله عَلَى ليس في حاجة إلى شهادة أحد من خلقه، إذ أن شهادته سبحانه لنفسه هى أكبر وأعظم من شهادة جميع العالمين، قال الله تعالى فى [٩٦ الانعام]: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ۚ وَأُوحِيَ إِلَى هَنذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ۚ أَبِنِّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَن مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أَخْرَى ۚ قُل لا آشْهَدُ قُل إِنَّمَا هُوَ إِلَنهُ وَاحِدٌ وَإِنِّنِي بَرِي مُ مُمّا تُشْرِكُونَ ﴾

ولكن عباده هم الذين في أمس الحاجة إلى هذه الشهادة، لأنها تنفعهم في الدنيا والآخرة، قال : (من قال لا إله إلا الله دخل الجنة) ' '.

وقال ﷺ: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دمائهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله) ٢٠٠٠.

ودائماً وأبداً قول لا إله إلا الله يستلزم قول محمد رسول الله..:

١١ رواه الطبراني من حديث زيد بن الأرقم رضي الله عنه.

١٢ متفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وروى الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعنا رسول الله على الله عنهما قال: سمعنا رسول الله على الله على الله عنه عنه وروى الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعنا

وإنما الذي ورد في الأحاديث، وفي الآية الشريفة لا إله إلا الله، دون محمد رسول الله لأن الأولى هي الأصل، والثانية فرع لها، وكل أصل مشتمل على فرعه ضمنا واستلزاماً.

فإذا قال المؤمن لا إله إلا الله بلسانه: فإن قلبه يلاحظ ويستحضر محمداً رسول الله. حتى يكون ذاكراً لله ورسوله، وفاكراً لله ورسوله، ومثنياً على الله بما هو أهله من تخصيصه بالرسالة.



#### إقامة الصلاة

في أوقاتها بشروطها وأركانها .. كما كان يؤديها رسول الله ﷺ قال تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱللَّذِينَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْتَنهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ﴿ ١٦ إبراهِمِ]. وقال: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْ . وَالْفُسِهِنَ ثَلَيْقَةَ قُرُوءً ۚ وَلَا شَحِلُ هَٰنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَيْهُ وَٱلْمُعَلِقَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِأَنفُومِ وَٱلْيَحْرُوفِ ۚ وَلَا شَحِلُ هَٰنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِأَللَّهِ وَٱلْيَحُومِ ٱلْلَا خِرِ ۗ وَبُعُولَتُهُنَ أَحَقُ بِرَدِّهِنَ فِي ذَالِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلَاحًا ۚ وَهُنَّ مِثْلُ بِأَلْذِى عَلَيْهِنَ بِأَلْعُومِ أَوْلِ مِ اللَّهِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةٌ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [٢٨ البقوة]

وقال ﷺ: 🔲 صلوا كما رأيتموني أصلي 🗆 "١.

١٣ متفق عليه عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرِثِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (صَلُّواكَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي، وَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلَيْؤَذِنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ، وَلَيْؤُمُّكُمْ أَكْبَرُكُمْ).

وإقامة الصلاة يعنى:

أن يجعل لها المصلى وجوداً قائماً في عالم الحقائق:

حتى أن الملائكة تصعد بها إلى الله على فتتفتح لها أبواب السموات، وللصلاة لسان يقول لصاحبها: { حَفِظَكَ اللّهُ كَمَا حَفِظْتَنِي [أخرجه الطيالسي عن عبادة بن الصامت).

وقد أثنى الله على المصلين بقوله ﷺ :

﴿ قَدَّ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَيشِعُونَ ﴾ [١- ٢ المؤسون] والخشوع في الصلاة:

- هو رعاية القلب لعظمة الله وجلاله.
- وملاحظة الفكر لمعانى حركات الصلاة وقراءاتما وأذكارها وتسبيحاتما.
- واستحضار الرُّوح صورة صلاة رسول الله ﷺ .... حتى يصلي المؤمن على هيئتها.
  - وقد يبلغ المصلي مقاماً يقتدى فيه برسول الله على حين إقامته الصلاة. وللمصلين مشاهد جلَّت عن الحصر والعدّ.

فإن كلَّ مُصَلِّ له مع الله حالٌ لا يكون لغيره من المصلين ....

لأن الصلاة مناجاة بين العبد وربّه ....

ولو علم المصلي من يناجى ما خرج من صلاته :

﴿ رَبِّ ٱجْعَلِّنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوٰةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقَبَّلَ دُعَآءِ ﴾[١٠ إبراهيم]



#### إيتاء الزكاة

والإيتاء معناه: الإعطاء.

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَئِكَنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِةِ وَٱلْكِتَنْبِ وَٱلنَّبِيّانَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَتَنَمَىٰ وَٱلْمَلَيْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ السَّلُوةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا ۖ وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرِينَ أَنْ ٱلْبُأْسِ أَوْلَتَهِكَ أَلْدِينَ صَدَقُوا ۖ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [۱۷۷ البقرة] وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ أُولَتَهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا أَولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [۱۷۷ البقرة]

أى أعطى المال النفيس المحبوب له. والزكاة معناها: الزيادة والبركة والنماء، وعلى ذلك يكون المزكّي يعطي من الزيادة المتكاثرة والبركة المطردة في ماله، لأن المؤمن الذي آمن بوجوب الزكاة في ماله ونوى إخراجها لأهله، حصلت له بركة عظيمة في ماله، وكثرت خيراته بمجرد نيته وصدق عزيمته. ومن هنا فإن من يأخذها يغنيه الله بها، لأنها تنمو عنده وتتكاثر لأن البركة فيها، حيث أن المزكّى قدَّمها لأخيه المحتاج إطاعة لأمر الله، والبركة كلها والخير كله يكون في إطاعة أمر الله ورسوله، وقد جاءت هذه النعم المتتابعة بفضل المسارعة إلى امتثال أمر الله سبحانه وطاعة رسوله

والزكاة حق معلوم وقدر معروف بينته الشريعة في مال المزكِّي، يدفعه طائعاً ومقتنعاً به لأصحابه الذين فرضه الله لهم، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أُمُّوا لِهِمْ حَقُّ مُعْلُومٌ ﴾ ومقتنعاً به لأسحاب والمدن والمدن الله على الله الله الله على المدن والمدن والمدن المدن والمدن والمدن

ومن رحمة الله بالأغنياء، ومن فضله عليهم أن جعل هناك أصحاب حاجات

يأخذون منهم زكاتهم، قال الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ۖ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَلْمُ ۖ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [١٠٣ التوبة]

فأصبحت الزكاة تطهيراً للغنيّ من الأمراض الظاهرة والباطنة. والأمراض الظاهرة معروفة، أما الأمراض الباطنة فهى: الشُّح والبخل والتقتير، وإيثار حب المال على طاعة الله ورسوله، والخوف من الفقر، وما إلى ذلك من الأمراض المهلكة. ﴿ وَتُرَكِيمِ مِهَا ﴾ يعنى: تباركهم بحا، وتشفع لهم بحا، وتشهد لهم بحا عند الله ﷺ قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ ﴾ [؛ المؤمنون]



#### صوم رمضان

والصوم هو عبادة كل جارحة من الجوارح بما يناسبها من الواجبات التي أمر الله بها، إمتناعاً وكفاً، أو عملاً وفعلاً:

فمثلاً يمتنع الإنسان عن الأكل والشرب، ويشغل وقته بالذكر والشكر، وعمل الخيرات والبرّ. وتصوم العين عن النظر بشهوة إلى الزوجة، وتنظر في كتاب الله، أو حديث رسوله، أو مصالح أهله ومصالح الناس، حتى يكون الصائم في مجاهدات

١٤ رواه البخاري عن معاذ بن جبل رضى الله عنه.

عظيمة، ينال بعدها الفوز والفلاح، والهداية والنجاح، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَلَّهَدُواْ فِينَا لَهُدِينَ جُلَّهَدُواْ فِينَا لَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [٦٩ السكبوت]

فالصوم هو: ترك الأكل والشرب والنكاح والشهوات المباحة، من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، عبادة لله كال بنيَّة مخصوصة.

ولقد تعبّدنا الله بالصوم لنتمرن على مقاومة الغرائز والحظوظ، والأطماع والشهوات المُحرَّمة، ولنصبر في مجاهدة الكافرين ومنازلتهم. ومن ناحية أخرى لتجف المعدة من الرطوبات، وتتخلص من العفونات المتخلفة بما طول العام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَكُمِّ تَتَّقُونَ ﴾ [١٨٣ البقرة]

أما الصوم عن الأمور المحرمة فذلك فرضه الله علينا في شهر رمضان وفي غيره من الشهور بصفة مستمرة، وصوم رمضان يزيد على ذلك بترك المباحات والشهوة الحلال.



#### الحَجُ

وهو فريضة العمر، وهو قصد البيت الحرام لأداء فريضة الحج، وهو الهجرة إلى الله على وتأدية المناسك والشعائر التي يشعر المؤمن بأنه متنقل ومرتحل من مكان إلى آخر، ومن حال إلى آخر، ومن نسك إلى نسك آخر. وهذا هو حقيقة الهجرة إلى الله ورسوله طلباً لرحمة الله ومغفرته، وسعيًا في مرضاة الله ورسوله، وطمعاً في رضوان الله الأكبر. قال تعالى:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ

# غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [٧٩ آل عمران]

وَقال ﷺ: 🗌 خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ 🎧 َ '



#### الغمرة

وهى فريضة في العمر مرة، وجعل الله وقتها في جميع أيام السنة ما عدا أيام الحج؛ وهى التاسع والعاشر والحادى عشر والثانى عشر والثالث عشر والرابع عشر من ذى الحجة. وقد جعلها الله في جميع السنة ما عدا هذه الأيام ليهاجر المؤمن إلى الله ورسوله في أى وقت شاء من عمره. لأنها هجرة كالحج إلى الله ورسوله.

قال الإمام أبو العزائم ﴿ ((الهجرة ثلاث: هجرة إلى بيت الله بأمر الله. وهجرة من الدنيا إلى الآخرة بفضل الله. وهجرة به منك إليه)

والهجرة من الدنيا يعنى: متعها وزخارفها وطيباتها التى أباحها الله زهداً فيها ورغبة في الآخرة، قال تعالى:

# ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [٦٩١ القرة]

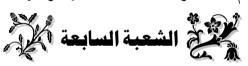
وقد أدى رسول الله عمرة القضاء عن عام الحديبية، هو وجميع أصحابه الذين كانوا معه في عام الحديبية، حيث أن المشركين بمكة ردُّوهم عن أداء العمرة في هذا العام على أن يؤدوها في العام القادم بعد الصلح الذي وقعه معهم الرسول على

والعمرة هي الحج الأصغر، والحج هو الحج الأكبر، لما فيه من المجاهدات

٥١ رواه مسلم والنسائي من حديث جابر.

الفادحة التي لم تكن في العمرة؛ من الوقوف بعرفة، ورمى الجمار، والمبيت بمنى، والزحف إلى منى يوم التروية، والتحرك منها إلى عرفة من فجر يومها، والإفاضة من عرفة إلى المزدلفة بعد غروب الشمس، والمبيت بها، وجمع الجمار منها – وكثير من الأعمال المتواصلة ليلاً ونهاراً مدة أيام الحج – بخلاف العمرة فإنها لا تستغرق أكثر من ساعتين من الزمن.

وقد جعلها الله فرضاً لأن كثيراً من الناس لا يقدرون على مشقات الحج ومجاهداته فيقعدون عنه بحكم عدم الإستطاعة، لضعف أو مرض أو كبر، ولكنهم يقدرون على أداء العمرة، فلم يحرمهم الله من إكرامهم بالحج الأصغر على قدر طاقتهم. فإن الله رحيم بعباده، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها.



### الجهاد في سبيل الله لإعلاء كلمة الله ورسوله

وقهر الظلمة والمستبدين بخلق الله، والصادِّين لهم عن دين الله الحق. وهذا الجهاد فرض كفاية على المسلمين، إن قام به البعض سقط عن الباقين. وقد يكون الجهاد فريضة على كل مسلم – بقدر استطاعته – عندما يعتدى العدو الكافر على بلاد المسلمين ودينهم وعرضهم.

والقتال له أساليب متعددة؛ فإن الحرب خدعة، وقال رسول الله على المعض المحابه في غزوة الأحزاب: 

أصحابه في غزوة الأحزاب: 

ألم منا يا فلان الحراب خدعة، وقال رسول الله على المعادلة المعا

<sup>17</sup> روى أبو داود والدارمي وأحمد وغيرهم عن جابر ها: قَالَ نُعَيْمُ بْنُ مَسْعُودٍ: كُنْتُ أُقْدُمُ عَلَى كَعْبِ بْنِ أَسَدِ بِنِي قَالِحُ فَقَاقِيمُ عِنْدَهُمُ الأَيَّامَ، أَشْرَكِ مِنْ شَرَاهِمْ وَآكُلُ مِنْ طَعَامِهِمْ، ثُمَّ يُحَمِّلُونِ تَمُّرًا عَلَى رَكَابِي مَا كَانَتْ فَأَرْجِعُ بِهِ إِلَى أَهْلِي، فَلَمَّا سَارَتِ الأَحْرَابُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ سِرْتُ مَعَ قَوْمِي وَأَنَا عَلَى دِينِي ذَلِكَ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِي عَالَمَ اللهِ ﷺ بِي عَلَى اللهِ ﷺ بَنْ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ عَلَى اللهَ عَلَيْ بَنْ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ فَا مَا مَا عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْ بَنْ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ فَا مَا مَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

بحكمتك وخبرتك وسياستك. وهذا لون من ألوان الحرب السياسية التى يقولون عنها الآن. والجهاد ماضٍ في هذه الأمة حتى يرث الله الأرض ومن عليها $^{\vee}$ ، وما تركه قوم إلا أذهَّم الله  $^{\wedge}$ .

قال تعالى: ﴿ فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلّا نَفْسَكَ ۚ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ عَسَى ٱللّهُ أَن يَكُفُ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ وَٱللّهُ أَشَدُ بَأْسًا وَأَشَدُ تَنكِيلًا ﴾ [١٨ الساء]، وقال جل شأنه: ﴿ وَقَنتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ٱلّذِينَ يُقَنتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوٓا ۚ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ اللّهَ عَلَيْ اللهِ اللهِ ٱلّذِينَ يُقَنتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوٓا ۚ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والجهاد لإعلاء كلمة الله - الذي هو فرض الكفاية - يقوم به أولاً العلماء، ويكون بعرض الإسلام على الكافرين وعلى أهل الكتاب بالحكمة والموعظة الحسنة،

حَقٌّ، فَهُوْنِي بِمَا شِئْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَال: مَا اسْتَطَعْتَ أَنْ ثُخَذِّلَ عَنَّا النَّاسَ فَخَذِّلْ، قَال: قُلْتُ: وَلَكِنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنَّي أَقُولَ؟ ۚ قَالَ: قُلْ مَا بَدَا لُكَ فَأَنْتَ فِي حِلَّ، قَالَ: فَلَهَبْتُ إِلَى بَنِي قُرِيْظَةَ فَقُلْتُ: اكْتُمُوا عَنَّى، اكْتُمُوا عَنَّى، قَالُوا: نَفْعَلُ، فَقُلْتُ: ۚ إِنَّ قُرَيْشًا وَغَطَفَانَ عَلَى ٓ الإنْصِرَافِ عَنْ مُحَمَّدٍ ٓ عَلَيْهِ السَّلامُ إِنْ أَصَابُوا فَبْرْصَةً انْتَهَزُوُّهَا، وَإِلا اسْتَمَرُّوا إِلَى بِلادِهِمْ، فَلاِ تُقَاتِلُوا مَمَهُمْ حَتَّى تَأْخُذُوا مِنْهُمْ رَهْنًا، فَٱلُوا: أَشَرْتَ بِالْرَّأَي عَلَيْنَا وَالنُّصْح لَنَا، ثُمُّ خَرَجَ إِلَى أَى شُفْيَانَ بْنَ حَرْبُ فَقَالَ: قَدْ جِئْتُكَ بِنَصِيحَةِ فَأَكْتُمْ عَنِيّ، قَالَ: أَفْعَلُ، قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ قُرِيْطَةَ قَدْ نَدِمُوا عَلَى مَا صَّنَعُوا فِيمَا بَيْنَهُمُّ وَبَيْنَ مُحَمَّدِ عَلَيْهِ السَّلامُ وَأَرَادُوا إصْلَاحَهُ وَمُرَاجَعَتَهُ، أَسِلُوا إلَيْهِ وَأَنَا عِنْدَهُمْ: أَنَّا سَنَأْخُذُ مِنْ قُرَيْش وَغَطَفَانَ سَبْغِينَ رَجُلاً مِنْ أَشْرَافِهِمْ نُسَلِّمُهُمْ إِلَيْكَ تَصْرِبُ أَعْنَاقَهُمْ وَنَكُونُ مَعَكَ عَلَى قُرَيْش وَغَطَفَانَ حَتَّى نَرُدُهُمَّ عَنْكَ وَتُرَدُّ جُنَاحُنَا الَّذِي كُسِّرَتُ إِلَى دِيَارِهِمْ، يَعْنِي بَنِيَ النَّضِيرِ، فَإِنْ بَعَثُوا اِلَيْكُمْ يَسْأَلُونَكُمْ رَهْنِيَا فَلا تَدْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَحَدًا وَاحْذُرُوهُمْ، ثِمُّ أَتَى غَطَفَانَ فَقَالَ لَهُمْ مِثْلَ مَا قَالٌ لِلْقَرِيْشَ، وَكَانَ رَجُلًا مِنْهُمْ فَصَدَّقُوهُ، وَأَرْسَلَتْ قُرَيْظَةُ إِلَى قَرَيْش: إِنَّا وَاللَّهِ مَا غَخْرُجُ فَنُقَاتِلُ مَعِكُمْ مُحَمَّدًا ﷺ حِتَّى تُعْطُونَا رَهْمًا مِنْكُمْ يَكُونُونَ عِنْدِنَا. فَإِنَّا نَتَخَوَّفُ أَنْ تِّنَكَشِفُوا ۗ وَتَدَّعُونَا وَمُحُمَّدًا، فَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ ٰ: هَذَا مَا قَالَ نُعَيْمٌ، وَأَرْسَلُوا إِلَى غَطَفَانَ مَا أَرْسَلُوا إِلَى غَطَفَانَ مَا أَرْسَلُوا إِلَى قُرَيْش، فَقَالُوا لْهُمْ مِثْلَ ذَلِكَ، وَقَالُوا جَمِيعًا: إِنَّا وَاللَّهِ مَا نُعْطِيكُمْ رَهْنًا وَلَكِنِ اخْرُجُوا فَقَاتِلُواَ مَعَنَا، فَقَالَتْ يَهُودُ: نَخْلِفُ بالتَّوْرَاةِ أَنَّ الْخَبَرَ الَّذِي قَالَ نُعَيْمٌ لَحَقٌّ، وَجَعَلَتْ قُرَيْشٌ وَغُطَفَانُ يَقُولُونَ: الْخَبَرُ مَا قَالَ نُعَيْمٌ، وَيَبْسَ هَؤُلاءِ مِنْ نَصَّر هَؤُلاءِ، وَهَوُلاءٍ مِنْ نَصْرٍ هَؤُلاءٍ، وَاخْتَلَفَ أَمَرُهُمْ وَتَفَرَّقُوا، فَكَانَ نُعَيْمٌ يَقُولَ: أَنَا خَذَّلْتُ بَيْنَ الأَحْزَابِ حَتَّى تَفَرَّقُوا في كُلّ وَجْهٍ، وَأَنَا أَمِينُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَلَى سِرِّهِ، وَكَانَ صَحِيحَ الإِسْلامِ بَعْدَ ذَلِكَ). قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عُمَرَ; وَهَاجَرَ نُعَيْمُ بْنُ مَسْغُودِ بَعْدَ ذَلِكٌ وَسَكَنَ الْمَدِينَةَ وَوَلَٰدُهُ هِمَا، وَكَانَ يَغْزُو َ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِذَا غَزَا، وَبَعَثَهُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا أَرَادَ الْخُرُوجَ إِلَى تَبُوكَ إِلَى قَوْمِهِ لِيَسْتَنْفِرَهُمْ إِلَى غَزْو عَدُوّهِمْ.

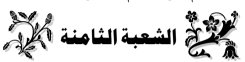
10 رُوعَى أَبُو دُاوِد عَن أَنَسَ بن مَالَك عَلَى قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَى: (ثلاث من أصل الإيمان: الكف عمن قال لا إله إلا الله؛ ولا نكفره بذنب ولا نخرجه من الإسلام بعمل، والجهاد ماض منذ بعثني الله إلى أن يقاتل آخر أمتي الدجال؛ لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل، والإيمان بالأقدار). وروى الطبراني عن أبي بكر الصديق الله عدد رسول الله على: (ما ترك قوم الجهاد إلا عمّهم الله بعذاب).

٨ أُ رُوى أَبُوُّ دَاوُد وغيره عن عبد الله بن عمر ﴿ عَنِ النبي ﷺ قال: (إذاتبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد؛ سلط الله عليكم ذلاً لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم). لأن العمل من أجل الله مهما كان، فإن جزاءه ونتائجه المترتبة عليه، تقع على الله على الله على الله على الله على الله على في أللاً ومن يُهَاجِرُ في سَبِيلِ ٱللهِ سِجَدْ في ٱلْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَن شَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُوتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ مَلَى ٱللهِ قَكَن اللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الله

وذلك مبدأ في كل عمل يقوم به المؤمن من أجل الله ورسوله وليس في الهجرة فحسب. والحمد لله قد قام المسلمون الآن بدور كبير في هذا المجال ولكن في إستطاعة المسلمين بفضل الله أن يعملوا الكثير والكثير من أجل الجهاد لإعلاء دين الله وكلمة الله، وهذا هو الجهاد الأكبر الذي مدحنا الله من أجله بقوله سبحانه: ﴿ وَجَنهدُواْ فِي ٱللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ عَمُ ٱلْجُتبَنكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجً مِلّهُ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُو سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذَا لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا مِنْ اللهُ عَنْ الرَّسُولُ شَهِيدًا

عَلَيْكُرْ وَتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ۚ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ هُوَ مَوْلَئكُرْ ۖ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ [٧٧ الحج]

اللهم جدِّد لنا وبنا هذه الفرائض بجاه المصطفى وبحقه ﷺ حتى يعود للإسلام عزُّه ومجده، إنك سبحانك نعم المولى ونعم النصير.



#### الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

وهو فرض عين على العلماء المتمكنين الراسخين في العلم. والأمر بالمعروف هو بيان الخير والهدى، والواجبات والسنن للمسلمين، وأمرهم بحا بصفة مستمرة في كل وقت، حتى يعيش المسلمون في حالة التذكر الدائم، ولا يغيب عنهم شئ من أمور دينهم، لأن العلماء يسعون بينهم بنور الله الذي وهبه لهم، أَ فَإِنّهُمْ سُرُجُ الدُّنْيَا وَمَصَابِيحُ الآخِرَةِ اللهُ الذي هُ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [ ١٠٠ آل عمران]

وتوصيتهم للناس بهذه الأحكام والآداب، إنما يكون بالطريق المعروف عن رسول الله على وصحابته وأئمة الهدى في هذا الشأن، حتى يستميلوا قلوب الناس ومشاعرهم إلى دين الله، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَنذِهِ مَ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى ٱللّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَن ٱتّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللّهِ وَمَا أَناْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [١٠٨ يوسف]

وتسبيح الله في هذا المقام يفيد تعجب رسول الله ومن على نهجه، من الإنسان الذي لا يهتدى بعد دعوته بهذا الأسلوب الكريم، الذي يجعل الأحجار والأشجار تحن لصاحبه وتستجيب إليه فما بال هذا الإنسان المتحجر القلب،

١٩ الحديث { اتَّبِعُوا الْعُلَمَاءَ فَإِنَّكُمْ سُرُجُ الدُّنْيَا وَمَصَابِيحُ الآخِرَةِ } عن أَنَسٍ هُ، جامع المسانيد والمراسيل.

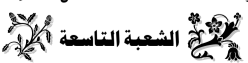
القاسى الفؤاد: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالَّخِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْ اَلْحِبَالَةِ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَ الْمَا يَشَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقُقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱللَّهُ بِغَنفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [٤٤ البقرة].

والنهى عن المنكر إنما يكون بتوضيح المنكر وبيانه للمسلمين، وإظهار فضائحه وفظائعه وآثاره المؤلمة على المسلمين في كل نواحى حياتهم، وبيان وعيد الله وعذابه للمرتكبين له في الآخرة، حتى يقشعر جسم المؤمن وترعوى نفسه وينزعج قلبه، فيتوب إلى الله ويندم على ما فعله.

وتوجيه النصح في هذا الشأن يكون مرتبطاً بالغاية المرجوة منه وهو هداية الناس وتخليصهم من المنكرات. ولا يكون بالتشنيع عليهم أو التعريض بهم، أو مسِّ مشاعرهم من قريب أو بعيد، فإن ذلك ينفِّرهم من الدِّين ويحرمهم من نور التوبة والإنابة إلى الله.

وكذلك يكون التوجيه مشمولاً ببيان وسعة رحمة الله ومغفرته وإكرامه للتائبين، وحبه لهم، وثناءه عليهم بعبارات تشد القلوب وتجذب النفوس إلى فضل الله ورحمته، ولكل موقف من تلك المواقف حديث يتناسب معه، وحوار يتجلّى فيه الصبر والحلم والرحمة بعباد الله من الآمر بالمعروف والناهى عن المنكر، وكم أفسد الجهال أمثالي قلوب المسلمين وأحوالهم بالأسلوب الخشن والقول الجاف والكلام الغليظ، مما أنتج النتائج العكسية، وهم يحسبون ألهم يحسنون صنعا.

ومن هنا كان الآمر بالمعروف والناهى عن المنكر لابد وأن يكون حكيماً حليما، رحيماً صبوراً، قبل أن يكون عالماً، لأنه يأمر المسلمين وينهاهم، والمسلمون رحماء فيما بينهم، رزقنا الله سبحانه الأهلية لهذا العمل المجيد إنه مجيب الدعاء.



## الإحسان إلى الوالدين

وإنما يكون ذلك بإطاعة أمرهما وبرهم، وإسداء الخير إليهما، وإعطائهما الرضا من نفسك ولا تؤثر نفسك عليهما بشيء، ولا تقدم لهما ما يحزنهما ويسوءهما، وكن لهما في كبرهما وشيخوختهما كما كانا لك في صغرك وطفولتك، والدعاء لهما بالرحمة والمغفرة في حال حياتهما ومماتهما.

وفي تعبير الله عَلِلُ بقوله: ﴿ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَّا ﴾ [٣٦ الساء].

بيانٌ أسكر النفوس وأدهش الألباب، ذلك لأن الإحسان هو الزيادة على الواجب لهما مما لابد منه، من غذاء وشراب ولباس ومسكن يليق بهما، وتلبية نداءهما وطلبهما. والإحسان هو تقديم الفاكهة والحلوى والمرطبات بعد الأكل، وتقديم الرقيق والناعم والثمين من الملابس، وتقديم المسكن المكيف المريح والجهز بالأثاث الكريم، وغير ذلك من الأمور التي تضفي البهجة والسرور عليهما، قال تعالى: ﴿ إِمَّا يَبَلّغَنّ عِندَكَ ٱلَّكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَّمُمَا أَنّي وَلا تَبْرَهُمُما ﴾ [٢٣ الإساء] ، ولما كن الكِبر والشيخوخة تضعف فيها العظام والقوى البشرية ويحتاج صاحبها إلى كثير من المساعدة والمعاونة، والصبر والتحمل بصفة مستمرة، كان ذلك مظنة تأفف الأبناء من أبائهم وأمهاتهم. والتأفف كلمة معناها التضجر والتألم من كثرة إحتياجات الوالدين من أبائهم وأمهاتهم. ولذلك فقد حرَّم الله على الأبناء قول (أَنِّ) لهما أو لأحدهما، لأن هذه السن، ولذلك فقد حرَّم الله على الأبناء قول (أَنِّ) لهما أو لأحدهما، الكلمة تؤثر على الأبوين وتحزفها، ولا يصح أن يقول الابن تلك الكلمة أمامهما ولا من خلفهما.

وقال سبحانه: ﴿ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ [ ١٤ لقمان]

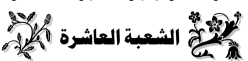
وقال على الرّب عَزَّ وَجَلَّ فِي رِضَا الْوَالِدَيْنِ , وَسَخَطُ الرّب فِي سَخَط الْوَالِدَيْنِ , وَسَخَطُ الرّب فِي سَخَط الْوَالِدِينِ الْوَالِدِينِ اللّهِ الْمَباشِرِ فِي وجود الإنسان، وبعد ذلك قاما بتربيته ورعايته بالعطف والرحمة والحنان، وتوفير الهناءة والسعادة له في كل مراحل حياته، والقيام على شأنه وتدبير أمره بالحب والإخلاص، كل ذلك بدون مقابل، ولذلك لما أمر الله الإنسان بالدعاء لوالديه في قوله عز شأنه: ﴿ وَقُل رّبِ مَقَابِل، ولذلك لما رَبّيَانِي صَغِيرًا ﴾ [27 الإسراء]

وهو دعاء في غاية الضراعة إلى الله كلك بأن يتفضل عليهما برحمته بدون عمل منهما يستحق هذه الرحمة، كما عطفا على وربياني في طفولتي من غير أن أقدم إليهما شيئاً أستحق عليه شيئاً من هذه التربية والرعاية والحنان. ثم نهى الله المؤمن عن نفر والديه أو أحدهما، فقد أنزلهما الله منزلة السائل حيث أنهما في حال الكبر صارا لا يملكان شيئاً من متاع الدنيا، فيطلبان من ولدهما كما كان يطلب الولد أثناء صغره. وإذا كان لا يجوز نمر السائل العادى، فإنه في الوالدين أكبر إثماً.

والنهر هو الشق في الأرض من أثر جرى الماء واندفاعه، فكان كذلك نهر الوالدين يجرح مشاعرهما، ويصدع قلوبهما، ويؤذيهما إيذاءً بليغاً، لأن كلمة السوء تندفع نحوهما فتحدث شرخاً في نفوسهما لا يكاد يبرأ ولا يلتئم، قال الحكيم:

جراحات الطعان لها إلتئام ولا يلتئم ما جسرح اللسان

لأن هذا الجرح جرحه أعز الأعزاء، وقد كان المرجو منه أن يداوى الجراح ويواسى الأتراح. ولكنها شقاوة حلَّت به وسيجنى مرارتها في الدنيا، ولعذاب الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون ...رب اغفر لى ولوالدى وارحمهما كما ربياني صغيرا.



٠ ٢ رواه الطبراني في الكبير عن ابن عمر .

## إعطاء القريب حقه

قال الله تعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُم ﴾. [٢٦، الإسراء].

وأقرباء الإنسان هم أبناء أبيه وأمه، أو أبناء واحد منهما وهم الأخوة والأخوات، وأصول أبيه وأمه، وهم الأجداد والجدات والمساوون لأبيه وأمه، وهم الأعمام والعمات والأخوال والخالات وهؤلاء جميعاً لهم حقوق قررتها الشريعة الإسلامية في مواضعها من المواريث وغيرها، وليس هذا المختصر يتسع لها، فمن أراد الإطلاع عليها فليرجع إليها في كتب الفقه الإسلامي. فسيجد فيه ما يشفي صدره من البيان والهدى.

وتلك الحقوق يجب على المؤمن أن يدفعها لأصحابها راضية بها نفسه، لأنه بذلك إنما يقوم بتنفيذ تعاليم الله وأحكامه، ويقدم من نفسه الطاعة لله ورسوله محتسباً بذلك وجه الله، وطامعاً في رضوانه وكرمه. فليست هذه الحقوق مغرماً أو جباية، وإنما هي فرائض فرضها الله على المسلمين يؤدونها لله رب العالمين.

ألا فليتدبر كل مؤمن أحكام الله في هذا المجال، فإنها تخفي على كثير من الجهال أمثالى، فيظنون أنهم يمنحون أقاربهم شيئاً من جيوبهم وليس حقاً مقرراً في دين الله لهم، فيجب علينا أن نؤمن بالدين كله، وبالقرآن كله، وبالأحكام الشرعية كلها، وليتق كل واحد منا ربه في هذه الناحية، فإن مرارة الظلم فيها تكون فادحة. قال الله تعالى:

﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرَّفًا وَلَا نَصْرًا ۚ وَمَن يَظْلِم مِّنكُمْ نُذِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴾. [١١الفرقان].

وقال الحكيم:

# وظلم ذوى القربى أشد مضاضة على النفس من وقع الحسام

وذلك لأن أواصر الدم والنسب، وعلاقة القرابة، تدفع العاقل إلى احترام هذه الصلات، وتقدير هذه المودات، فإن دواعى التراحم والتعاطف، ودواعى العدل والإنصاف، أقوى بكثير منها مع غير الأقارب. لأن القرابة تزيد رابطة الإيمان والإسلام قوى وعزاً.

فإذا كان المؤمن مطالب بتلك المعانى مع الأجانب من المسلمين فهى مع الأقربين أشد إلحاحاً. وأعظم مطالبة.



# صلة الأرحام

والأرحام عن الأقارب أيضاً. فإذا كان القريب ليس له حق عندك أوجبته الشريعة كما تقدم ذكره في الشعبة العاشرة، فإن له عليك حق الصلة.

والصلة هي أن تنفح قريبك مما رزقك الله. كثيراً كان ذلك أو قليلاً من غير أن تنتظر منه مقابلاً لذلك. لأنك تصله بحكم الرحم الذي بينك وبينه والذي يفرض عليك هذه الصلة. قال على: 

مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَأَنْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ عَلَيْكُ هذه الصلة. قال على: 

فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ 

هُلْيَصِلْ رَحِمَهُ وَصَلَهَا 

الله في الحديث القدسى: 

أنا الرحمن وهي الرحم اشتققت له إسما من إسمى فمن وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته 

١٢٠.

وصلة الرحم أمر زائد على حق ذى الرحم. وذلك حتى يقوى الترابط

٢١ حديث (من سره) رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة، والثانىالبيهقي في شعب الإيمان عن عمر.

۲۲ الحكيم عن ابن عباس.

والتماسك الأسرى. وتنمو وتزداد المحبة بين الأقارب والأرحام. ويرضى الله ورسوله. ويعم الرخاء والأمن.

قال الله تعالى ناعياً على الكافرين أمرهم: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى اللهُ عَديد أفظع من ذلك الذي توعدهم الله به.

كم من المسلمين من أصيب بما أصيب به أهل الكفر بالله !؟. والعياذ بالله. فكم منهم من هجر الأرحام. وقطع أسباب الصلات والعلاقات الكريمة فيما بينهم بل إن منهم من يتمادى في ذلك إلى أبعد مدى ويقول: (إللى يزورنى أزوره، واللى يجينى أروح له، واللى يسأل عنى أسأل عنه). إلى غير ذلك من عبارات أهل الجهل بدين الله. ويظن المسكين أنه على حق !!

وهناك من المسلمين من يرتكب حماقات أكبر من ذلك. فيسيء إلى أرحامه وأقاربه ويؤذيهم. علاوة على قطيعتهم. وذلك أنكى جرما وأشد إثماً.

وهذه الأمراض علاجها في الإيمان بما جاء عن الله وعن رسوله في هذه الناحية من أحكام وآداب. والاقتناع بها. والرجوع إليها والاعتصام بها. فإنها الشفاء من هذه الآلام والأسقام الروحانية والدينية.

وسماها الله رحماً إما لأغم يجتمعون ويلتقون في رحم أم واحدة، وإما لأغم متراحمون فيما بينهم بحكم الفطرة والعادة لقرابتهم من بعضهم، وإما لأن الله رحمهم ببعضهم فرحم الآباء والأمهات أبناءهم وأحفادهم ورحم الأبناء آباءهم وأمهاتم وأجدادهم وما تفرع منهم. وذلك لأن الله ألقى في قلوبهم هذه الرحمة. وإن الذي يشذ عن هذه الفطرة فقد اعتراه داء عضال ومرض مهلك. وهو الصَّمَمُ والعمى.

وعليه أن يتناول الشفاء من يمين الله كال ويمين رسوله الله والله يهدينا إلى سواء السبيل.



# إكرام الجار.

والجار هو من يجاور الإنسان في بيته أو عمله. وسمي بذلك أيضاً لأن له عليك حق الإجارة. أى الإنقياد والإغاثة والمعونة في كل الملمات والمهمات. إذ أنك أول من يحس به ويشعر بحاجاته لجاورتك له. ومن هنا يقول رسول الله على: ﴿ وَٱعْبُدُواْ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورَّثُهُ [ " ويقول الله تعالى: ﴿ وَٱعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيْءً وَبالُوّ لِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْيَىٰ وَٱلْيَتَعَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَآلَبُورِ ذِى ٱلْقُرْيَىٰ وَٱلْمَتَعَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَآلَمُنَادُ وَمَا مَلَكَتْ وَآلُمُنادُكُمْ أَنِ ٱللهَ لا شُحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ [ ١٣ الساء] .

#### وحقوق الجار:

- أن تحسن معاشرته.
- وأن تمنع عنه أذاك .
  - وأن تستر عورته.
- وأن تعفو عن زلاته.
- وأن تغيثه في لهفته. وأن تساعده في حاجته.
  - وأن تسأل عنه إذا غاب عنك.

٢٣ متفق عليه من حديث عائشة.

- وأن تسلم عليه وتصافحه وتبش في وجهه عند لقاءه .
  - وأن تعوده إذا مرض، وأن تشيع جنازته إذا مات.
    - وأن تغرف له من طعامك إن كان محروما منه.
      - وأن تحافظ على مشاعره في كل مناسبة.

والجار أحد أشخاص ثلاثة:

- إما أن يكون قريبك، فله حق الجوار وحق القرابة وحق الإسلام.
  - وإما أن يكون أجنبيا، فله حق الجوار وحق الإسلام.
    - وإما أن يكون غير مسلم، فله حق الجوار.

أما حق الجوار فقد أشرنا إليه وهو حق كل جار على جاره، مسلما وغير مسلم، قريبا وغير قريب.

أما حق القرابة فقد سبق تقريره في الشعبتين العاشرة والحادية عشر.

وأما حق الإسلام:

- فهو إسداء النصح والتوجيه له في الدين.
  - والتعاون معه على البر والتقوى.
    - والتآخى معه فى الله ورسوله.
- وإيثاره على نفسك بما يحتاج إليه، وأن تبره هو وأولاده.
  - وأن تعلمه مما علمك الله.
  - وأن تتواصى معه بالحق والصبر والمرحمة.

- وأن تأخذ بيده وتنقذه في عثراته.
- وأن تذكر محاسنه وتسكت على مساوئه وتداريها.
- وأن تترفق معه في الأمر كله، يسره وعسره، فرحه وحزنه.

صديقك من صفا لك في البعاد وجارك من أذم على السوداد

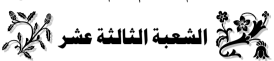
يعنى إعطاك عهداً وذمة على الوفاء والحبة.

وقد يكون الجار جائراً، ويجب على جاره حينئذ :

- أن يصبر ويحتسب، ويدفع بالتي هي أحسن.
- وأن يقابل السيئة بالحسنة فإنه بذلك لا يلبث إلا أن ينقلب صديقاً حميماً وأخاً وفياً. وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿ و تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ آدْفَعْ بِالَّتِى هِى أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ و عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِكَ السَّيِّعَةُ آدْفَعْ بِالَّتِى هِى أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ وَكَانَّهُ وَلِكَ مَرَ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِكَ حَمِيمٌ ﴾.[ وقد استعاذ نبي الله داود من جار السوء، فقال عليه السلام في دعاءه الطويل: وأعوذ بك من جار سوء إن رأى مني حسنة كتمها وإن رأى سيئة نشرها من ولقد قال رسول الله على وَالله لا يُؤْمِنُ وَاللّه لا يُؤْمِنُ وَاللّه لا يُؤْمِنُ وَاللّه لا يُؤْمِنُ وَاللّه الله عَلَى الله ع

٢٤ رواه مسلم عن عائشة.

□ لا يبيتن أحدكم شبعان وجاره جائع وهو يعلم فإن الملائكة تلعنه
 □ ٢٠ وذلك لأنه يعلم بحاله ولم يقدم له ما يسد به رمقه.



## رعاية اليتيم والمحافظة على ماله.

قال الله تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْيَتَنَمَىٰٓ أَمْوَالَهُمْ ۖ وَلَا تَتَبَدَّلُواْ ٱلْخَبِيثَ بِٱلطَّيِّبِ ۗ وَلَا تَأْكُلُوٓاْ أَمْوَالُكُمْ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ [٢الساء].

واليتيم هوالذي فقد أباه بموت أو بغيبة كبيرة . بحيث يحل لأمرأته أن تتزوج غيره . ولا يعرف عنه شيء، ويلحق به أبن المجنون الذي لا يفيق وابن السفيه الذي لا يحسن التصرف.

فإنه يجب التحفظ على أموال هؤلاء جميعا، ويكلف إنسان بأمرهم والنظر في أمرهم. فإن اليتيم الذي مات أبوه والابن الذي فقد أباه بالغياب الطويل، وابن المجنون الذي لا يحسن التصرف ... كل هؤلاء المجنون الذي لا يفيق من جنونه، وابن السفيه الذي لا يحسن التصرف ... كل هؤلاء الأبناء يأخذون حكم اليتيم فيقوم الوصي عليهم بالعمل في مالهم، وتدبيره على أحسن وجوه التدبير كما لو كان ماله وأكثر، لأنه لا يأمن الموت، ولا يأمن تغير الأحوال، فربما يصبح ولده بعد قليل مثل هؤلاء الذي يرعاهم الآن.

وإذا كان الوصى أو القيم فقيراً، وقد انشغل بالعمل في مال اليتيم عن تحصيل قوته، فله في هذا المال أجر المثل، ومعنى ذلك أنه لو كان يعمل عند أحد الناس كم يأخذ من الأجر في اليوم أو الشهر مثلا؟ فيكون أجره كذلك.

قال تعالى: ﴿ وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَدِمَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّبْهُمْ رُشْدًا

حدیث (لا یؤمن) رواه أحمد والبخاري عن ابن شریح، والثانی:.رواه البزار والطبرانی في الكبير عن أنس
 ۲۵

فَٱدْفَعُوۤا إِلَيْهِمۡ أُمُواَهُمۡ ۖ وَلَا تَأْكُلُوهَاۤ إِسۡرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكۡبَرُوا ۚ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسۡتُعۡفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلَ بِٱلْمَعۡرُوفِ ۚ فَإِذَا دَفَعۡتُمۡ إِلَيْهِمۡ أُمُواَهُمۡ فَأُشۡمِدُواْ عَلَيْهُمۡ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴾.[الساء].

والعمل في مال هؤلاء إنما يكون بتنميته لهم واستثماره لهم والإنفاق عليهم منه بحكمة واعتدال. لا سرف ولا تقتير وكان بين ذلك قواماً؛ كما لو كان الوالد موجوداً أو سليماً ويقوم بتدبير أمر هؤلاء. حتى يشعر أولئك الضعفاء بالحماية والرعاية والرحمة إلى أن يشبوا ويكبروا ويقدروا على القيام بأمورهم.

وبعد البلوغ يعلموا أن الإسلام أب لمن لا أب له. وأم لمن لا أم له. وراع لمن لا راع له. في علموا أن الإسلام أب لما كما كان لهم في صغرهم فيحمدون الله كل راع له. فيتعهدوه بالحب والولاء والإخلاص كما كان لهم في صغرهم فيحمدون الله ويشكرون رسوله ويكافئون بالمعروف والإحسان من أقامه الإسلام لهم بدل آباءهم، ولا يتبرمون بالمجتمع الذي أعطاهم كل الحنان والعطف، فيقدمون إليه الخير ويردون إليه الجميل.

فإن من مسح على رأس اليتيم شفقة عليه كان له بكل شعرة مستها يده حسنة. ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْيَتَدَمَىٰ أُمُواٰ لَهُمْ ﴾ [٢الساء]. غاية الترفع والإبتعاد عن المساس بمال اليتيم. حتى إنه لا يجوز للقيم أن يستبدل شيئا من مال اليتيم إلا إذا كان بأحسن وأجود منه. ﴿ وَلا تَتَبَدُّلُواْ ٱلْخَبِيثَ بِٱلطّيّبِ ﴾. [٢الساء]. يعنى ولا تخلطوا مال اليتيم بمالكم. فيضيع في غمار هذا الخلط ولا يتميز ماله عن مالكم ولا نعرف كم ربح ماله ولا كم أنفق عليه منه. ولا كم بقى له منه. فإن هذا الخلط محرم ولا يجوز أبداً. ولذلك قال الله: ﴿ وَلا تَأْكُلُواْ أُمُوا لَهُمْ إِلَى أُمُوالِكُمْ ۚ إِنَّهُم كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ [٢الساء]، يعنى تبديل الجيد بالردئ من مال اليتيم. أو خلط مال اليتيم بمال الوصى: أثم كبير. وجرم فظيع. ووزر جسيم لا يفعله مؤمن أبداً يرجو لقاء الله ويخاف يوم الحساب.



# حقوق الأزواج على بعضهم

فالمرأة لها حقوق على زوجها وهو: المهر، والنفقة، والسكن، والكسوة، والمتعة الجنسية، وحسن المعاشرة، وكريم المعاملة.

أما حقهن في المهر فقد قال تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَاتِمِنَّ نِحِّلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءِ مِّنَهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَّا مَرِيَّا ﴾ [الساء]. يعنى أعطوهن مهورهن حقا لحن خالصا بدون مقابل مادى. لأن المرأة تعطى نفسها وحياتها لزوجها يتمتع بها. والمهر مهما عظم فإنه لا يفي بشئ من ذلك. ومعنى نحلة أيضاً منحة طيبة بها نفوسكم. كما أنهن يعطونكم أجسامهن ونفوسهن عن رضا وسرور.

وأما وجوب النفقة فلقوله جل شأنه: ﴿ لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۖ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزَقُهُ وَ فَلَيْنفِقَ مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ آللَهُ لَا يُكلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَآ ءَاتَنها سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُلَيْهِ رِزْقُهُ وَ فَلْد أَمْ الأَزواج بالنفقة على عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [٧اطلاق]. وهذا غاية الفضل من الله. فقد أمر الأزواج بالنفقة على زوجاهم كل على حسبه. فالغني ينفق من وسعته وغناه بما يناسب وضعه حسب المعروف بين الناس. وأهل الأرزاق البسيطة ينفقون على قدر ما رزقهم الله. وفي هذا البيان الشريف أمر للزوجات بالرضى والقناعة بحالة أزواجهن من ثراء أو إقلال. وإن من يرضى منهن بما يسره الله ﷺ فإن الله سيكرمهن ويجعل بعد عسر يسرا.

أما السكن فقد قال الله تعالى: ﴿ أُسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجَدِكُمْ وَلاَ تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُواْ عَلَيْهِنَ ﴾ [١١لطلاق]. يعنى أسكنوهن في السكن الذي تسكنون فيه. أو سكناً مثل مسكنكم إن لم يقمن معكم. ومن وجدكم يعنى من طاقتكم ووسعتكم.

أما المتعة الجنسية فهي حق مشترك بين الرجل والمرأة.

قال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۖ قُلْ هُوَ أَذًى فَٱعْتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي

ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُرَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ مُحِيضٍ وَلَا تَقْرَبِينَ وَمُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [٢٢٢القرة]. أمر الله الرجال بإتيان النساء. يعنى مباشرة العملية الجنسية معهن فإنه حق المرأة، وأن يكون هذا العمل حسب تعاليم الله وأوامره:

- وذلك بأن يكون هذا الإتيان بعد المباسطة والمؤانسة.
  - وأن يكون في قُبُل المرأة.
  - وأن يكون بعد طهرها من الحيض أو النفاس.
  - وأن لا تكون المرأة صائمة فرضاً أو نذراً أو كفارة.
    - وأن لا تكون محرمة بحج أو عمرة.
- وأن تكون قادرة على الوطء فلا تكون مريضة أو صغيرة لا تقدر عليه، وأن لا تكون مكرهة على ذلك بحيث يقهرها وليها على الزواج ممن تكرهه. قال تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يُغْنِيهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَلَبَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِن عَلِمْتُمْ فِيمِ خَيْراً وَءَاتُوهُم مِن مَّالِ ٱللهِ ٱلَّذِي ءَاتَنكُمْ وَلا تُكْرِهُوا فَتَينِ كُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّنًا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَمَن يُحْرِهِ هُنَّ فَلُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. [٣٣النور].

كل هذه الأمور تقع تحت قوله تعالى بالآية المذكورة أعلاه: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرُنَ ۗ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُرَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَّكُمُ ٱللَّهُ ﴾[٢٢٢البقرة].

وأما حسن المعاشرة وكريم المعاملة فقول الله ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا ﷺ كُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ۖ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّآ

أَن يَأْتِينَ بِفَنجِشَةٍ مُّيِيّنَةٍ ۚ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَسَجَعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾. [١٩انساء].

والمعروف كذلك ما عرفه لنا الشارع الحكيم من حسن الخلق معهن، والتواضع لهن، وإرضاءهن وإحسان الظن بمن ومداراة عيوبمن، والتلطف لهن في القول، وعدم تكليفهن بما لا يستطعن، وعدم أخذ شيء من أموالهن إلا برضاءهن وغير ذلك من الآداب المذكورة في كتب الفقه الإسلامي.

وأما حق الرجل على المرأة فهو حبها له، وطاعة أمره واحترامه، وحفظ ماله، ورعاية أولاده. والمحافظة على عرضها وعفتها في غيابه، وحفظ سره والوفاء بعهده، وخفض صوتما وجناحها بين يديه، والرضا في حالة اليسر والصبر في حالة العسر، ومعاونته على شئونه الدنيوية، والتعاون معه في أمر الدين، وأن لا تريه من نفسها شيئا يكرهه. ويشير إلى كل تلك المعاني قول الله على: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أُمُوالِهِمْ أَفَالصَّلِحَتُ قَنبِتَتُ جَنفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلْتِي ثَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَٱهْجُرُوهُنَ عَلَى الله ع

٢٦ متفق عليه من حديث أبي هريرة.

# إِلَيْهَا سَرَّتْهُ ، وَإِذَا غَابَ عَنْهَا حَفِظَتْهُ فِي نَفْسِهَا ، وَإِنْ أَمَرَهَا أَطَاعَتْهُ ۖ ۗ ٢٠

وحق الرجل على زوجته عظيم جداً لا تقدر الزوجة على القيام به إلا بمعونة من الله وتوفيق منه سبحانه. فقد قال على: 
لاَ مُونُتُ الْمَرْأَةَ أَنْ تَسْجُدَ لزَوْجِهَا ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ، لا تُؤَدِّي الْمَرْأَةُ حَقَّ رَبِّهَا حَتَّى تُؤَدِّي حَقَّ زَوْجِهَا اللهُ اللهُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ، لا تُؤَدِّي الْمَرْأَةُ حَقَّ رَبِّهَا حَتَّى تُؤَدِّي حَقَّ زَوْجِهَا اللهُ ال

وهكذا نجد الإسلام يضع المبادئ التي تكفل حياة سعيدة للرجل وزوجته في اطار من التراحم والتفاهم، والتعاون المثمر البناء، لدرجة أن كلا منهما لباساً وستراً ووقاية لصاحبه. قال تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ ﴾.[١٨٨٧القرة].

واللباس هو ما يحفظ الإنسان من الحر والبرد، ويستر عورته عن الناس، ويحفظ عليه كرامته ووقاره، ويزينه ويجمله في نظر الناس، والإنسان العريان يعرض نفسه لغضب الله وعذابه فضلاً عن ما يصيبه من الضر والأذى.

قال على: المَّانِي النَّصْفُ الْعَرْزُ نِصْفُ دِينِهِ فَلْيَتَّقِ اللَّهَ فِي النِّصْفُ الثَّانِي اللَّهُ فِي النَّصْفُ الثَّانِي اللَّهُ فِي النَّصْفُ الثَّانِي اللَّهُ وَالرَّجِلُ الْمُسلَمُ عَمْلُ نصفَ الْإسلام، والمرأة تمثل النصف الآخر، فإذا تزوج فقد حفظ نصف الدين وهو نفسه، وعليه أن يتقى الله في النصف الآخر وهو المرأة، فيعاملها بما يرضى الله ورسوله والمؤمنين، وكذلك المرأة المتزوجة قد حفظت نفسها بالزواج وهى نصف الإسلام، فيجب عليها أن تتقى الله في النصف الآخر وهو زوجها، فتعامله وتعاشره بالحسنى وترضى الله ورسوله وترضيه.



٢٧ الطبراني وابن عساكر عن أبي أمامة.

٢٨ سنن ابن ماجة عن عبدالله بن أوفى.

٢٩ رواه الحاكم والبيهقي عن أنس.

#### شهادة الحق

ولفظ ﴿ قَوَّمِين ﴾ صيغة مبالغة مفردها قوام، من قوم الشيء إذا عدله وأقامه، وصيغة المبالغة تدل على الدوام والإستمرار بصورة قوية، فهى وصف للمؤمنين متأصل فيهم، ومتمكن منهم وكأن الذين لا يقومون بشهادة الحق لله، قد انفك عنهم وصف الإيمان وقد تحللوا من قيوده ... فكم سفكت شهادة الزور دماءاً بريئة، وكم استباحت أعراض الناس وأموالهم، كم ظلمت، وكم أساءت، وكم أفلتت من يد العدالة مجرماً وجائراً، وكم أضاعت على الناس حقوقهم وكم خربت دياراً عامرة. وما شاع قول الزور في أمة إلا محقها الله وعجل لها العقوبات. فإنه ينبني على شهادة الزور قلب الحق باطلاً والباطل حقاً.

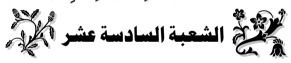
وإن شهادة الزور لا تحل حراماً ولا تحرم حلالاً، فإن كل حكم يترتب عليها باطل عند الله ورسوله، ولو كان في الظاهر أنه صحيح، لأن الأدلة التي انبني عليها

٣٠ ابن حبان وابن عساكر وأبو نعيم في الحلية عن الحسن ابن سفيان.

الحكم صحيحة في نظر الحاكم فقد ورد عن رسول الله على أنه قال:

اِنَّكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَيَّ وَلَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَلْحَنُ بِحُجَّتِهِ مِنْ بَعْضٍ فَأَقْضِيَ لَهُ بِنَحْوِمِمَّا أَسْمَعُ مِنْهُ , فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِشَيْءٍ مِنْ حَقِّ أَخِيهِ فَلا يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا , فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ أَسْمَعُ مِنْهُ , فَمَنْ قَضَيْتً لَهُ بِشَيْءٍ مِنْ حَقِّ أَخِيهِ فَلا يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا , فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ أَسْمَعُ مِنْهُ  $\begin{bmatrix} 1 \\ \end{bmatrix}^{\gamma}$ 

وقد وصف الله عباده المؤمنين بقوله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشَهَدُونَ الرُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّغِوِ مَرُواْ كِرَامًا ﴾ [۲۷الفرقان]. وسمى زوراً لأن المؤمن يتزاور عنه. أي يبعد عنه ولا تميل إليه نفسه أو لأنه لا يتجاوز منطقة الزور. وهو مجرى الطعام والشراب. من الذي يقول به. فليس له حقيقة في قلبه ونفسه. فهو شئ مفتعل. وإفك مفترى ليس له حقيقة في الواقع ونفس الأمر. ولكنه إختلاق وإثم كبير. قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّغِوْ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾ [۲۷الفرقان].



# أداء الأمانة إلى أهلها.

٣١ متفق عليه من حديث أم سلمة.

٣٢ رواه الترمذي وأبو داود والدارمي عن أبي هريرة.

بالأمين، وكان ذلك قبل الرسالة والبعثة، وقال على: 
الإيمان لمَنْ لا مَهد لله أمَانَة لَه ، وقال ولا يكن لا إيمان لمَنْ لا أمَانَة لَه ، ولا دين لمَنْ لا عَهد لله واحة ظليلة وسط هذه الحياة المليئة بالمشاكل والفتن فيستريحون إليه، ويطمئنون إليه ويأتمنونه على ديارهم وأموالهم وأعراضهم.

ولقد كان فيمن قبلنا رجل صاحب عمل، أستأجر رجلاً ليعمل عنده، فذهب الأجير ولم يتقاضى أجره، فبحث عنه صاحب العمل فلم يجده ولم يجد له أهلاً يدفع إليهم أجره، فاشترى بهذا الأجر شاة، وأخذت هذه الشاة تتوالد على مر السنين حتى كانت عدداً كبيراً من الأغنام ترعى في مراعى مباحة، وفي زراعة صاحب العمل، فلما كان بعد عشر سنين أو يزيد، حضر هذا الأجير من غيبته وقال لصاحب العمل: أتذكرنى؟ قال نعم قال له: أعطنى أجرى الذي عندك. قال له: نعم خذ هذه الأغنام. فقال له: أتسخر بي. قال: لا والله ولكنها أجرك قد ربيناه لك حتى تأخذه. فأخذه ودعا له بخير وانصرف، وقد قص هذا الحديث سيدنا رسول الله على ضمن حديث الشكائة الذين وقعت عليهم الصخرة وهم داخل الغار، أما صاحب العمل فقد اعتبر الأجير أخا له، ومن حق الأخ على أخيه أن يستثمر له ماله، وأن ينميه له بقدر الاستطاعة، حتى يكون قد وفي بعض حقوق الأخوة.

فما بالنا الآن يكون للواحد منا حقاً عند أخيه الشقيق فينكره ويهضمه!! وقد يكون هذا الحق ميراثاً أو غيره، وقد كان الواجب أن يتضاعف هذا المال قدر الإنتفاع به وبقدر مدة هذا الإنتفاع. ولكن شح النفوس قد تغلب، وحب الأثرة والأنانية قد تسلط.

وحق الأجير عند صاحب العمل هو أجره فقط، ولكن صاحب العمل أعطى الأجر وأعطى الفضل والإحسان. وهذا هو السر في استجابة الله لدعاءه عندما سأل

٣٣ رواه البخاري وأبو داوود والترمذي والحاكم عن أبي هريرة.

الله أن يزيح عنهم هذه الصخرة التي انهالت من فوق الجبل فسدت عليهم فم الغار، ولا طاقة لهم برفعها حتى أوشكوا على الهلاك.

وكذلك من أراد أن يكون مستجاب الدعوة، أن يكون من أهل الفضل والإحسان .. ولا يقف عند حدِّ الواجب والفرض فقط: قال تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعَكُم مَّتَعًا حَسَنًا إِلَىٰ أُجَلِ مُّسَكَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضْلَهُ وَإِن تَوَلَّواْ فَإِن تَوَلَّوا فَالِي اللهُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [٣مود].

وما شُمِّى المؤمن مؤمنا إلا لأنه:

- يرعى أمانات الله ورسوله ... وأمانات عباد الله لديه.
  - ويؤديها عند طلبها من غير إنتقاص لها ولا تأخير.



# الوفاء بالعهد والوعد

والعهد هو ما عاهدت عليه غيرك وأعطيته ذمة وميثاقاً على صيانته ورعايته والوفاء به. وأكثر ما يكون العهد في المعنويات. كالعهد الذي بينك وبين صديقك على تأييده ونصرته ومساعدته، وكتمان سره وستر عورته، وكالعهد الذي عاهدنا الله على أن نعبده ولا نشرك به شيئاً، وأن لا نعبد الشيطان وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنبَنِي ءَادَمَ أَن لا تَعْبُدُواْ ٱلشَّيْطَينَ إِنَّهُ لَكُرُ عَدُوُّ مُّبِينً وَأَن آعْبُدُونِ مَّ هَنذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ [س].

ومعنى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ ﴾ تقرير وتذكير من الله بالعهد الذي أعطيناه من أنفسنا لله كل عندما طلب الله إلينا أن نعاهده على عبادته وترك عبادة الشيطان. وفي ذلك العهد شرف عظيم جداً أن نعاهد الله كل . ونضع أيدينا في يمينه المقدسة

معتصمين به سبحانه، متمسكين بعهده. وهذا العهد من جانب الله تفضل على العبد وتكليف له بما فيه سعادته في الدنيا والآخرة، ومن جانب العبد التزام ووفاء وفرح بما عاهد الله عليه.

وأما العهدالذي بينك وبين الناس، فهو عقد التزام من الجانبين، فأنت عليك جانب، والمعاهد لك عليه جانب، وكلاكما معاهد ومعاهد قال الله تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ بِٱلْعَهْدِ ۖ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْفُولاً ﴾ [٣٤] الإساء].

وكذك الوفاء بعقود البيع والشراء، والإجارة والإعارة والرهن والمضاربة، وكل عقود المعاملات التى تكون بين الناس قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُوٓا أُوۡفُوا 
بِٱلْعُقُودِ ﴾ [المائدة].

وأما الوفاء بالوعد فهو أن تلتزم بالوقت الذي جعلته بينك وبين الناس في أى أمر من الأمور، كسداد دين مثلاً أو تجهيز عمل، أو تسليم مهمات، أو حضورك لأى شأن من الشئون، أو غير ذلك من المواقيت والمواعيد التي ضربتها بينك وبين غيرك.

والوفاء بمذين الأمرين يترتب عليهما وجدان السلامة والأمن والراحة بين المواطنين، وما سادت الأمم الكافرة من حولنا إلا بالتزامهم بمذه الآداب، على أنما من مقومات الشخصية الإنسانية ومن ضروريات الحياة عندهم حتى تستقيم لهم الدنيا، وينتظم شملها. ولا يأتونما على أنما ديناً مثلنا، وإنما نحن والحمد لله نقوم بما على أنما وسائل وأسباب لإسعاد الحياة في هذه الأرض، فعلى ذلك نأخذ نصيبنا مرتين في الدنيا والآخرة.

| □ : | رسول الله 🕏 | ماق فقد قال        | علامات النذ       | يد علامة من         | إخلاف المواع         | وأن               |
|-----|-------------|--------------------|-------------------|---------------------|----------------------|-------------------|
|     | خَانَ 🗆 ۲۲  | ، وَإِذًا اؤْتُمنَ | ا وَعَدَ أَخْلَفَ | ثَ كَذَبَ ، وَإِذَا | ثَلاثٌ ، إِذَا حَدَّ | آيَةُ الْمُنَافَق |

٣٤ متفق عليه من حديث أبي هريرة.

وإذا حافظ المؤمن على مواعيده، كان باراً بنفسه، وباراً بغيره، وباراً بدينه.



# الإخلاص

وهو طهارة القلب وصفاءه من الغش والحسد، والحقد والكبر، والرياء والنفاق، والإخلاص هو راحة الضمير من هذه الأمراض، وسلامته من تلكم الآفات، فيعيش المؤمن في صفاء العيش وهناءة الحياة، وإن كان قليل المال والجاه، لأنه يشعر بالرضى والسعادة بما يسَّر الله له من غير أن يتطلع إلى من زاد عليه في مُتَعِ الدنيا وطيباتها وهذا هو الإخلاص بالنسبة للناس.

وأما الإخلاص بالنسبة لله فهو أن يخلص عبادته وطاعته لله على من غير أن يشرك مع الله أحداً، ومن غير أن يطلب عليها ثواباً وجزاءاً، لأن العبادة حق لله عليه، فهو يؤديها إطاعة لأمره وقياماً بحقه سبحانه، ومسارعة في مرضاته، وشكراً لجنابه العلى على نعمه التي لا عد لها ولا حد، معتقداً أنه مقصر في حق الله، مع أدائها على هذه الوجه الأكمل، ومؤمنا بأن الله سبحانه يستحق العبادة لذاته، لأنه الإله الأعظم، الخلاق الرزاق، والبارئ المصور.

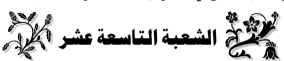
والإخلاص لله هو إقبال القلب على الله حالتى اليسر والعسر في المنشط والمكره، في الرخاء والشدة، لكمال يقينه أن كل شئ منه سبحانه، وليس لأحد شئ مع الله على إلا ما أراده الله. قال الله في الحديث القدسى: الإخلاص سر من أسرارى أستودعته قلب من أحب من عبادى فلا يطلع عليه شيطان فيضله ولا ملك فيكتب ثوابه على وقال تعالى: ﴿ وَمَآ أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾ [البيه].

٣٥ رواه القزويني.

والعبدالمخلِص. بكسر اللام. هو الذي جاهد ويجاهد في تطهير قلبه وتصفيته لله رب العالمين، والعبد المخلَص. بفتح اللام. هو الذي أخلصه الله إليه واصطنعه لحضرته.

وهذا المقام يكون لأقل القليل من كُمَّل عباد الله المقربين بعد رسل الله وأنبياءه صلوات الله عليهم أجمعين.

اللهم ارزقنا الإخلاص في السر والعلانية يا رب العالمين.



#### الصدق

وهو مطابقة الخبر للواقع، بحيث يكون الكلام الذي تحدثت به مع غيرك صحيح، لا كذب فيه ولا تدليس.

فالمؤمن إذا قال صدق في قوله، وإذا قال له مؤمن قولاً صَدَّقَ به، قال ﷺ: عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ ، وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِي إِلَى الْجَنَّةِ ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقًا اَلَّاتَ

وكذلك يكون المؤمن صادقاً في أحواله.

والأحوال هي الشئون التي تعترى المؤمن أثناء عمله أو قوله أو سكونه من:

٣٦ متفق عليه من حديث ابن مسعود.

الإنفعالات القلبية، مثل الحب والبغض، والخوف والرجاء، والحزن والفرح، واللذة والألم، والقبض والبسط، والإقبال والإعراض، والحضور والغيبة، والأنس والوحشة، والإطمئنان والحيرة، والبشارة والنفور، والبهجة والحسرة، والرضى والغضب، وغير ذلك من الأحوال التي تتوارد على الخاطر.

والصدق فيها:

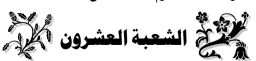
إنما يكون بظهور آثارها على وجه المؤمن وأساريره، حتى أن من يراه يقرأ هذه المعانى في ملامحه وتقاسيم وجهه.

وقد قال الإمام أبو العزائم هيه:

الحال حجة دعوى سالك فان به تنزل وهاب وحسان والحال هو برهان السالك المخلص في طريق الله ورسوله:

- المتطهر من حظه وهواه.
- الفايي عن شهواته وأطماعه.
- المتجرد من حسده ونقصه.
  - المتبرئ من حوله وحيلته.
- التائب إلى الله من علمه ومن عمله ومن شهوده ووجوده.

وأن المؤمن لا يزال يترقى في مراتب الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً وهي درجة عالية في منازل الرجال، لا يكرم بحا إلا أهل الصدق .



#### حسن المعاشرة والمعاملة.

قال الله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [٨٦البقرة].

والمعنى أن يخاطب المؤمن عباد الله بالكلام الطيب الكريم، الذي يدخل عليهم الفرح والسرور، والذي يقتلع من نفوسهم الغيظ والكراهية والحساسية، ويريح أعصابهم ويلطف من أحوالهم.

فالمؤمن هين لين بشوش الوجه، رقيق اللفظ، كريم المعاملة، والكريم لا يستوفي حقه أبداً، وإنما يتركه رغبة في إستدامة الألفة وبقاء الوداد وفي الحكمة: (عامل الناس بما تحب أن يعاملوك به )".

| الإمام | وقال   | <b>،</b> ۳۸ | لَينٌ  | وَلِسَانٌ | طَلِيقٌ، و | وَجْهُ د | هَينٌ، | شَيْءُ | ] البِرُّ | ] : | 生 し | قا      |     |
|--------|--------|-------------|--------|-----------|------------|----------|--------|--------|-----------|-----|-----|---------|-----|
| إليكما | م حنوا | وإن عشته    | ، ١. و | ا عليكم   | متم بكو    | ة إن     | معاشر  | الناس  | ساشروا    |     | :4  | العزائم | أبو |
|        |        |             |        |           |            |          |        |        |           |     |     |         |     |

فكم من مسئ لك انقلب بعد إحسانك إليه إلى صديق حميم وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنُ فَإِذَا العظيم حيث يقول: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنُ فَإِذَا

٣٧ هذه الحكمة ورد قريب منها بالأحاديث فقد أخرج البيهقي عن الحسن أن موسى سأل ربه جماعاً من الخير فقال: اصحب الناس بما تحب أن تصحب به . وأخرج عن ابن مسعود من أحب أن ينصف الناس من نفسه فليأت إلى الناس ما يحب أن يؤتى إليه. فيض القدير.

٣٨ رواه ابن عساكر عن ابن عمر.

٣٩ رواه أحمد ومسلم عن شداد ابن أوس.

ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ [٣٤ فصلت].

قال الشاعر الحكيم:

أحسن إلى الناس تستعبد قلوبهم فطالما استعبد الإنسان إحسان



# رعاية الآباء لأبنائهم

ورعايتهم فطرة في طبيعة الأباء والأمهات، لأنهم منهم، وهي عاطفة الأبوة والأمومة التي جعلها الله فيهم.

ومع ذلك فقد رشد الله هذه الفطرة وأحسن توجيهها في كثير من الوصايا والأحكام القرآنية حتى تؤتى هذه العاطفة أعظم ثمارها وأكرم أثارها فقال جل شأنه: ﴿ وَأَمُّرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱصَّطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْعَلُكَ رِزْقًا لَمُّنُ نَرَزُقُكُ وَٱلْعَنقِبَةُ لِلتَّقُوى ﴾ (٢٣١هـ).

وهذه الرعاية فرضها الله على الوالدين . أو من يقوم مقامهما . للأبناء في سن الرضاع والطفولة.

| م وتعليمهم وتأديبهم، | مة بدأ الآباء في تربيته                                      | لأطفال سن السابه    | وإذا بلغ ا       |
|----------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------|------------------|
|                      | , وَأَحْسِنُوا أَدَبَهُمْ $\square^{\cdot \cdot}$            | أكرمُوا أوْلادَكُمْ | قال رسول الله ﷺ: |
|                      | ت علَموا أولادكم الس<br>وا أَوْلادَكُمُ الصَّلاةَ إِذَا بِلَ |                     |                  |

<sup>•</sup> ٤ رواه بن ماجة عن أنس.

١ ٤ البيهقي في شغب الإيمان عن عمر.

عَلَيْهَا إِذَا بَلَغُوا عَشْراً ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِع نَ:

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَعْذِنُواْ كَمَا ٱسْتَعْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۚ كَذَٰ لِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَىتِهِۦ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [٥٥الور].

فإذا دخل الولد والبنت إلى سن الرشد ...

والتكليف بالأوامر والنواهي .....

نجد الحق تبارك وتعالى يعلمهم على لسان سيدنا لقمان عليه السلام:

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَّمَنُ لِآبَنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ لِيَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ الْبَالَةِ الْمَالُ وَهُنِ الْفَلْلُ عَظِيمٌ ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أَمُّهُ وَهُنَا عَلَىٰ وَهُنِ الْطَلَمُ عَظِيمٌ ﴿ وَوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَإِن لِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَإِن لِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَإِن اللَّهُ اللَّهُ فِلا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى أَثُمُ إِلَى وَصَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى أَثُمُ اللَّهُ اللهُ مَنْ أَنَابَ إِلَى أَثُمُ اللهُ وَصَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى أَثُمُ اللهُ وَصَاحِبَهُمَا فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنْابَ إِلَى أَثُمُ اللهُ اللهُ مَنْ عَرْمُ اللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَنِ عَرْمَ اللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَنِ عَرْمُ اللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَنِ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَرْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ وَاللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَنِ اللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَنَالٍ خَدَاكَ لِلنّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۖ إِنَّ ٱللّهُ لَا مُعْرُفٍ كُلُ مُثَالٍ خَدَالِ لَاللّهُ وَا لَكُمُ عَلَا اللهُ اللّهُ لَا مُعْرِفٍ وَلَا تُصَعِرُ فَى مَثْ عَرْمِ اللّهُ لَا مُعْرُوفٍ وَٱنّهُ عَرُولِ فَى السَّمِ وَلَا تُصَعِرُ إِلّهُ وَلَا اللّهُ لَا مُعْرِفٍ وَلَا تُصَعِرُ فَى مَا أَصُولَ فَى اللّهُ اللّهُ لَا مُعْرَافٍ عَلَى مَا أَصُولَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا مُعْرَافٍ إِلّهُ اللّهُ اللّهُ لَا مُعْرَوفٍ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا مُعْرَافً إِلّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

قال ﷺ: كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْنُولٌ عَنْ رَعيَّته ته الله



## إتقان العمل

وهو أن يقوم الإنسان بالعمل على أحسن وجه وأكمل صورة والعمل هو ما يؤديه الإنسان لصاحبه ويأخذ عليه منه أجره الذي أتفق معه عليه. وإن كان صاحب العمل في الحقيقة هو الله لأن الله هو مالك كل شئ.

ولو أن العامل رأى أن هذا العمل الذي يؤديه إنما هو لله أولا. وأن الله هو الذي يأجره عليه، ويجازيه على أداءه جزاءا أكبر بكثير من الأجر الذي يتقاضاه من الإنسان، فإن الله يعطيه الصحة والعافية، ويعطيه البركة في المال والأهل والولد، ويعطيه حسن السيرة والأحدوثة بين الناس ويسوق إليه أصحاب الأعمال لإتقانه وصدقه وأمانته، هذا في الدنيا أما أجر الآخرة فهو أكبر من ذلك ولا يعلمه إلا الله ورسوله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أُجْرَ مَن أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾. [٣٠ الكهف].

وقد بلغ المؤمن المتقن لعمله مقاماً يحبه الله فيه على الأنه يحسن عمله، ويتقن صنعه ويجود أداءه، وإنسان يحبه الله كيف يكون شأنه وحاله؟

إنه يتيه على الزمان!!، ويفخر على الأنام !! ...

٢٣ أخرجه الخمسة إلا النسائي عن ابن عمر.

<sup>\$ \$</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان عن عائشة.

| فقه  | لِسْحاة فأن | ، بـاکم وا | له، أضرب | ا رسول الأ | قال: يا | يديك؟،  | ذي أكْتَب  | ما هذا ال | ş 🔲  |
|------|-------------|------------|----------|------------|---------|---------|------------|-----------|------|
|      | ُ وفى الأثر |            |          |            |         |         |            |           |      |
| وفيه | خشونتها،    | الله من    | ى رسول   | خشی عا     | و قيل   | وله 🗆 ، | ا الله ورس | يدٌ يحبها | هده  |
|      | ﷺ دليلٌ أ   |            |          |            |         |         |            |           |      |
|      |             |            |          |            |         |         |            | لك.       | من ذ |



# توفية الكيل والميزان والمقياس

والكيل: هو المعيار الذي وضعه الناس، وتعارفوا عليه في بيع وشراء الأشياء التي تكال. والميزان: هو الآلة المعروفة ولها صنج معتمدة توزن بما الأشياء التي توزن، والمقياس: الأدوات التي يقيس بما الناس الأشياء مثل المتر والقصبة ونحوها.

والتوفية في الكيل: ... ملئه بالصورة المعروفة، فلا يكون فيه تطفيف، والتطفيف في الكيل: ... هو النقص اليسير جدا ... بحيث لا يلحظه إلا أهل الصنعة والخبرة في هذا الجال.

وتوفية الميزان هو هبوط الكفة التي بما السلعة عن الكفة الأخرى هبوطا ملحوظاً بحيث يطمئن المشترى إلى ذلك وتوفية المقياس هو تكملته بحيث يتمه من أوله لآخره، من غير أن يهضم المقيس شيئاً. قال تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْمُمْ وَزِنُواْ وَله لآخره، من غير أن يهضم المقيس شيئاً. قال تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ ٱلْمُسْتَقِيمٍ ۚ ذَٰ لِكَ خَيْرٌ وَأُحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [٥٣الإساء]، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا ۗ قَالَ يَنقُومِ آعَبُدُواْ ٱللّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيهٍ عَيْرُهُ وَ قَدْ جَاءَتْكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَبِّكُم ۖ فَأُوفُواْ ٱلْكَيْلُ وَٱلْمِيزَانَ وَلا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ جَآءَتْكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَبِّكُم ۖ فَأُوفُواْ ٱلْكَيْلُ وَٱلْمِيزَانَ وَلا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُم

## مُو مِنِينَ ﴾. [٥٨ الأعراف].

والمؤمن يعتقد أن الله ما وصاه بهذه الأحكام إلا ليسعد بها في الدنيا والآخرة، فإن التاجر الصدوق مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين يوم القيامة. ومعنى صدوق يعنى أنصف الناس من نفسه ووفاهم حقوقهم خوفاً من الله ورعاية لحق عباده.

وإن أى حركة تخالف أحكام البيع والشراء تعتبر غشاً وخيانة. قال على: مَنْ غَشَّنَا فَلَيْسِ مَنَّا نَا اللهِ عَالِمَا عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلْ



# التفكّر في مخلوقات الله تعالى

#### والتفكر هو:

إنعام النظر في الشئ، ومحاولة استيضاح حقيقته، وفهم خواصه ومنافعه، ومعرفة سيره وحركته، والوقوف على مدى حاجة الإنسان والكائنات إليه، وكيفية تسخير الله له، وتذليله لخدمة العوالم، والتنبه إلى ارتباطه بغيره من الكائنات بحيث يكون معها نظاماً متناسقاً بديعاً لا تنفك عراه، وبحيث لو نقص شئ منها أو تأخر في سيره، أو أسرع فيه، أو قربت مسافته أو بعدت عن حالته التي جعله الله فيها، لاختل نظام هذا العالم وهلك.

وهذا التفكر عبادة من أجل العبادات، لأنه خروج من سجن الغفلة، ولأنه يقوى معرفة المؤمن بربه ويزيده علماً بقدر وعظمته، وقدرة الله وحكمته، وكذلك يدرك مكانته من الوجود وأن الله خدم له كل تلك المخلوقات ليتفرغ لطاعة الله وعبادته. فقد قال الإمام أبو العزائم عبادة

٥٤ رواه الطبراني عن بن عباس.

| <b>ـگوا</b> 🔲 ۲۶ | الــلَّهِ فَتَهْاِ . | ا تَفَكَّرُوا فِي | إِ اللَّهِ ، وَلا | ا فِي خَلْقِ | تَفَكَّرُوا | □:攤          | وقال     | سنين}    |
|------------------|----------------------|-------------------|-------------------|--------------|-------------|--------------|----------|----------|
| ال ﷺ:            |                      |                   |                   |              |             |              |          | وقــــــ |
|                  |                      |                   | ٤٧                | نَيْنَةٍ 🗌   | نْ قيام     | ةِ خَيْرٌ مِ | رُ سَاعَ | تَفَكُّ  |

وقال عَلَى: ﴿ أُوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ لَيُؤْمِنُونَ ﴾. [١٨٥ الأعراف].

وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضُ ۚ وَمَا تُغِّنِي ٱلْأَيَاتُ وَٱلنُّذُرُ عَن قَوْمِ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [١٠١يونس].

وبعد الفكر يحصل التدبر وهو التعقل والتذكر والإعتبار!

وبعد ذلك يثني المؤمن على الله بما هو أهله قائلاً: ﴿ رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَــٰذَا بَسطِلاً سُبْحَننكَ فَقِنا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [١٩١٦ عمران].

وإضافة كلمة ربّ إلى ضمير الجماعة:

إشارة إلى القرب الذي أسعد الله به أهل التفكر حتى وقعت أعين سرائرهم على معانى حضرة الربوبية التي خلقت لهم هذا العالم، وسخرته لحياهم ومصالحهم فحدثوه من مقام القرب، مقدسين له ومسبحين لجلاله عن أن يكون قد خلق شيئاً من هذه الكائنات لحاجة منه إليها فهو الغني عن خلقه، وجميع خلقه في أمس الحاجة إليه سبحانه أو يكون قد أوجد شيئاً منها باطلاً وعبثا، بل خلق كل شع بالحق ولحكمة عالية، ومنفعة سامية.

وقوله سبحانه: ﴿ شُبِّحَننَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾. [١٩١]ل عمران].

أى أحفظنا من عذاب نار الجهل والبعد والحرمان من هذا التفكر الذي

٤٦ رواه أبو الشيخ عن أبي ذر. ٤٧ رواه صالح ابن أحمد في كتاب التبصرة عن أنس.

أوصلنا إلى معرفتك سبحانك.



#### الذكر

الذكر هو الخروج من بؤرة النسيان، والإنسان لا يخلو حاله إما أن يكون ذاكراً أو ناسياً، والذكر له أنواع كثيرة نذكر منها ثلاثة أنواع:

الأول: ذكر اللسان:

وهو حركة اللسان بكلمة من الخير، من ذكر أو تسبيح، أو تحميد أو تكبير، أو إستغفارأو صلاة على رسول الله، أو دعاء، أو غير ذلك من أعمال اللسان التى تكون من الدين.

وهذا الذكر ينال المؤمن به من الله أجراً وثواباً، لأن اللسان قد عمل الخير، وعبد الله بهذا الذكر. قال الله: من كَانَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ, فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتُ اللهِ الله عبادة اللسان هي:

قول الخير، وقراءة القرآن وحديث رسول الله، والعلم النافع وذكر الله كلى، وغير ذلك مما تقدم ذكره، فذكر اللسان حسنات وصالحات.

والذكر الثانى: هو ذكر القلب.

وهو مراقبة القلب لعظمة الله وجلاله، واستحضاره لمعانى أسماء الله وصفاته وملاحظته للغيب الأعلى، ورعايته لمعية الله له أين كان وكيف كان، وذكر القلب في هذه الحالة يكون معارج وقربات، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي

٤٨ رواه أحمد عن أبي شريح الكعبي.

سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ أَيَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُم أَوْاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الله الله بما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ا

والنوع الثالث من الذكر: هو ذكر القلب واللسان معاً في وقت واحد:

وذلك بأن يقول اللسان ﴿الله﴾ والقلب يستحضر معنى من معانى هذه الكلمة المقدسة: مثل كريم، تواب، عفو، غفور، رحيم، إلى آخره. وذكر القلب واللسان رقى في معارج الكمالات ورفعة إلى أعلى الدرجات.

والذكر الأصغر هو ذكر اللسان فقط، وهو أقل أحوال السالكين، حتى يخرجوا من سجن الغفلة. والذكر الأوسط هو ذكر القلب، وهو أول منازل الواصلين. والذكر الكبير هو ذكر القلب واللسان معاً، وهو مقام أهل التمكين.

والذكر الأكبر هو أن يذكر الله كل عبده في ملأة الأعلى أو قدسه الأسنى. قال تعالى: ﴿ فَٱذْكُرُونِ ٓ أَذْكُرُكُمۡ وَٱشۡكُرُواْ لِي وَلَا تَكَفُرُون ﴾ [١٥٦البقرة].

وهو مقام الإنسان الكامل من رسل الله وأنبياءه، وورثتهم صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

وذكر القلب لله كل ينسى الذاكر فيه كل شئ غير الله سبحانه وهو الذكر الحقيقى، وهو أن تقجم على القلب حالة من مشاهد معانى المذكور سبحانه، يستغرق فيها القلب، وينسى معها كل شئ، قال الإمام أبو العزائم الله

أذكر الله إن نسيت سواه قل بقلب في الذكريا الله وقال هه:

ذكروا القلب بالحبيب عساه عند ذكراه بالتجلى يراه - ٦٨ -

## واذكروا بالقلوب فالروح سكرى تتمني بلهفة أن تسراه

والذكر الذي يطمئن به القلب ويستريح به الفؤاد، ويهدأ به الخاطر والبال، وتسكن به النفس، إنما يكون بلجوء القلب إلى القوى المتين والولى الحميد، واستحضار معانى الألوهية واستيلاءها على القلب من كل جانب، ولدى هذه الحالة يطمئن القلب، قال الإمام أبو العزائم هذا:

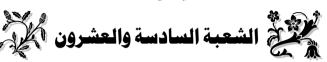
# ذاك ذكر به القلوب اطمأنت وترقت إلى عليِّ المقام

وهذا هو ذكر أهل المعرفة بالله كلك:

عرفوه فذكروه في كل حال بما يناسب هذا الحال، فعند النعمة والرخاء يحمدون الله ويشكرونه، ويثنون عليه بما هو أهله وعند الشدة والعناء يدعونه ويتضرعون إليه، ويتملقون إليه جل شأنه، وعند رؤيتهم لعجائب قدرة الله يسبحونه ويمجدونه جل شأنه. وعند كيد الناس لهم ومكرهم بهم يفوضون إليه الأمر سبحانه، ويسلمون إليه الشأن. وعند استحساغم لشئ ما، ذكروا مشيئة الله وإرادته لهذا الشئ، وحكمته وقدرته على إيجاده وإبداعه، وعند تألب الناس عليهم، واتفاقهم على إنزال الضر والأذى بهم، تحصنوا بالله ولجأو إليه، وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل. وعند وسوسة الشيطان لهم تعوذوا بالله منه، وعند وقوع الضر والمصيبة بهم استرجعوا لله، وقالوا إنا لله وإنا إليه راجعون. وعند رؤيتهم أهل البلاء سألوا الله لهم العفو والعافية وقالوا: (الحمد لله الذي عافانا مما ابتلى به كثيراً من خلقه ، وعند رؤيتهم أهل النعماء وقالوا الله له البركة والزيادة وسألوه أن يرزقهم كما رزقهم ، وعند وقوعهم في الذنب استغفروا ربهم.

وهكذا يكون لهم ذكر في كل شأن من شئونهم.قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ ٱللّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ [١٠؛الأحزاب]، ولن يكون المؤمن من الذاكرين الله كثيراً حتى يذكره قائماً وقاعداً، وغادياً ورائحاً، ونائماً ومستيقظاً، ومضطجعاً ومستلقياً

وعلى جنب، وعلى كل حال من الأحوال، فعند الأكل والشرب واللبس، والسفر والعمل، والصعود والهبوط، يذكر الله في كل شأن من ذلك بما يناسبه.



#### الشكر

#### وهو بالنسبة للناس:

| يستطع   | إذا لم   | عنهم         | والترضي         | ء لهم و       | بالدعا                   | ، ولو | المعروف   | صنيع         | على   | المكافأة  |          |
|---------|----------|--------------|-----------------|---------------|--------------------------|-------|-----------|--------------|-------|-----------|----------|
| تَجدُوا | إنْ لَمْ | وهُ ، هَا    | ا فَكَافِئُ     | مَعْرُوفً     | ٳڶؘؽ۠ػؙؗؗؗڡ۫             | أتَى  | 🗌 مَنْ    | : <b>ﷺ</b> : | م.قال | مكافأتم   | الإنسان  |
| قمان].  | €.[٤١٤]  | ر<br>مَصِيرُ | كَ إِلَىّٰ ٱلْـ | ِلِوَ لِدَيًا | <u>ء</u> ُ<br>گُر لِي وَ | آشُدُ | ة: ﴿ أَنِ | الله كالك    | أ قال | لَهُ 🗌 ٩٤ | فَادعُوا |

#### فشكر الوالدين هو:

#### وأما شكر الله كلَّك فهو:

صرف كل نعمة أنعم الله بها على الإنسان فيما خلقت له، من غير إفراط ولا تفريط، ومن غير إسراف ولا تقتير، ومن غير إهمال ولا إجحاف فإن في كل نعمة حقاً للمنعم سبحانه على الإنسان ظالماً جاحداً حق الله عليه، ولقد وصف الله سيدنا إبراهيم الطّيِّلِا بأنه كان: ﴿ شَاكِراً لِّا نَعْمِهِ ۚ ٱجْتَبَنهُ وَهَدَنهُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الله في كل نعمة أنعم بها عليه، ومن هنا كان الشكر عملا من الأعمال، وعبادة من أجل العبادات التي يقوم بها المؤمن لله كان الشكر عملا من الأعمال، وعبادة من أجل العبادات التي يقوم بها المؤمن لله

٤٩ البيهقي عن أبي هريرة والطبراني عن الحكيم بن عمير.

<sup>•</sup> ٥ رواه الطبراني وابن عساكر عن عائشة.

﴾ قال الله تعالى: ﴿ آعْمَلُوٓاْ ءَالَ دَاوُردَ شُكْرًاۚ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِىَ ٱلشَّكُورُ ﴾ [١٣سا]، وما أمر الله به المؤمنين قبلنا هو أمر لنا إذا لم يرد في شريعتنا ما ينسخه.

ولا يخفي عليك أيها المؤمن اللبيب كيفية صرف النعم، وإنفاقها فيما خلقت من أجله. فإن السمع مثلاً نعمة من أعظم النعم يجب أن نسمع به الخير والهدى، والعلم والدين والقرآن والحكمة، والمصالح التي تدفع الحركة والعمل في هذه الحياة، ولا نسمع به ما حرمه الله علينا من الكفر والفسوق والعصيان، ومن اللغو واللهو والهزل، والغيبة والنميمة وما إلى ذلك. وبقية الأمثلة لا تخفى عليك.



#### الصبر

وهو منع النفس من الإندفاع والعجلة، وحبسها على ما يؤلمها ويشق عليها. ولا يكون الإنسان صابراً إلا إذاكان مقيماً على ما يكرهه ويضره، من غير طيش ولا تمور ولا تسرع.

ولذلك قال ﷺ: [[إن اسْتَطَعْتَ أَنْ تَعْمَلَ بِالصَّبْرِ مَعَ الْيَقِينِ فَافْعَلْ ، وَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ النَّصْرَ [['° تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ النَّصْرَ [['°

وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلَنَا ۚ وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَىٰ مَاۤ ءَاذَیْتُمُونَا ۚ وَعَلَی ٱللَّهِ فَلْیَتَوَکَّلِ ٱلْمُتَوَکِّلُونَ ﴾ [۱۲اِبراهیم].

وقال تعالى: ﴿ وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ ۗ أُولَتِمِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُولَتِمِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ [۱۷۷٠القرة].

١ ٥ رواه الترمذي عن ان بشر.

والصبر أنواع ثلاثة: صبر على المصائب والمحن، والبلايا التى تنزل بالمؤمن في دار الدنيا، وصبر على أداء فرائض الله وعبادته، وصبر عن محارم الله ومعاصيه. وفي كل الأنواع الثلاثة يجاهد المؤمن نفسه، ويوطنها على التماسك والإلتزام والتجلد والاعتصام، حتى يحظى بنوال ما أعده الله لأمثاله من الأجر الكبير والنعيم المقيم، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفّى ٱلصَّبِرُونَ أُجّرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [١٠١نرم]، وقال تعالى: ﴿ وَلَإِن صَبَرُمُ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّبِرِينَ ﴾ [١٢٠النحل].

وكلمة هُوَ ﴾. ضمير عائد إلى محذوف مفهوم من السياق، تقديره الصبر. وعليه يكون المعنى ولئن صبرتم فالصبر خير للصابرين، والخير الذي في الصبر لا حد له ولا عد، فهو خير مطلق وعام، ولا يعلم مداه وقدره إلا الله على وهذا الخير لم يقيده الله بكونه في الآخرة من غير قيود ولا حدود.



# الحلم

وهو وسعة الصدر على جهل الجاهلين، وسفه السفهاء وعدم التبرم بهم، والضيق بهم، حتى يمتص المؤمن سفههم وجهلهم.

قال الله تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللهِ لِنتَ لَهُمْ ۖ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ
لَانفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ۗ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ۗ فَإِذَا عَزَمْتَ
فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللهِ ۚ إِنَّ ٱللهَ شُحِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [١٥٥ آل عمران].

وقال رسول الله ﷺ لرجل وفد عليه: الله عَلَيْ فِيكَ خَصْلَتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ، وَرَسُولُهُ : الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ اللهُ عَلَى العنيد، وغليظ القلب يعني قاسى

٢٥ رواه مسلم والترمذي عن ابن عباس.

القلب ليس فيه رحمة ولا رقة، ولا شفقة ولا عطف. والحلم سيد الأخلاق وما دخل في شئ إلازانه وجمله، وما خلا من شئ إلا شانه وأفسده، وقد وصف الله أهل الحلم وأثنى عليهم بقوله سبحانه: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحُمِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَنهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمًا ﴾ [٣٦الفرقان].

وقال الشيخ الشاطبي رهد:

وإن كان خرق فادركه بفضله من الحلم وليصلحه من جاد مقولا وقال الحكيم:

يخاطبنى السفيه بكل قبح وأكره أن أكون له مجيبا يزيد سفاهة وأزيد حلماً كعود زاده الإحراق طيبا

وقد أكرم الله الأنبياء والمرسلين بالحلم، وجعله شيمة أصيلة من شيمهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمً أُوَّاهُ مُّنِيبٌ ﴾.[٥٧مود].: وذلك حتى يتحملوا جفاء أقوامهم وصلفهم، واستهزائهم بمم .

والحلم صفة كل رجل يتحمل أعباء الدعوة إلى الله على ولولا ذلك ما رق قلب إلى دين الله، ولا انعطفت نفس نحو المرشدين والعارفين بالله.



### التواضع

وهو خفض الجناح وتوطئة الجناب لعباد الله.

والتواضع في الحقيقة:

غاية الرفعة والشرف لأن الإنسان المؤمن اعتبر نفسه أخاً للإنسان مهما كان وأن مقتضى هذه الأخوة الترفق والتواضع والاحترام. قال على: من تواضع لله

# رَفَعَهُ اللَّهُ ، وَمَنْ تَكَبَّرَ وَضَعَهُ اللَّهُ 🌅 🗝

والتواضع لله هو عبادته والتذلل له، والتمسكن لجنابه العلى فإن الله يحب أن يرى عبده المؤمن على هذه الصورة الكريمة ليظهر المؤمن بصفات العبد الخاضع الخاشع لله على وهي صفات يحبها الله في المؤمن، ويحبه من أجلها. قال تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ مُحِبُّهُمْ وَمُحِبُّونَهُ ۚ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أُعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾. [عملاندة]. ومعنى ذلك:

أنهم أذلوا أنفسهم لله ورسوله على أيدى المؤمنين بحيث يشهد لهم المؤمنون عند الله ورسوله بهذا التواضع، والمعنى أيضاً أنهم قهروا أنفسهم على التذلل للمؤمنين والتواضع لهم، والرفق بهم.

## ومعنى ﴿ أُعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾:

أن عزتهم ومنعتهم استعلت على الكافرين، وتمكنت منهم، فلم يقدر الكفار على النيل منهم، ولا التطاول عليهم، لأنهم في عزة وقوة ومنعة، وهذا كله لأن الله على النيل منهم، وتفانوا في نصرته سبحانه فنصرهم وأعزَّهم ورفع شأنهم في الدنيا والآخرة، وقد جاء في الحكم:

{كن كالأرض في التواضع، وكالليل في الستر، وكالشمس في المنفعة، وكالبحر في الكرم}.

قال الشاعر الحكيم:

تواضع تكن كالنجم لاح لمدلج في ظلمة الليل البهيم الأليل

والتواضع أحد مصائد المجد ... والشرف، ... والتكبر مدعاة الذلة ... والهوان ... والتهلكة:

٣٥ رواه الحاكم وابن حبان عن أبي سعيد.

فكم من متواضع رفع الله ذكره وأعلى شأنه وجعله حديث الناس، به يفخرون، وبه يقتدون ويهتدون وكم من متكبر راح ضحية تكبره، وضاع في طيات الثرى لا يعرف عنه أحد شيئاً إلا أن يمقته ويحتقره، والأمثلة ملأت صفحات الزمان والمكان، يراها الرائح والغاد، والحاضر والباد، فبئس مثوى المتكبرين.



#### الزهد

وهو ترك الشئ مع الحاجة إليه والرغبة فيه، طمعاً في نوال الخير الباقى والنعيم الدائم.

والزهد لا يكون إلا عن غنى، لأن الفقير الذي لا يجد شيئاً لا يقال له زاهد، وأى شئ لديه حتى يزهد فيه؟!!

والزهد يكون بالعزوف عن طيبات الحياة الدنيا ومتعها التي أحلها الله، شوقاً إلى ما عند الله من الخيرات واللذات والمسرات في دار الخلود. وأهل هذا المقام يكثرون من الصيام والقيام، زهداً في الطعام والشراب، والراحة والنوم بالليل، وكذلك يلبسون الخشن من الثياب، ويرتفقون البسيط من الأثاث، ويكتفون بالضرورى من كل شئ ولا يتوسعون في المباحات، خشية أن يقال لهم يوم القيامة: ﴿ أَذْهَبُتُمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وكانت هذه الآية الشريفة جواب سيدنا عمر بن الخطاب المنه لمن يقول له ائتدم يا أمير المؤمنين، فقد شحب لونك وبرزت عروق وجهك من قلة الإدام، وقد كان أميراً للمؤمنين وعنده الخير والنعم من غير حساب, ولكنه زهد فيها مع حاجته إليها رغبة في رضوان الله الأكبر ونعيم الله الأعظم. قال كن رضوان الله الأكبر ونعيم الله الأعظم.

# يُحبُّكَ اللَّهُ عَلَى الرَّهَدُ فيمَا في أَيْدي النَّاسِ ، يُحبُّكَ النَّاسُ 🗀 🖰 ،

وكان الزهد في الدنيا وسيلة إلى محبة الله للزاهد فيها لأنه آثر رضاء الله على نفسه، فأظمأ نهاره وأسهر ليله وعزفت نفسه عن المتع والطيبات، فنال بذلك رضاء الله ومحبته.

والزهد فيما في أيدى الناس عدم التطلع إليه وعدم الطمع في ما عندهم، حتى إن قدموه إليك فازهد فيه، وحاول أن تتركه بحكمة ورفق، من غير أن تجرح مشاعرهم، حتى يتعلموا منك آداب الزاهدين الذين يقصدون وجه الله والدار الآخرة في كل عمل، من غير إساءة لأحد. وإن عزموا عليك أن تأخذه وأقسموا عليك، ورأيت الرضى والسرور منهم في قبوله فخذه وأعطه لمن يحتاج إليه، لأنك والحمد لله زاهد فيه، ولا حاجة لك إليه. وبذلك تنال محبة الناس، وتحظى بشوقهم إليك وحنينهم إلى رؤيتك.



## الإيثار

وهو أن تعطى الشئ لغيرك وأنت في أمس الحاجة.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّآ أُوتُواْ وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَتِلِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [١٠٤٠].

والخصاصة هي الحاجة الشديدة إلى الشئ ومع ذلك فهم يقدمونه للمحتاجين إليه بسرور ورضي.

وهذا مقام صحابة رسول الله على، ومن اقتدى بهم إلى يوم القيامة، فإنهم يؤثرون غيرهم على أنفسهم عند العطاء، ويشكرون الله ويحمدونه عند البلاء، ويرضون عن الله بمر القضاء ويصبرون عند البأساء والضراء.

َ دَخَلَ قَوْمٌ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ فَقَالَ : " مَنِ الْقَوْمُ ؟ " ، فَقَالُوا : مُؤْمنُونَ ، فَقَالُ : " مَنِ الْقَوْمُ ؟ " ، فَقَالُوا : مُؤْمنُونَ ، فَقَالَ : إِنَّ لَكُلِّ قَوْلٍ حَقِيقَةً ، فَمَا حَقِيقَةُ إِيمَانِكُمْ ؟ " قَالُوا : الشُّكْرُ عِنْدَ الرَّخَاءِ ، وَالصَّبْرُ عِنْدَ الْبَلاءِ ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ " فَقَهَاءُ عُلَمَاءُ ، كَادُوا مِنَ الْفَقْهِ أَنْ يَكُونُوا أَنْبِياءً " فَقُولُونَ ، فَلا تَبْنُوا مَا لا تَسْكُنُونُ ، وَالتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إلَيْه تَصِيرُونَ ٥ . وَالْتَقُوا اللَّهَ الَّذِي إلَيْه تَصِيرُونَ ٥ . وَالْتَقُوا اللَّهَ الَّذِي إلَيْه تَصِيرُونَ ٥ . وَالْتَقُوا اللَّهَ الْذِي إلَيْه تَصِيرُونَ ٥ . وَالْتَقُوا اللَّهَ الَّذِي إلَيْه تَصِيرُونَ اللَّهُ الْنَالِ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ ، وَاللَّهُ اللَّذِي الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ ، وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ ، وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ ، وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُونَ ، وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُونَ ، وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُونَ ، وَاللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ ال

وقد ورد أن جماعة من المجاهدين أصيبوا في غزوة من الغزوات، فطلبوا الماء وهم في الأنفاس الأخيرة. فلما جاء الساقى للأول قال له: أدرك فلان فإنه أشد منى عطشاً. فقال له الثانى والثالث والرابع إلى أخرهم مثل ما قال الأول فلما عاد إلى الأول ليسقيه وجده قد مات بظمئه، وكذلك الباقون. فبلغ بحم الإيثار لدرجة ألهم يؤثرون غيرهم بالحياة على أنفسم، وذلك مقام في الإيثار لا تتصور النفس مداه، ولا يبلغ الخيال منتهاه.

والإيشار:

ثمرة من ثمار الإيمان القوى، والحب العميق لله ولرسوله وللمؤمنين.

وكم من الأمثلة العالية التي تتراءى في المحيط الإسلامي وقد حفلت بمعانى الإيثار الفريدة النادرة، التي تملأ الجو عطراً فياحاً وأريجاً ذكياً، وقد تتوجب بحم تراجم الأئمة والصديقين والشهداء والمقربين رضى الله عنهم أجمعين، راجعها في كتب المغازى والسير إن شئت ...

٥٥ حلية الأولياء لأبي نعيم.

ولم يبق علينا إلا أن نحيي هذا المجد الكبير في أنفسنا، وهذا الشرف العظيم في حياتنا ليكون لنا نصيب من مكارم الأخلاق السامية، وحظ في أحياء هذه السنن التى درست أو كادت أن تندرس وتنتهى من عالم المسلمين ....

لولا بقية من أهل اليقين .... الذين أحيا الله بمم معالم هذه السنن ... لئلا تبطل حجج الله وبيناته.

إذا كنست ذا قلسب قنسوع فأنست ومالسك السدنيا سواء



### الرضي

### الرضى هو:

- الفرح والبهجة، والسرور والنشوة بكل ما قدره الله وقضاه على المؤمن، من الأمور التي لا تلاءم النفس، ولا تناسب الطبع والمزاج.
  - وإنما يكون الرضا عن الله في حكمه القَدَريّ وفي حكمه الشرعيّ.
- والرضى مقام من مقامات أهل محبة الله كلى، وذلك لأن الحب يستلزم الرضى عن المحبوب في كل شئ، وأيضاً لأن الحب أيقن أن الله كلى ماقدر عليه ذلك البلاء، إلا ليكرمه ويرفع قدره.
- وإذا بلغ العبد مقام الرضى عن الله استيقن أن الله سبحانه قد رضى عنه أولاً.

- والرضى من الله سبحانه على العبد هو غاية السعادة، ونهاية الآمال التي يرجوها العبد من الله كالله.
  - ورضاء الله على عبده:

إقباله سبحانه عليه بالحب والود، والإيثار والقرب، ومواجهته له بوجهه الكريم، ومعاملته له بما يحبه ويرضاه جل جلاله، وبما يسرُّه ويؤنسه.



#### الحياء

### والحياء خير كله، وهو نوعان:

- حياء من الله ﷺ وهو مشاهدة المؤمن معية الله له في كل حال من أحواله، وفي كل شأن من شئونه، فيستحى أن يواجه الله ﷺ بالمخالفة. لأن الله ناظر إليه، ومطلع عليه، وقريب منه، قال ﷺ: الستَحْيُوا مِنَ اللّهِ , قَلْ رَسُولَ اللّهِ , إِنَّا نَسْتَحْيِي وَالْحَمْدُ لِلّهِ . قَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ , إِنَّا نَسْتَحْيِي وَالْحَمْدُ لِلّهِ . قَالَ : " لَيْسَ ذَلِكَ وَلَكِنْ مَنِ اسْتَحْيِي مِنَ اللّهِ , عَلَّ انْعَلَى ، وَلْيَحْفَظ الْبَعْنُ وَمَا وَعَى ، وَلْيَدْكُرِ الْمَوْتَ وَالْبِلَى ، وَمَنْ اللّهِ , هَا اللّهِ بَاللّهِ , هَا اللّهِ بَاللّهِ وَمَنْ اللّهِ بَاللّهِ مَنْ اللّهِ بَاللّهِ وَمَنْ اللّهِ بَاللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ا
- والنوع الثانى الحياء من الناس. وهو أن تحترمهم وتحفظ مشاعرهم وتكرمهم، وتعاملهم بما تحب أن يعاملوك به وتواسيهم، ولا تتبع عوراتهم،

٥٦ رواه أحمد والترمذي والحاكم والبيهقي عن ابن مسعود.

وتداريهم ومن لم يستح من الخلق لا يستحي من الحق، وقد ورد عن رسول الله عليه: الله على ال

ومن لا حياء فيه لا خير فيه. وورد عن الحبيب و إنَّ اللَّهَ حَيِيُّ حَلِيمٌ، يُحِبُّ الْحَيَاءَ وَالسَّتْرَ الْمَهُ، وكان رسول الله أشد حياء من العذراء في خدرها. فالحياء خلق من أخلاق الله ورسوله، والمؤمن متخلق به اقتداءاً بالله ورسوله عليه الصلاة والسلام.



### الإحسان

#### والإحسان هو:

- أن يحسن الإنسان إلى نفسه بتقديم الخير لها، حتى تعيش في ظله في الدنيا والآخرةن وأن يحسن الإنسان إلى غيره، وذلك بأن ينفعه ويقدم الخير إليه بقدر ما استطاع وأن يدفع عنه الضركذلك بقدر ما استطاع.
- وهذا هو معنى الإحسان الذي أمرنا الله به، على في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يَا أُمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْزَ لِ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَالْمَنَ وَٱلْبَغِيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [١٠النحل].

#### والإحسان هو:

ما زاد على الفرض والواجب، من نوافل البر وقربات الخير، وعبادات التطوع، والصدقات والإكرام وغير ذلك. وبأداءها يكون المؤمن قد أحسن إلى نفسه وإلى غيره.

٧٥ البخارى وأبو داوود وابن ماجه وأحمد عن ابن مسعود.

٨٥ رواه ابوداود والإمام أحمد عن يعلى بن أمية. أ

وهناك معنى رفيع للإحسان خاص بحال المؤمن أثناء العبادة، بينه لنا سيدنا رسول الله على بقوله: الإحسان أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ ، فَإِن لَم تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ وَسُولَ الله عَلَيْ بَعْنَ الله عَلَيْ عَبادة ربه فيكون محسناً فيها:

والإحسان في هذا المقام يكون بمعنى الإتقان والإجادة، وبلوغ الدرجة العليا في الأداء، وذلك بأن يستحضر العابد أنه يؤدى هذا العمل لله كالله، وأن صاحب العمل سبحانه حاضر لا يغيب أبداً، وأنه سبحانه مطلع على حركات النفس وخواطر القلب كما هو مطلع على ظاهر الجسم والشكل، وبذلك يكون مستحضراً لعظمة الله ومقامه في عبادته سبحانه، على قدر استطاعته. وهذا هو المشهد الأول من مشاهد الإحسان.

### وأما المشهد الثاني، وهو المقام الأعلى في الإحسان:

فهو أن يعاين العابد بعين سريرته عظمة ربه وجلاله ومقامه بحيث كأنه يراه بعين رأسه، بل أن مشاهدة عين السر أقوى من رؤية عين الرأس لأن عين السر لا تخطئ الرؤية بخلاف عين الرأس. وقد ذكره رسول الله أولا تشويقاً للنفس إلى هذا المشهد الأعلى، وتعجيلاً به إلى قلوب السامعين، فإنهم كانوا في بلغوا الذروة من هذه المراتب، فكان البيان من رسول الله أنس لأرواحهم، ونعيم لأشباحهم، وقد كانوا في معاينة الغيب الأعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله كل في وَلِلهِ آلمَشْرِقُ وَٱلمَعْرِبُ أَللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللهُ الله المالة الله المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله كل في المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله المالة الله المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله الله الله المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله الله المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله المالة المعلى أين كانوا وكيف كانوا، سر قول الله المالة المالة المالة المالة وكيف كانوا، سر قول الله المالة المالة وكيف كانوا، سر قول الله المالة المالة وكيف كانوا، سر قول الله المالة المالة المالة المالة وكيف كانوا، سر قول الله المالة وكيف كانوا، سر قول الله المالة وكيف كانوا وكيف كانوا وكيف كانوا مالة وكيف كانوا وكيف كانو

### وأهل مقام الإحسان:

- قد أكرمهم الله فرفعهم إلى مقام معيته، والقرب منه، قال تعالى: 
﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَهَٰدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾
[١٩٠العنكبوت].

٥٩ متفق عليه عن عمر رضي الله عنه.

- وجعلهم الله سبحانه أهل المزيد من فضله، ورحمته في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ لِّلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسِّنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ [٢٦يونس].

## من معاني الإحسان

بقيت هناك نفحة من مراتب الإحسان السنية، رأيت أن لابد من بيانها، وأخذها في الاعتبار، وهذه المرتبة هي:

## أه يحسه المؤمه إلى نحيره مه بني الإنساه كما أحسه الله إليه، وذلك بأه:

- يفعل الخير والبر في غيره بدون أن ينتظر منه مكافأة ولا شكراً عليه.
- وأن يفعل ذلك من غير أن يطلبه منه، بل يؤديه من تلقاء نفسه بفرح وسرور، إمتثالاً لأمر الله على في قوله تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كَمَآ أَحْسَنَ ٱللهُ إِلَيْكَ ﴾ [۱۷القصص].
- فإن الله ﷺ قد أحسن إلى الإنسان إبتداءً من غير أن يستحق شيئاً من هذا الإحسان، ومن غير أن يسأل ربه ﷺ شيئاً منه:
- فلقد خلق الله الإنسان من العدم، وجعل له السمع والبصر والقلب والرئة والمعدة، والعقل والشمَّ والذوق والحسَّ، واليد والرجل والرأس والفرج، وكل الأجهزة التي تقوم بحاجاته وكمالياته، ثم بعد ذلك وهبه الروح؛ وهي الطاقة المحركة لكل هذه الأجهزة.
- ومن قبل ذلك كله سخر له الأرض والسماء والرياح والماء، والشمس والقمر والنجوم، والحيوان والنبات والجماد، والملائكة والإنس والجن، ليقوم كل واحد منها بخدمة الإنسان.
- هذا وقد أحسن الله له بكل ما تقدم ذكره وأكثر منه مما لا يتسع
   هذا المختصر لذكره، ولا يقدر أحد على حصره وعدد، وكان هذا

الإحسان من الله عزَّ شأنه بمحض الجود والفضل، والإنسان لم يطلبه ولم يستأهل شيئاً منه.

وقد أمر الله المؤمن أن يتسامى ويرتفع إلى الدرجات العالية في عمل الخير؛ فيعمله من أجل الله سبحانه، ومن أجل أنه خير وبرٌّ في ذاته، ومن أجل يتخلق بخلق الإحسان الكريم الذي اتصف به الله جلَّ شأنه، وتخلق به رسوله على والصالحون من عباد الله المقربين، قال الله تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [۱۷القصص]

يا عجباً لهذا الإنسان الذي يترقى في سماء الرفعة والكمال، إلى أن يبلغ مقاماً لا يشار إليه إلا بالبنان، ولا تحتويه عبارات اللسان وإن جلّت في روعتها وأسلوبها، لأن المقام فوق ذلك بمراحل تكاثرت عن الإحصاء، وتعاظمت عن الاستقصاء، إذ أن مقام الإحسان هو من مقامات الله عليه وسلم.

وإلى هنا يجف القلم وتطوى الصحف لعجزها عن الوفاء بجلال هذا المقام. ولكن أهل الله وخاصته يتذوقون حلاوته، ويشمون عبيره، ويلمحون بريقه، ويشهدون جماله، ويسعدون بالنزول إلى ساحاته الطاهرة، ﴿ لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾ [١٠٨الكهف]، فلله درُهم، ولله إحسائهم، وبالله جهادهم، وهو سبحانه وتعالى وليُّهم وحسيبهم، فنعم الحسيب.

فكم من إنسان منهم كان يعمل الخيرات بالليل والنهار ولا تعلم شماله ما تنفقه يمينه!! - بمعنى لا يحدث نفسه بما فعله من الخيرات - وذلك فضلاً عن غيره من الناس، وكأنه لم يعمل شيئاً منها!!

وربما تسأله عمن فعل ذلك فيقول: ﴿ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ ﴾ [١٨٨١ عوف] - زيادة في الستر والكتمان، ولفد أشار القرآن الكريم إلى هذه الدرجة العالية بقوله: ﴿ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ [١٢٧١ليقرة] أي تخفوا الصدقة حتى لا يدري بها أحد من الناس.

والإحسان الذي يفعله المؤمن مع خلق الله وعباده:

- إنما يعود ثوابه إلى نفسه أولاً وأخيراً.
- وكذلك يبقى أثره وذكره في الناس، فلا يزالون يحمدون له هذا الصنيع، ويمتدحون له هذا الجميل، ويدعون له بقلوبهم قبل ألسنتهم، وإن المحسن يعيش في قلوب الناس وفي مشاعرهم، بما له من أيادي عندهم ومكرمات عليهم، قال الله تعالى: ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [١٦٠الرحن]؛ فإن جزاء المحسن:
  - أن يحسن الله إليه وإحسان الله لا غاية لمنتهاه .
- وأن يحسن الناس إليه؛ بحبه والوفاء له، وتقدير صنائعه ومعروفه، والمحافظة عليه في غيابه واحترامه في حضوره، وذلك معنى قول الله على: ﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ [٧الإسراء]، وقديماً قال الشاعر العربي:

أحسن إلى الناس تستعبد قلوبهم فطالما استعبد الإحسان إنسانا

اللهم عاملنا بإحسانك، وأكرمنا بجودك وإكرامك، إذ الفضل منك وإليك، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



### الإيقان

وهو قوة التصديق بالخبر، بحيث يقع من النفس موقعاً أقوى من وقوع الشئ

المحسوس . بأحد الحواس الظاهرة . منها، حتى لا يتسرب إلى النفس أدبى ارتياب أو التباس في صحة هذا الخبر وصدقه.

وقد أثنى الله على المؤمنين بالغيب الموقنين به، بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ الْمَرَ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ۚ هُدًى لِللهُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَعُهُمْ يُعْفِقُونَ ﴾ [البقرة].

واليقين ثلاثة مراتب:

أولها: علم اليقين.

وهو أن يعلم الإنسان الخبر من رسول الله رضي القرآن المجيد، أو من العلماء العاملين، فتستيقن به النفس كما ذكرنا في توضيح الإيقان.

والمرتبة الثانية: عين اليقين.

وهو معاينة الأشياء التي أيقنت بما النفس وشاهدتما، إما في رؤيا منامية، يكشف الله لك بما هذا الغيب فتراه عيون الروح فإن الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعون جزءا من النبوة، أو تشهده عن طريق السياحة الروحانية في يقظتك إن كنت من كمل أولياء الله. وهذا مقام الكشف الذي يكرم الله به أحبابه، ليؤنسهم برؤية هذا الغيب المكنون.قال تعالى: ﴿ كَلّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ ۞ لَتَرَوُنَ ۖ ٱلْجَعِيمَ ۞ النكامُ!

## والمرتبة الثالثة: هي حق اليقين.

وذلك يكون بكشف الأغطية والحجب المادية والكونية وانبلاج الغيب أمام العبد المتمكن الوارث لرسول الله رؤية العبد المتمكن الوارث لرسول الله والله على الله على المقام كالميت الذي فارق هذه الحقائق والغيوب، وهذا الإنسان قد صار في ذلك المقام كالميت الذي فارق

الدنيا وانكشف عنه الغطاء، قال الله تعالى: ﴿ لَّقَدْ كُنتَ فِي غَفَالَةٍ مِّنْ هَنذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [٢٧ق].، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَا هُمُوَ حَقُّ ٱلْيَقِينِ عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمِ ﴾ [الواقعة] ... ولا حرج على فضل الله.

قَال رَسُول الله ﷺ: 

إِنَّ النَّاسَ لَمْ يُعْطَوْا فِي الدُّنْيَا خَيْرًا مِنَ الْيَقِينِ

وَالْمُعَافَاةِ ، فَسَلُوهُمَا اللَّهَ ﷺ اللَّهَ ﷺ اللَّهُ عَلَى الله الله يعبد خيراً فتح قَفَل قلبه ووضع فيه اليقين الله عالى ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكَةً وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ اللهِ تعالى الله تعالى الله عَلْنَا أُوتُواْ اللهِ عَلْنَا عِدَّهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ اللهِ عَلَيْكَ وَيَوْدَادَ اللّهِ عَلَيْكَ اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

وزيادة الإيمان في قلوب المؤمنين إنما تكون بقوة اليقين فيه وقد أكد الله هذا المعنى بقوله تعالى: ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِيمَانًا ﴾.(١٣١لدر).



### الورع

وهو الكفُّ عن محارم الله بالكلية، والابتعاد عن الشبهات.

ومحارم الله هى الأمور التى ورد الشرع الشريف بتحريمها على المؤمنين والمؤمنات، ولا خلاف في تحريمها بين علماء المسلمين وأئمتهم، وهذا المختصر لا يتسع لذكرها، وهى معلومة لكل مسلم ومسلمة.

<sup>•</sup> ٦ مسند الإمام أحمد عن الحسن.

٣٦ رواه أبو الشيخ عن أبي ذر.

| قي الْمَحَارِمَ | ﷺ: 🗌 اتَّا | _ ۲۲ ، وقال      | ِ الْحَرَامُ بَيِّنٌ [ | الْحَلالُ بَيِّنٌ وَ | قال ﷺ:                           |
|-----------------|------------|------------------|------------------------|----------------------|----------------------------------|
|                 | ٦٣         | غْنَى النَّاسِ [ | للَّهُ لَكَ تَكُنْ أَ  | ضَ بمَا قَسَمَ ا     | تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاسِ ، وَارْ |

وأما الشبهات فهى الأمور التى اختلف علماء المسلمين حولها فمنهم من أحلَّها ومنهم من حرَّمها، ولكل منهم حجته ودليله ووجهة نظره في التحليل أو التحريم.

فالأفضل للمؤمن أن يتورع ويبتعد عنها، خشية الوقوع فيما حرمه الله وهو لا يشعر، قال رضي الله وهو لا الله و الله وهو لا الله وهو لا الله وهو لا الله وهو لا الله و ا

أى طلب البراءة والطهارة من الله لعرضه ودينه، فلا يعلق بهما شئ يحجبه عن رحمة الله ورضوانه، وذلك بأ يكون عرضه طاهراً، ودينه خالصاً لله كات.

ومن وقع في الشبهات لا يلبث أن يقع في الحرام لأن الشبهات كدائرة حول المحرمات، ومن مشى في هذه الدائرة كان قريباً جداً من الحرام يوشك أن ينزلق إليه كما قال على: كَرَاعٍ يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يُوَاقِعَهُ ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَى ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَى ، أَلَا إِنَّ حِمَى اللَّهِ فِي أَرْضِهِ مَحَارِمُهُ كُنَّ .

والحمى هو المكان الذي حماه صاحبه وحفظه من الناس وجعل عليه ما يحميه ويحرسه من الآلات والمعدات والحراس، ومن هنا نعلم أن الله على أقام حراساً لحدوده ولأحكامه وشريعته، وهم الخلفاء والأمراء، والرؤساء والحكام ومن يعاونهم في ذلك، وما يمكنهم من حمايتها من أدوات ومعدات.

والشبهات كثيرة نذكر منها على سبيل المثال:

- أرباح عقود المضاربة التي لم تستوف الشروط.

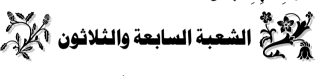
٣٢ متفق عليه من حديث النعمان بن بشير.

٦٣ أحمد والترمذي والبيهقي عن أبي هريرة رضي الله عنه

٢٤ رواه ابن حبان والطبراني في الكبير عن النعمان بن بشير.

- وأكلك من زرع جارك بدون أذنه ....
- وأخذك شيئا من مال شقيقك بدون إذنه باعتبار إنكما شركاء فيه بالميراث.

والإبتعاد عن هذه الشبهات ونحوها هو شأن أهل الورع الذين يتورعون عن كل ما أشتبه عليهم أمره، قال على: الله يَبْلُغُ الْعَبْدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُتَّقِينَ حَتَّى يَدَعَ مَا لا بَأْسَ بِهِ حَذَرًا لِمَا بِهِ الْبَأْسُ اللهُ الله



## التوسُّط في الأمر

والتوسط فضيلة بين رذيلتين هما الإفراط والتفريط، وكلاهما مذمومٌ، ومحرمٌ إذا كان فى الشر ... قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴾ [١٦الفرقان].

وقواماً يعنى قائماً بين الإسراف والتقتير في نقطة متوسطة جامعاً بين الخيرين في كل منهما، وهو الإعتدال والإتزان، فينفق من غير تضييق ولا تضييع، ومن غير تبذير ولا إمساك قال على: الاعتدال والإتزان، فينفق من غير تضييق ولا تضييع، ومن غير تبذير ولا إمساك قال على: الاعالى: وقال المتعلى: وقي العبادة أحسن الاعالى: وقال تعالى: ولا تَجَعُلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عَنُقِكَ وَلَا تَجَعُلُ الله المتعلى في الوسط هو عُنُقِكَ وَلَا تَبُسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسُطِ فَتَقَعُدَ مَلُومًا مَّحُسُورًا ﴿ الله المتعلى في الشئ المتقعر فيه المركز الذي تلتقى فيه الأطراف المتباعدة. فينزل إليه المتعلى في الشئ المتقعر فيه ويصعد إليه المتهاون بالشئ المهمل فيه، قال تعالى مادحاً هذه الأمة: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا حَعَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا

٦٥ رواه الترمذي وابن ماجة والحاكم عن عطية السعدي.

٦٦ رُوَّاه الحَاكم في تاريخه عن أَبِي أسامه.

المركز (التوسط في كل شيء حسن) للنخعي كما في فيض القدير، والزيادة من كلام الحكماء والعلماء ولم تنسب. - ٨٨ \_

#### ﴿ . [٣٤ ١ البقرة] ،:

- لأن النصارى انحدروا إلى الرهبانية والسلبية فأضروا بالحياة الدنيا وخربوها.
- واليهود انحطوا إلى المادية الجارفة فأهلكوا الحياة الروحانية، ولكن المسلمين أسعدهم الله بالتوسط في الأمرين، فعمروا الدنيا والآخرة، وأعطوا لكل شئ حقه، فكانوا في ميزان الإعتدال والإستقامة والكل يرضى حكمهم وشهادتهم في كل شئ.



### الحاسبة

وهى أن يحاسب المؤمن نفسه على أعماله وأقواله وأخلاقه، ويؤاخذها على تقصيره ... فإن :

- وجد خيراً حمد الله ﷺ على نعمة التوفيق له والمعونة عليه.
- وإن وجد غيرذلك تاب وأناب، واستغفر الله واعتذر إليه من سيئاته وذنوبه ورد المظالم إلى أهلها إن أمكنه ذلك وطلب منهم العفو والمسامحة.
  - وإن وجد تقصيراً جاهد نفسه في استدراك ما فاته.

ويجب على المؤمن أن يحاسب نفسه يومياً، بحيث يكون متنبها ومستيقظاً لأن أصحاب الأعمال يحسبون آخر النهار نتائج أعمالهم:

- ليعرفوا كم ربحوا وكم خسروا .. وكم أنفقوا. وكم لهم عند الناس.
  - وكم بقى في خزائنهم وحوانيتهم.

- وما هو أسلوب العمل في الغد، ليحققوا المكاسب والإنتاج الأفضل.
  قال على: 

  حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أعمالكم قبل أن توزن
  عليكم كُنّ، وقال عَلَى: ﴿ ٱقْرَأُ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا
  ﴿ أَقْرَأُ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا
  ﴿ أَقْرَأُ كِتَنبَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا
- وإذا حاسب الإنسان نفسه لا يخطئ في الحساب، لأن كل إنسان بصير على نفسه، خبير بشئونها، لا يخفى عليه شئ منها.
- ومن أهمل نفسه بدون محاسبة، فقد أسلمها إلى المهالك والمخاطر وتركها ترعى في هذه الدنيا كالأنعام السائمة ولا تجد من يردها، ولا من يمنعها عن التعدى على مزارع الناس وحاصلاتهم....
  - قال الإمام البوصيرى:

والنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى حُبِ الرَّضاعِ وإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِم فَاصْرِفْ هَواها وَحاذِرْ أَنْ تُولِّيهُ إِنَّ السَهَوَى ما تَولَّى يُصْمِ أَوْ يَضمِ فَاصْرِفْ هَواها وهي الأعمالِ سائِمة وإنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المَرْعَى فلا تُسبِم

والمحاسبة تنتج المراقبة ... والمراقبة يكرم المؤمن بعدها بالمشاهدة ... والمشاهدة يتنعم المشاهد بعدها بالمؤانسة ... والمؤانسة يسعد المؤتنس بعدها بالوداد والمواصلة ... ولا يزال يترقى العبد في منازل القرب ومقامات الحب ... إلى ما لا نحاية له من الإسعاد والسرور والبهجة والحبور والله يرزق من يشاء بغير حساب.



### المراقبة

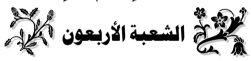
٦٨ رواه أحمد وابن عساكر وابن أبي الدنيا.

وهى رعاية المؤمن لمقام الله كلل، والتحقق بأن الله مهيمن ومسيطر على كل شئ، وأنه يحصى على العبد أنفاسه، وحركاته وسكناته، وسره وعلانيته.

بل يعتقد أن الله جل شأنه يؤاخذ العبد على ما تركه وراءه من أفعال ذميمة وعادات سيئة، أخذها عنه غيره عمل بها. وعند تحقق المؤمن بهذه المعانى، يراقب ربه في كل أمر من أموره، قال الله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾.[٢٤الرحمن]، وقال: ﴿ وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴿ وَلِمَنْ أَلْجَنَّةُ هِيَ وَلَا لَهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ ومراقبته ...

وقال ﷺ: 

النعم العبد صهيب؛ لولم يخف الله لم يعصه الله العبد، وقال الله عليه عبد يخاف الله ويراقبه، ولذلك فإنه لا يعصى الله أبداً، فهو نعم العبد، وهذا ثناء من سيدنا رسول الله على على صهيب الرومى الله وَحَن يُطِع الله وَرَسُولُهُ وَحَنْشَ الله وَيَتَّقَهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ اللهَ آيِرُونَ ﴾ [٢٥الور].



## التقوى

وهي كلمة جامعة، معناها:

أن يجعل الإنسان له وقاية وحصنا من الشرور والمضار والآلام في الدنيا والآخرة، ولذلك ذكرها الله على عدة مواقع بحسب الشئ الذي يجب على المؤمن أن يتحفظ ويتوقى منه.

أما الموقع الأول فقد قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمْ

٣٩ أورده أبو عبيد في الغريب.

وَيَفَعُلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [٢التحريم]، فقد أمرنا الله في هذه الآية الشريفة بأن نتقى النار ونحفظ منها أنفسنا وأهلنا، وذلك يكون:

- بالمداومة على الإعتصام بكتاب الله وسنة رسوله، وحمل الأهل والأولاد عليه بكل كيفية وحيلة.
- واستمرار الإستقامة على دين الله، ورعاية آدابه وأحكامه، والمجاهدة في سبيل ذلك، بكل ما نملك لنبعد أنفسنا وأهلينا عن النار التي توقد بالناس والحجارة، وهذا الجزاء من الله أذاب قلوب المؤمنين، لأن مادة وقود هذه النار ليس كمادة وقود نار الدنيا، وإنما مادة وقودها الناس والحجارة... يا لفظاعة الهول وشدة العذاب الذي لم يسمع أحد بمثله، ولم يستطع جبار ولا متسلط أن يصنع عذاباً من هذا النوع الأليم!! .... نسأل الله السلامة والعافية من عذاب النار إنه مجيب الدعاء.

والموقع الثانى قول الله تعالى: ﴿ وَٱنْتُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللّهِ ثُمَّ اللّهِ تُولَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

### وتقوى هذا اليوم إنما تكون:

- باستحضار ما يكون فيه من شئون وأحداث هائلة، وتتمثل النفس ما أخبرنا الله ورسوله به من أهوال هذا اليوم، والاستعداد لهذه الصعاب التي تواجه الإنسان فيه، فإن الله ينادى ويقول كما أخبر في في الحديث الشريف: لا عَبَادي لا خَوْفَ عَلَيْكُمْ الْيَوْمَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ، فَأَحْضرُوا الشريف:

حُجَّتَكُمْ وَيَسرُوا جَوَابِاً فَإِنَّكُمْ مَسْؤُولُونَ مُحَاسَبُونَ، يَا مَلاَئِكَتِي أَقِيمُوا عَبَادِي صُفُوفَاً عَلَى أَطْرَافَ أَنَامِلِ أَقْدَامِهِمْ لِلْحِسَابِ (٢٠، ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا عَبَادِي صُفُوفَاً عَلَى أَطْرَافَ أَنَامِلِ أَقْدَامِهِمْ لِلْحِسَابِ (٢٠، ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا تُطَلَّمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَلَا تُجَزَّوْرَ لَ إِلَّا مَا صَكْنَتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [١٥٠يسين]، وقد أخبر الله عن صفات عباده المؤمنين بأنهم: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَتَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ وَمُسْتَطِيرًا ﴾ [٧الإنسان].

الموقع الثالث: تقوى الرب سبحانه وتعالى: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [النساء]، والرب هو الذي يربى الإنسان بالخلق والإيجاد والإمداد والتعليم والإرشاد والإماته، والتسخير والتذليل، وما إلى ذلك، وحيث أن الرب كلل هو الذي بيده أمور العبد كلها فوجب عليه أن يتقى هذا الرب:

- وذلك بمعرفة قدره وتعظيم شأنه.
- والمسارعة إلى تنفيذ أمره واجتناب نهيه وخشية أن يمنع الرب خيره وبره وعطاياه عنه، ويعامله بما لا يحب من القهر والإهانة، وتسليط الأعداء عليه وغير ذلك مما لا يطيقه الإنسان.

الموقع الرابع: تقوى الله عَلَى ...وهو المقام الأعلى من مراتب التقوى، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُونَا إِلَّا وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ [٢٠١٦ل عمران] ... وتقوى الله عَلَى هي:

- أن لا تغفل عنه سبحانه، وأن تديم ذكره وشكره، وطاعته وحمده، وتسبيحه وتقديسه وتمجيده وتكبيره، وتعظيمه والثناء عليه بما هو أهله.
  - وأن تجعله شغلك الشاغل، فلا يكن بينك وبينه حجاب ولا غياب.

<sup>•</sup> ٧ أخرجه الديلمي عن معاذِ رضيَ اللَّهُ عنهُ. جامع المسانيد والمراسيل.

- وأن يكون الله قد ملأ عليك سمعك وبصرك وفكرك وحسك، وقلبك وكل مشاعرك.

وأهل هذا المقام في معية الله:

والله معهم لا يغيبون إذا غاب الناس، ولا يغفلون إذا غفل الناس، ولا ينسون إذا نسى الناس، ولا يحجبون إذا حجب الناس، لأن صورتهم كالناس، وحقيقتهم على صورة الرحمن؛ يعيشون مع الناس بأجسادهم، ومع الله بقلوبهم، سر قول الله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱلَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُّحْسِنُونَ ﴾ [١٢٨النحل].

وقد بين الأئمة رأي تقوى الله، بقولهم:

- أن تذكر الله فلا تنساه.
- وأن تشكره فلا تكفره.
- وأن توجِّده فلا تجحده.
  - أن تطيعه فلا تعصاه.

وقال الإمام على كرم الله وجهه:

التقوى على أربعة منازل: (الخوف من الجليل، والعمل بالتنزيل، والقناعة بالقليل، والاستعداد ليوم الرحيل).

وتقوى الله تعالى:

أن تحفظ نفسك من كل ما يشغلك أو يبعدك عنه كل فلا يقع نظره عليك فيجدك مشغولا عنه بغيره، وهذا المشهد هو حقيقة تقوى الله كل .

ولما كان هذا المقام العلى لم يقو عليه إلا أفراد قلائل .. خفف الله عن عباده

المؤمنين هذا الأمر، فقال لهم: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُواْ وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ كَنْ فَلُومَنِينَ هَا اللهِ عَلَمُ ٱلْفَلِحُونَ ﴾ [١٦ النعابي]، وذلك خَيِّرًا لِآنفُسِكُم أَلفُلِحُونَ ﴾ [١٦ النعابي]، وذلك رحمة من الله بعباده، فله الحمد وله المنة وله الشكر وله الثناء الحسن الجميل ... وتقوى الله سبحانه هي غاية السعادة، ومنتهى الآمال قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْتَقِينَ فِي جَنَّنْ وَهُمُ مَا مُعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقَتَدِرِ ﴾ [القمر].

### - وقال الشاعر الحكيم:

ولست أرى السعادة جمع مال ولكن التقى هو السعيد وتقوى الله خير الزاد طرا وعند الله للأتقى مزيد



### النصيحة

وهى أن تقدم التوجيه لأخيك المؤمن في صورة الأب الرحيم أو الأخ الكريم، أو الأبن الحليم، وبغير هذه الصورة لا تجدى النصيحة ولا تفيد، فإن الذي حملك على توجيه النصح لغيرك، إنما هو رحمتك به، وحرصك عليه، وإرادتك الخير له، والقرآن ملئ بصور رائعة من إرشاد الناصحين، وتوجيه الأمناء المخلصين والأنبياء والمرسلين.

قال الله تعالى مخبراً عن سيدنا نوح الطّيّلاً، وهو ينصح قومه وقد أقموه بالضلالة والإيغال فيها: ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَلَةٌ وَلَلِكِنِي رَسُولٌ مِّن رَّبِ الْعَلَمِينَ ﴾ وأَيلَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ الله عارات كريمة تحدد دوره مع قومه، في نقاط ثلاث: أولا: أنه يبلغهم رسالات الله، ثانيا: أنه يسدى النصيحة لهم في أسلوب رقيق، ثالثا: أنه يعلم من الله على علما لا يعرفونه؛ وهذه الأمور الثلاثة لا اختيار له في شئ منها، وإنما هي تكليف من الله له له له عده الله الم

بأدائها إليهم، مهما كان الأمر ومهما كلفه ذلك من مشقة وعناء.

فبحد أيضاً في القرآن الناصحين من غير الأنبياء ونذكر على سبيل المثال مؤمن آل فرعون وهو ينصح قومه بما ورد في القرآن على لسانه: ﴿ يَنقُومُ إِنَّمَا هَندُهُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَّعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ [٣٩عفر]، إلى قوله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمَّ وَأُفَوضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴾.[؛؛ العظيمة مع قومه، الآيات المباركات قد ذكرت مواقفه العظيمة مع قومه، ومناصرته لسيدنا موسى عليه السلام، بأسلوب في غاية الحكمة والرشاد.

وأفضل النصيحة ما كان سراً، فإنها أبلغ في النصح وأحفظ للود، وأدعى للقبول من غير أسف ولا اشمئزاز، وقديما قالوا: (من نصحك سراً فقد أكرمك وزانك، ومن نصحك جهراً فقد أهانك وشانك).

وقال سيدنا عمر بن الخطاب الله: رحم الله امرؤا أهدى إلى عيوبي ، ومعنى ذلك أن الإنسان الذي يبصر بالعيب، إنما يذكر به في صورة كريمة ومهذبة، بحيث يقبلها من توجه إليه بفرح وسرور، كما يقبل الواحد منا الهدية بسرور وفرح، لأنها قدمت إليه بحب وحنان.

وكان بعض النصحاء يتهم نفسه بالعيب الذي يراه في أخيه ويبدأ يشكو نفسه إلى رفاقه أمام هذا الأخ المعيب، ويطلب منهم معاونته على التخلص من هذا العيب الذي ألم به، ويوضح طرق الخلاص منه، والعلاج الشافي له، ووسائل التغلب عليه فعند ذلك يدرك صاحب العلة ما به من داء فيعالجه ... قال على السُّتَشعرُوا السُّتَشعرُوا الْعَاقلَ تَرْشُدُوا ، وَلا تَعْصُوهُ فَتَنْدَمُوا 🔲 ٧٠، وقال: 🔲 الدِّينُ النَّصيحَةُ ، قُلْنَا : لِمَنْ ؟ قَالَ : لِلَّهِ ، وَلِكِتَابِهِ ، وَلِرَسُولِهِ ، وَلاَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ ، وَعَامَّتهم ۖ ٢٠ ۖ

٧١ رواه الخطيب عن أبي هريرة.
 ٧٢ رواه مسلم وأحمد وأبو داوود والنسائي عن تميم الداري.



### المداراة

وقد ورد في الحكمة: { ما خرج من فيك فهو فيك، وكل إناء بما فيه ينضح}، وقال الشاعر الحكيم:

ودارهم ما دمت في دارهم وأرضهم ما دمت في أرضهم

وإذا أنت حاسبت أخاك على كل شئ، لم تجد بعد ذلك أحداً حولك من الإخوان تحاسبه، وأنت إنما صاحبت إخوانك على أنهم بشر مثلك، لهم محاسبهم ولهم مساوئهم ولن يخلو أحد من المساوئ، إلا رسول الله على أو الملائكة المقربون، وأنت لست ملكاً ولا رسولاً، وإنما أنت إنسان كبقية الناس، تصيب وتخطئ، وتحسن وتسئ، وإن كان هناك تفاوت في ذلك بين الناس، فمنهم من غلبت حسناته، ومنهم من غلبت سيئاته، ومنهم من تساوت حسناته وسيئاته. وكل إنسان بصير على نفسه والمسلمون والمؤمنون يتفاوتون في الرتب والمنازل، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ أَوْنَ رَبَّكَ خَلَيْفَ أَلَا رَضٍ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ أَوْنَ رَبَّكَ

٧٣ قاله لمعاوية. رواه أبو داوود من حديث معاوية.

٧٤ رواه أبو داود وأحمد والترمذي عن ابن مسعود.

## سَرِيعُ ٱلَّعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [١٦٥ الأنعام].



#### حفظ السر

ومن حفظ سره ملك أمره، فإذا أبحته فلا تلومن إلا نفسك، واعلم أن إفشاء السر خيانة، وتقدر هذه الخيانة بقدر الآثار المترتبة على إفشاءه.

فقد يكون الجزاء القتل، كما إذا أفشى الإنسان سراً من أسرار الدولة للأعداء، وهى الخيانة العظمى. وكذلك إفشاء أسرار الربوبية فإن جزاءه القتل كذلك، كما حصل للحلاج في فقد ورد أنهم لما سألوا الجنيد في عن الحكم بالنسبة للحلاج، فقال لهم: حكمه القتل وكان الجنيد خالاً للحلاج، فلامه أصحابه وقالوا له أنت أعلم الناس بعد الله ورسوله، بحال ابن أختك، فكيف تحكم بقتله؟ قال لهم: لأنه أباح أسرار الربوبية فجزاءه القتل عندنا حداً لا كفراً، لأنه تجاوز حدود الله في هذا المقام فهتك أسرار الحقيقة، وكشف أسرار الربوبية لغير أهلها، ومن فعل ذلك فحكمه الإعدام.

وقد كان الحاكم في زمنه أمر بقتله لأنه كفر وارتد عن الإسلام بقولته المشهورة: (ما في الجبة إلا الله)، وقوله أثناء قتله: (معبودكم تحت قدمى). فإن ظاهر هذه العبارات كفر صريح، فحكموا عليه بالكفر والقتل، ولكن حقيقة هذا الكلام في باطن الحلاج هذه، فقد كان في مقام الفناء أثناء العبارة الأولى، فلم ير من حوله كونا

٧٥ رواه أحمد والترمذي وأبو داود عن جابر.

ولا أينا، ولا مادة ولا روحاً، وكذلك لم يشهد لنفسه وجوداً، بل شهد أنه فناء وعدم، وأن الموجود في الحقيقة هو الله، وأن وجوده ليس وجودا ذاتيا، بل هو وجود بالله الذي قامت به جميع العوالم. وهو مشهد عال، وسر يجب كتمانه، ويحرم إباحته لغير أهله، ولذلك حكم عليه الجنيد في بالقتل حداً لتجاوزه حدود الله. لا كفرا. لأنه أباح سر الربوبيه.

ومن هنا يجب على أهل الأحوال والمشاهدات، أن يخفوا حالهم، ويكتموا سرهم ومشاهداتهم عن الناس، حتى لا يبلبلوا أفكارهم ويشيعوا الفتن بين المسلمين، وهذا من الكبائر التى توبق صاحبها في نار جهنم إن كان يقولها وهو في حالة اليقظة والانتباه بين عامة الناس الذين لا يعرفون من الأمر إلا ظاهره، أما الحلاج فقد قالها وهو فان عن نفسه، غائب عن حسه، وعن كل ما حوله من الكائنات.

أما إباحة هذه المشاهد والأحوال لأهل الذوق والتسليم وبيان سرها وحكمتها لهم، حتى يتعلموا ما لم يكونوا يعلمون فلا بأس بذلك حرصاً على إعطاء الحكمة لأهلها بقدر استعدادهم لتلقيها.

وأما العبارة الثانية التى قالها عند قتله وهى قوله: (معبودكم تحت قدمى) فقد جاء أحد إخوانه الذين يدركون سر حديثه، فقال لهم أحفروا مكان قتله ولما حفروا وجدوا كنزاً عظيماً من الذهب، فقال لهم إن الحلاج يعنى هذا الذهب بقوله الذي قاله، ومعنى معبودكم في العبارة المذكورة محبوبكم الذي تحبونه لدرجة العبادة، فإن الحب يقوى في القلب حتى يبلغ درجة يكاد يعبد فيها المحب محبوبه ولذلك فإن العبادة الحقيقية أسمى درجات الحب والوفاء والإخلاص لله وكل ويقولون أن فلانا يحب فلانة لدرجة العبادة.قال تعالى: ﴿ وَتُحِبُونَ ٱلْمَالَ حُبًا جَمًّا ﴾ [٢٠الهج] ... والحبُ الجمُ هو الكثير المتزايد الذي لا يقف عند حد.



### المسارعة إلى الرحمة والمغفرة

كم من طالب شئ لكنه لا يسعى إليه، وكم من متمنى حاجة لكنه ينتظر ليلة القدر كما يقولون! وفي الحكمة:

وما نيل المطالب بالتمنى ولكن تؤخذ الدنيا غلابا

وقال ﷺ: 
لَيْسَ الإِيمَانُ بِالتَّمَنِّي ، وَلا بِالتَّحَلِّي ، لَكِنْ مَا وَقَرَ فِي الْقَلْبِ ، وَصَدَّقَهُ الْفِعْلُ وإن قوما غرتهم الأماني وخرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم وقالوا نحسن الظن بالله وكذبوا لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل المَّنَ

والمسارعة إلى الشئ القصد إليه بعزيمة قوية، والجرى نحوه للحصول عليه والتقاطه، وذلك لهفة النفس عليه، وشوقها إليه، والرحمة والمغفرة أمل أكبر يسعى المؤمنون لنواله آناء الليل وأطراف النهار بدون توقف أو إبطاء، قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُم وَجَنَّةٍ عَرِّضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِللَّمُتَّقِينَ ﴾ [١٣٣] ممران]، ... ومواطن المغفرة ورياض الجنة ... التي يسارع إليها المؤمنون ... هي:

| والقول النافع | والعلم الرافع  | العمـل الصـالح |
|---------------|----------------|----------------|
|               | والرفيق الشافع |                |
| واليقين الحق  | والحال الصادق  | والخلق الكامل  |

وكانت هذه الأمور هي:

المغفرة والجنة .... لأن المغفرة والجنة .... لا تنال إلا بما:

٧٦ رواه ابن النجار والديلمي في مسنده وسعيد بن منصور في سننه عن أنس.

- فقد جعلها الله وسائل للحصول على الرحمة والمغفرة والجنة!
- وقد وضع الله الوسائل والأسباب تيسيراً على طالب الخير والسعادة، حتى يرى كل مسلم أن الله كل قد يسر له أسباب الوصول إلى رحمته ومغفرته، ولم يشق في ذلك، فيشكر الله ويحمده على هذه النعم الكبرى.
- ومن ناحية أخرى فإن المؤمن يشهد أن هذه الوسائل والأسباب، فيها فضل الله ورضوانه:
- فإن الله قد أخفي فضله ورضاه في طاعته، فيحب
   المؤمن تلك الأعمال، ويقبل عليها بكليته.
- كما أخفي غضبه وسخطه في معصيته، فيبتعد المؤمن
   عنها بكليته.



### الفرح بفضل الله ورحمته

والمؤمن يرى فضل الله عليه، ورحمته به، في كل شئ من نعم الدنيا ومن نعيم الآخرة، فيفرح بفضل الله وبرحمته، قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضَّلِ ٱللَّهِ وَبِرَحَمْتِهِ فَبِذَالِكَ فَلِذَالِكَ فَلَيْهُ رَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَّا مَجْمَعُونَ ﴾ [٥٠يوس]:

- فإن وجودك وحياتك: فضل من الله عليك ورحمته بك.
- وإن عطاء الله وإمداده لك: فضل من الله عليك ورحمة منه إليك.
- وإن هدايتك وتوفيقك وإيمانك وإسلامك: فضل من الله عليك ورحمة منه.
- بل إن زوجتك وولدك ومالك، ووالديك وإخوانك: وأهلك: فضل الله عليك ورحمته بك.

- وإن علمك وعملك وجهادك وسعيك: فضل الله عليك ورحمته بك.
- بل وإن نعيم الآخرة الذي وعدك الله به وهو حق اليقين: فضل الله عليك ورحمته بك.

\*وفضل الله:

هو ما يمنحه الله لك، ويكرمك به من غير أن تستأهل شيئا منه.

\*وأما رحمته جل شأنه:

فهى عطفه وحنانه وشفقته سبحانه عليك، ولو نظرت إلى كل ما ذكرناه من النعم المادية والمعنوية، لوجدت أنها فضل الله سبحانه عليك ورحمته بك، وأهل رحمة الله في راحة وسرور، وهناء وسعادة كاملة.

\*والفرح هو بحجة النفس، ونشوة القلب، ولذة الجسم.

وقد ورد أن فضل الله ورحمته على المؤمنين جميعاً هو رسول الله يه ولذلك فهم في فرح دائم برسول الله واستبشار هائل به وكيف لا وهو أصل كل الخيرات والعطايا، وميزاب الفضل والرحمة، فلولا رسول الله في لم يكن مؤمن ولا مسلم على وجه الأرض، لأن الناس قبله كفروا بأنبياءهم وحرَّفوا وبدَّلوا كتبهم حسب شهواتهم، فلم يكن إسلام ولا إيمان في الحقيقة إلا بعد رسول الله في فهو فضل الله الأكبر علينا، وهو رحمة الله العامة بنا.



### الخوف والرجاء

والخوف انفعال نفسانى ناشئ من توقع النفس وقوع ضرر بها في المستقبل من جراء ذنب أذنبته، أو حدث أحدثته، وهذا الإنفعال يؤدى بالإنسان إلى تصحيح

أخطاءه والرجوع عن سيئاته، خشية حلول النقمة والضر به.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ شُخَوِّفُ أُولِيَآءَهُ وَلَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [١٧٥ آل عمران]، والمؤمن يخاف من الله، لأن الله إن حاسبه على كل شئ لا يترك ذرة منه إلا أحصاها، وآخذه عليها، لأن الله بصير وعليم، وخبير ومحيط بكل ذرة من الذرات وأقل. قال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ وَ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ وَ ﴿ وَالرَالِةَ].

والخوف من الله ناتج عن العلم والمعرفة بالله، لأن المجهول للإنسان لا يتأتى الخوف منه مطلقاً. ولذلك قال تعالى: ﴿ أُمَّنَ هُو قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآبِمًا سَحَٰذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحُمَةَ رَبِّهِ عُلَمُونَ قُلَّ هَلَ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ لِا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ لِا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُ وعلمى بكم وعلمى بكم ورؤيتى لما خفي وما ظهر من أموركم.

والخوف من الله إنما يكون مشمولاً وممزوجاً بالرجاء في الله:

لأن الخوف وحده قد يؤثر في المؤمن فيخرجه عن حد الإعتدال فيه، ويذهب به إلى اليأس والقنوط من رحمة الله وعفوه، وهذه من أيأس الأحوال التى تعترى الإنسان لأنه ظنَّ السوء بالله، وظنَّ أن الله لا يقدر على مسامحته والعفو عنه، وذلك يؤدى بالإنسان إلى الكفر بالله كلَّ، فإن الله قد وعد المؤمنين بأنه يغفر الذنوب جميعاً ما عدا الكفر به والإشراك به كلَّل.

والرجاء في الله سبحانه هو أمل المؤمن وعشمه، وطمعه في مغفرة الله ورحمته، والله سبحانه أهل العفو والرحمة والمغفرة، إذ أنه سبحانه رحيم بعباده ورفيق ولطيف بحم وأنه سبحانه لا تضره معصية العاصين، ولا تنفعه عبادة العابدين، فهو الغنى سبحانه، عن جميع مخلوقاته وعن كل شئ، ولو أنه يؤاخذ الناس بما عملوا لأهلكهم جميعاً، ولكنه يعاملهم بحلمه وإحسانه، وعفوه وإكرامه.

وقد قال العلماء 🚓:

يجب على المؤمن أن يغلب جانب الخوف على جانب الرجاء ما دام صحيحاً سليماً قوياً فتياً، حتى لا تميل نفسه إلى معصية الله، فإذا ما أقبل على الآخرة، وضعف جسمه ورق عظمه، وكبرت سنه، فلا بأس من تغليب جانب الرجاء على جانب الخوف لأن قوى الشهوة قد ضعفت واضمحلت في نفسه.



### الإنتباه واليقظة

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ ﴾ [١٧النساء].

وأخذ الحذر معناه الاحتياط، والتأهب والإستعداد، وإنما يكون ذلك بالتنبه واليقظة المستمرة، لأن المؤمنين لهم أعداء يتربصون بهم، ولا يكفون عنهم، ولا يقعدون عن إيذائهم بحال من الأحوال، وهكذا قدر الله، وأراد الله.قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُوتَعِلُونَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن ٱسْتَطَعُواْ ﴾ [١٢١/البقرة]، وهذا إعلام من الله

٧٧ الحديث: رواه الترمذي عن أبي هريرة.، والأثر في المخل إلى السنن الكبرى للبيهقي وغيره.

لنا بما عليه أعداءنا فهم يقاتلون المسلمين بكل أنواع الأسلحة، بالكيد والدس والوقيعة مره وبالحرب الساخنة أخرى، وبالحروب الإقتصادية ثالثة وبالإشاعات وتأليب الأمم علينا رابعة. ولقد صدق الله العظيم في قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾. وهذه قضية تدل على الإستمرار والدوام، من غير انقطاع لحظة.

وعدو هذا شأنه، فكيف يكون حالنا معه؟

قال الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِر. رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللهِ وَعَدُوَّكُم ﴾ [٢٠١لانفال]، وهذا ما فرضه الله علينا بالنسبة لموقفنا من الكفار حتى نحذرهم ونخيفهم في الوقت نفسه، وليس هناك وازع من وقوع الحرب أقوى من الإستعداد للحرب، وإن العدو لا يغير علينا إلا في غفلة منا وعدم التأهب لمواجهته.

وهناك نوع آخر من اليقظة والإنتباه، يتحصن به المؤمن من الشيطان وخداعه ووساوسه، وقد عبر الله عنه بالتقوى في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ ٱلتَّقَوْأُ إِذَا مُسَّهُمْ طَتِيِفٌ مِّنَ ٱلشَّيْطَين تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [٢٠١الأعراف]:

والتقوى في هذه الآية هى درجة عالية من الإحساس والشعور لدى المؤمنين عالية من الإحساس والشعور لدى المؤمنين عالية يدور حولهم من أباطيل الشيطان ومكره، ومن مداخله وحيله. ولذلك عندما يتعرض لهم الشيطان بأدنى شئ من مخالفة الله ورسوله، يفزعوا وينتبهوا، ويرفضوا ما يوسوس به اللعين. وقيل في الحكمة: من عاش منتبها قلت مصائبه .



### الإفتقار إلى الله

وهو أن يلجأ المؤمن إلى الله ويفزع إليه في كل شئونه وجميع أموره معتقدا أنه عبد ذليل، مضطر إلى الله في كل أحواله، وأن الله غنى حميد بيده الملك والملكوت،

وبيده الخير وهو على كل شئ قدير.

| یا موسی اسألنی ولو في شسع نعلك وملح بیتك $\Box$               | قال الله لسيدنا موسى:                                          |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ع، حتى أدنى الأشياء وأقلها في نظرك ونظر الناس،                | 🗌 ومعنی ذلك اطلب منی كل شح                                     |
| فْضَبْ عَلَيْهِ ٢٨٠ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُمُا ٱلنَّاسُ | وقال ﷺ: 🗌 مَنْ لِهِمْ يَسْأَلِ اللَّهَ يَا                     |
| ٱلْحَمِيدُ ﴾ [١٥فاطر].                                        | أَنتُدُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ |

والفقير إلى الله:

هو المحتاج إليه في كل شئ، دائماً وأبداً، لأن الفقير إلى الشئ هو المضطر إليه، وبدونه يهلك، ومن هنا كان الفقير هو الذي لا يمتلك شيئاً، ولا حتى ما يسد به جوعته، ويقضى به ضرورته، ولذلك بدأ الله به في استحقاق الزكاة قبل غير من المعوزين.قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلَّهُ قَرَآءِ ﴾ [٢٠الوبة]. ثم ثنى بذكر بقية الأنواع.

والفقر إلى الله:

شرف عظيم جداً، لأنه تحقق بكمال العبودية لله كلى، وبمعرفة مقام الألوهية، والنسب الذي بين الله وبين عبده، فيكون الله لك نعم الرب ونعم الولى، ونعم الوكيل، وتكون أنت له نعم العبد المقبل عليه، المسارع في محابه ومراضيه، المفتقر إليه في كل نفس من أنفاسك.



### المحافظة على الوقت

والوقت هو المدة والزمن الذي تعيشه في هذه الدنيا والمحافظة عليه هي أن تعمل في كل وقت تعيشه عملا صالحا من قول أو فعل، أو حال أو إعتقاد، حتى لا

۷۸ رواه الترمذي من حديث ابن مسعود.

يضيع وقت منك في غير فائدة، ولأن الوقت هو العمر الذي وهبه الله للإنسان ليستثمره ويعمره، ويؤدى فيه الخير لنفسه ولغيره.

سؤالان عن الزمن، مرة عن العمر كله، ومرة عن مدة الشباب خاصة، وإن الوقت يمر على الإنسان ولا يحسبه الإنسان، بخلاف المال فإنه إذا ضاع منه درهم حزن عليه الإنسان، وهذا لجهل الإنسان بقيمة الزمن وأنه أغلى من الذهب النضار، فإن الذهب إن ذهب فإنه يمكن تعويضه، ولكن الزمن إن ذهب فلا يمكن تعويضه.

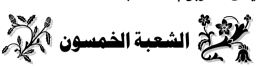
وإن عمر الإنسان يفوت وينتهى بمرور الوقت، فكلما مر وقت انقضت مرحلة من مراحل العمر، ونقص العمر بمقدار ما فات منه، وإن المؤمن يحرص على أنفاسه أكثر من حرصه على نفائسه ومدخراته، لأنه يعلم أن الزمن أغلى عنده من كل شئ.

وعلى العاقل أن يجعل لكل وقت عبادة خاصة وعملاً منوطاً به:

فهناك وقت للطاعة والعبادة، والذكر والعلم، والشكر والإستغفار والدعاء، وقراءة القرآن، والصلاة على النبي على، ووقت لصلة الرحم وعيادة المريض، وزيارة الإخوان، ووقت للسعى على الأرزاق والأكل والشرب، واللبس والنوم وقضاء الوطر، ووقت للتفكير والتدبر في آلاء الله، وخلق الله، ومصنوعات الله ووقت لتذكر الموت ولقاء الله على.

٧٩ رواه الترمذي عن أبي هريرة.

وهكذا يجعل المؤمن لكل وقت واجباً يؤديه فيه، فإذا شغل كل وقت بواجبه، شهد الوقت له بن يدى الله كالله علله به.



## عمارة الدنيا

وذلك يكون باستخراج كنوز الأرض، واستنزال خيرات السماء، حتى يعم الرخاء، ويزيد الخير، ويتمكن كل إنسان من الحصول على حاجاته بيسر وسهوله، وإن الذي أضر المسلمين هو عدم فهم دينهم في هذه الناحية، حتى ظن أعداء الإسلام أن الإسلام دين البطالة والنوم والخمول، فإن السعى في الأرض، واستعمار هذه الدنيا، مبدأ من مبادئ الإسلام. قال تعالى: ﴿ هُو َ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً فَآمَشُوا في مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِم وَ إليه النشورُ ﴾ [١١١٤]، ومناكب الأرض أعاليها وقممها، وفيه إشارة إلى المكابدة والمشقة في طلب الرزق، ويجوز أن تكون المناكب كل مكان في الأرض يتنكبه الإنسان – أي: يقصده – لما فيه من الخيرات والأرزاق والمكاسب، وفيه السعي والجد والنشاط، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَآنتَشِرُوا في ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَعُوا مِن فَضِّلِ ٱللهِ وَآذَكُوا ٱلله كثيراً لَعَلَّكُرُ تُقْلِحُونَ ﴾ [١٠١لسنا في الأرض والانتشار في الأرض يعني الاتجاه إلى كل فجاجها ونواحيها ومرتفعاتها ومنخفضاتها وسهولها ووعرها، طلباً للحصول على الأرزاق والمكاسب التي خزنها لنا في الأرض، قال تعالى: ﴿ هُو أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَآسَتَعْمَرَكُم فِيها ﴾ [١٠عود]، يعني طلب منكم عمارته، ودفع عجلة التقدم والرقي والإزدهار.

فما من مؤمن أحيا أرضاً واستصلحها، وأقام فيها المنشآت والمشاريع، والمزارع والمصانع، أو استخرج خيراتها ومعادنها، إلا كان له من الأجر والثواب، بمقدار النفع الذي عاد عليه وعلى أهله ومجتمعه من هذا العمل المجيد، وما انتفع من زرع الزارع إنسان، أو حيوان، أو طير، إلا كان له به حسنة وصدقة، ويعتبر هذا

العمل من الصدقات الجارية على صاحبها، ما دام النفع بها، ولو كان صاحبها يجنى من وراءها مكاييل الذهب والفضة، غاية ما في الأمر أن ينوى المؤمن بهذا العمل نية طيبة، كنفع الناس أو إحياء الأرض، أو إثراء الحياة، أو تحسين حاله والتوسعة على عياله، أو قياما بتنفيذ أمر الله ورسوله في تعمير الدنيا، وهذا أرقى المقاصد، ولن يكون الغرض من هذا العمل الفخر والتطاول، والتعالى على الغير، أو غير ذلك من النوايا الرخيصة، قال على الفير المناها عن أمها لتزرعها.

وهذا يدل على ضرورة العمل لإقامة الحياة على وجه الأرض، ولو قامت الساعة فعلاً، حتى لا يكون الإنسان مقصراً في حق نفسه ولا فى حق غيره ممن له حق عليه، والإسلام يقرر أن من أحيا أرضاً ميتة فهى له، مكافأة له وتشجيعاً لأمثاله على هذا العمل، حتى يكثر الخير، ويتضاعف العطاء، وتتوفر السلع والحاجيات.



### الإصلاح بين الناس

قال تعالى: ﴿ فَأَتَّقُواْ آللَّهُ وَأُصِّلِحُواْ ذَاتَ بَيِّنِكُمْ ﴾ [١١لانفال]:

أى أصلحوا الأمور التى بينكم، والأمور التى بين الناس إن استقامت وصلحت،استقر الناس وآمنوا واستراحوا، لأن النزاع إنما ينشب بين الناس إذا فسدت الأمور والعلاقات التى بينهم واهتزت ثقتهم في بعضهم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَكُرْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُرْ تُرْحَمُونَ ﴾ [١١٠- الحجرات]، وإن الذي يقوم بالإصلاح بين المتخاصمين، قد أكرم بمقام التقوى، وقد دخل في رحمة الله من أوسع الأبواب.

٨٠ رواه أحمد والبخارى في الأدب عن أنس.

ويجب أن نعلم جميعاً، أن الحياة الدنيا تقوم أساساً على تبادل المنافع والمصالح بين الناس، وقد يؤدى ذلك إلى الغبن أو الغش أو المطل، أو الظلم بين المتبادلين، فيقع النزاع بينهما بسبب ذلك، فيجب أن يتدخل المؤمن للتوفيق بينهما، ولإجراء الصلح في هذا النزاع القائم.

قال تعالى: ﴿ وَٱلصَّلَحُ خَيْرٌ ﴾ [١٦٨ الساء]، مهما كان فيه من تنازلات، ومهما كان فيه من تغلب أحد الطرفين على الآخر، فإنه خير، لأنه وضع حداً للنزاع الذى لا يعرف أحد مداه، وأراح النفوس والقلوب من نار الحقد والبغضاء، وفتح أبواب النشاط والتفكير في العمل المثمر البناء، أمام كل المتصالحين.

ثم بعد ذلك نحس في الصلح برضاء الله ورسوله، ونزول البركات من السماء، وانفتاحها من الأرض، فقد ورد أن الله لا يقبل من المتنازعين أى عمل حتى يصطلحا، وأما الخير الذي في الآخرة فهو أكبر بكثير من ذلك الذي ذكرناه، وكفي المصلح شرفاً أنه قائم بتنفيذ أمر الله، في زمن عزَّ فيه المصلحون لأن الناس شغلتهم دنياهم ومصالحهم عن القيام بهذه الأحكام الإلهية، التي فرضها الله على المؤمنين، وقد يقول كسول وجهول مثلى (أنا حاعمل للناس دول إيه، دول ناس ما ينفعش معاهم الكلام) ويقف متفرجاً بدل أن يعمل شيئاً يرضى به الله ويكون نواة للتفاهم في هذا النزاع، ويا حبذا لوقام بهذا الواجب الأثمة والعلماء، والحكماء من الناس، حتى الكونوا رسل خير وإصلاح وسلام بين المسلمين، وذلك من أعظم الواجبات عليهم، وأكبر القربات التي يتقربون بها إلى الله ورسوله.

وهناك معنى كريم في قوله تعالى: ﴿ وَأُصَلِحُواْ ذَاتَ بَيّنِكُمْ ﴾ [١١لانفال]: فذات بَعنى صاحبة، وبَيْنُ بمعنى بُعْدٌ وفراق، لأن البين معناه المسافة، وعليه يكون المعنى: "أصلحوا الأمر الذي أبعدكم عن الله ورسوله"، ويكون هذا المعنى خاص بإصلاح الإنسان نفسه وشأنه مع الله ورسوله.



## غض البصر وحفظ الفروج

قال الله تعالى: ﴿ قُل لِللَّمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَسَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ [٣٠] والتعبير في الآية الشريفة بغض البصر، يعنى منعه وكفه عن النظر إلى ما حرمه الله، وما يحرك الشهوة والغريزة.

والنظر إلى ما حرمه الله، له عدة أحوال: فقد يكون النظر بشهوة، وهذا هو زبى العين، فإنما تلذذت بهذا النظر، وتمتعت به، وهذه النظرة هي سهم من سهام إبليس لأنه أصاب مقتلاً، فقد أثرت هذه النظرة على قلب المؤمن وزعزعت إيمانه.

وقد يكون النظر عادياً، كما ينظر إلى باقى الأشياء المارة به في الطريق، لكنه يحرم عليه أن يمعن النظر أو يتبع النظرة بالأخرى، وكما أن النظر محرم على الرجال، فهو محرم على النساء أيضاً، لأن الكل مكلف بدين الله.

وحفظ باقى الفروج من سمع ولسان، وشم ويد، ورجل وبطن، وفرج وعقل، واجب على كل مؤمن ومؤمنه، بحيث يكف كل منهما جوارحه عن محارم الله. ويكون حفظ تلك الفروج استجابة لأمر الله ورسوله على وتنفيذا له.

وقد ورد عن رسول الله ﷺ: 

ثلاثة لا تمسهم الناريوم القيامة، عين كفت عن محارم الله، وعين بكت من خشية الله 

^۱ - ۱

وقد أثنى الله على المؤمنين بقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَ جِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤسون].

٨١ رواه الطبراني عن معاوية بن حيدة.



#### الإستعفاف

وهو أن يطلب المؤمن ما يعف به نفسه، ويمنعها عن التطلع إلى محارم الله واشتهاءها والميل إليها.

وإنما يكون ذلك بالمجاهدة الشديدة، لأن المؤمن تنازعه شهوته، وتغالبه غرائزه، وهو يجاهد هذه الغرائز مع وجودها في فطرته وجبلته، ولذلك كان الجهاد فيها عظيماً.

والأصل في طلب العفة أن يبادر المؤمن إلى الزواج وذلك هو العفاف الكامل، ولكن إذا كان الزواج غير ميسور فهنا يكون الجهاد في الاستعفاف، قال الله تعالى: ﴿ وَلَيَسْتَعَفِفِ ٱلَّذِينَ لَا شَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِفٍ ﴾ [٣٣النور] ومعنى ﴿ لَا شَجِدُونَ نِكَاحًا ﴾. أنهم لا يجدون الأسباب والوسائل والقدرة التي تمكنهم من النكاح، وعليه يكون المعنى: أن الذين لا يستطيعون النكاح يعفون أنفسهم مجاهدتما عن الوقوع في الزي حتى يوسع الله عليهم ويتزوجوا.

وقد علمنا رسول الله ﷺ كيفية الإستعفاف، وهو مجاهدة النفس بعبادة الصوم، فإن الصوم جنة وصيانة للمؤمن من الوقوع في الزين، فقال ﷺ: 

مَنِ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ 

\*\* والباءة: النكاح، والوجاء يعنى الوقاية والحرز، وكان الصوم علاجاً لحالة هيجان الشهوة، لأنه عبادة الإمتناع عن الشهوات، ولأنه بكثرة الصوم يقل الدم المتدفق من كثرة الطعام والشراب، فتضعف الشهوة في الإنسان نتيجة لذلك. وقد ورد في الحكم (إن الطعام يقوى شهوة النهم). وهو المنهوم الذي يأكل كثيراً ولا يشبع.

٨٢ البخارى ومسلم و؛ حمد من حديث أبن مسعود.



### الإستئذان

وهو طلب الإذن من أهل بيت ما للدخول عليهم.

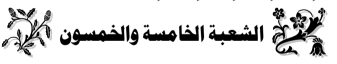
وقد أوضحت الآيات الشريفة آداب الاستئذان بما لا يدع مجالاً لأى إنسان أن يزدرى حرمة البيوت، أو ينتقص من كرامتها، وكذلك ألفتت هذه الآيات نظر المؤمنين والمؤمنات إلى مدى عناية الله سبحانه بمذه الآداب، التي فصلها تفصيلاً لا يحتاج معه إلى تفسير أو بيان، وذلك لخطورة الموضوع.

قال عز من قائل: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بَيُوتًا غَيْرَ بَيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [٧٦الور]: ومعنى ﴿ تَسْتَأْنِسُوا ﴾. تستأذنوا بأدب ولطف واحترام، وهى أبلغ من كلمة تستأذنوا، لأنها أفادت طلب الإذن، وأفادت معانى أخرى زائدة على طلب الإذن كما بينا، والإستئذان إنما يكون ممن يملك الإذن، فلا يجوز أن يأذن إليك صبى غير مميز بالدخول فتدخل، لأنه لا يدرك شيئاً، فلعل أحد أهل البيت في حالة غير لائقة فتجد ما لا يسرك أو تنظر عورة من بيت أخيك المسلم فتقع في المحرم، فإذا دخلت فابدأهم بالتحية وقل لهم: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. ﴿ فَإِن لَّمْ تَجِدُواْ فِيهَآ أَحَدًا فَلَا

٨٣ الطبراني في الأوسط عن ابن عمر.

تَدْخُلُوهَا حَتَّىٰ يُؤْذَنَ لَكُرُ ۖ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواا ۖ هُوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [٢٨النور].

وروي عن سهل بن سعد فقال: الطَّلَعَ رَجُلٌ مِنْ جُحْرٍ في حُجَرِةِ النَّبِيِّ ﷺ، وَمَعَ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّكَ تَنْظُرُ ، لَطَعَنْتُ بِهِ فِي عَيْنِكَ ، إِنَّمَا جُعِلَ الاسْتِئْذَانُ مِنْ أَجْلِ الْبَصَرِ ٢٠٠٠.



## ظن الخير بالمؤمنين والمؤمنات

وذلك بأن يرى المؤمن أن الخير في المؤمنين، لأن الإيمان طهر قلوبهم وزكى نفوسهم، وجمل أخلاقهم وحسن سلوكهم.

قال تعالى: ﴿ لَوْلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَاذَاۤ إِفْكُ مُّيِنٌ ﴾ [١١اليور]. وظن في هذه الآية الشريفة بمعنى رأى وعلم، وليس

<sup>&</sup>lt;sup>^1</sup> رواه مسلم والترمذي وابي داود عن سعد بن مالك

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> المعجم الكبير للطبراني عن أبي أمامة

٨٦ صحيح البخارى

المراد معناها ترجيح ظين الخير على ظن الشر، بل المراد طرح ظن الشر بالمرة، ورؤية الخير بالمؤمنين والمؤمنات بدليل الآية التي بعدها: ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَخِير بالمؤمنين والمؤمنات بدليل الآية التي بعدها: ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَكَ أَنْ نَتَكُلُم مَهَا لَهُ مَا يَكُونُ لَكُونًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال تعالى: ﴿ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِثْمُ ﴾ [١١٦-الحجرات]. وهو ظن الشر بالمؤمنين والبعض الآخر منه خير، وهو ظن الخير بجم.

وقول الله في الحديث القدسى: 

أَنَا عَنْدَ ظَنَّ عَبْدِي بِي ، إِنْ ظَنَّ بِي خَيْرًا فَلَهُ ، وَإِنْ ظَنَّ شَرَّا فَلَهُ \ الله فإن الظن في هذا الحديث معناه الاعتقاد واليقين، وأن المؤمن يثق بالله ويعتقد فيه كل خير وبر وإكرام. وقد قال الله اليها المكانَّ المكانَّ المكانَّ المكانَّ المكانَّ المكانَّ المكانَّ المكانَ المكانَّ المكانِّ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّ المكانِّلُ المكانِّلُولُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكانِّلُ المكان

والظن هو ترجيح أحد الأمرين في النفس بدون مرجح، ويترتب عليه إلقاء الحديث على عواهنه من غير تثبت ولا تأكد، ولذلك كان الظن من أكذب الحديث الذي يتفوه به قائله من غير اكتراث ولا مبالاة.

والذين يقولون إن ظن السوء عصمة، إنما يقصدون إلى ظن السوء بالنفس وليس بالغير، وإنما يجب على الإنسان أن يحذر خطأ الغير وشر الغير فقط، وأن المتهم برئ ما لم تثبت عليه التهمة.

وقد يعنون بهذه العبارة، أن سوء الظن بالأشرار عصمة، وذلك صحيح ولكنه لا يجوز مع المؤمنين الذين يخشون ربحم ويخافون سوء الحساب.



# حب الله ورسوله وأهل بيته

<sup>&</sup>lt;sup>۸۷</sup> رواه الإمام أحمد عن أبي هريرة.
۸۸ متفق عليه من حديث أبي هريرة.

والحب هو عاطفة في القلب تميل به نحو المحبوب، وتعشقه وتحن إليه، وتتمنى رضاه ورؤيته.

وهل تتأتى هذه الحالة بالنسبة لحب العبد لله كلُّك؟ نعم! ... لأن العبد المؤمن يعرف مدى عناية الله به وعطفه عليه، وإكرامه له، وبره به، ويعرف فضل الله عليه، ورحمته به، فتتولد في قلبه عاطفة حب الله سبحانه، إذ أن النفس جبلت على حب من أحسن إليها، فهى فطرة لا تتخلف إلا عند أهل الجهالة بالله كلُّك الذين لا يعرفون فضل الله عليهم. وقد قال عليه الم الله عليهم. وقد قال الله الله الله عليهم.

#### وحب المؤمن لله:

إنما يكون بالتخلق بأخلاقه سبحانه والتحلى بآدابه جل جلاله، والمسارعة في طاعته، وترطيب اللسان بذكره، والتضرع والتذلل له عز شأنه، وتلك هي علامات المحبة وأدلتها.قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا لِلّهِ ﴾ [م١٦٠البقرة]، وذلك لأن المؤمنين بحبونه سبحانه في جميع الحالات، في الرخاء والشدة، في الصحة والمرض، في الأمن والخوف، في النعمة والنقمة، في الحياة والموت، لكن هناك ناساً يعبدون الله على حرف فإن أصابهم خيراً اطمأنوا به وإن أصابهم ضر انقلبوا على وجوههم وكفروا به.

### أما حب المؤمن لرسول على:

فإنما يكون في كمال اتباعه، والتأسى به في كل أمر كان يقوم به هيء والإتصاف بصفاته، والوفاء له، وكثرة ذكره والصلاة والتسليم عليه، ومحبة أصحابه والترضى عنهم.قال في الم وأَحِبُّونِي لِحُبِّ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ اللَّهُ عَنْ وَالْتَلْهُ عَزْ وَجَلَّ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ اللَّهُ عَنْ وَالْتَلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَالْتُلْهُ عَنْ وَالْتُلْمُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْتُلْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْكُونُ اللَّهُ اللْكُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْكُونُ اللللْكُونُ اللِي اللَّهُ اللَّهُ الللْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُونُ اللَّهُ الللْكُونُ اللَّهُ الللْكُونُ الللْكُونُ الللْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْكُونُ اللْكُونُ اللَّهُ الللْكُونُ اللِّهُ اللْكُونُ اللْكُونُ الللْكُونُ اللْكُونُ اللْكُونُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْكُونُ الللْكُونُ اللْكُونُ اللْلِمُ اللْكُونُ اللْلِمُ اللَّهُ اللْلِمُ اللْمُونُ اللْلِلْلِمُ اللْلِمُ اللْلِلْلُونُ اللْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِلْلُلُونُ اللْلِمُ اللْلُونُ اللْلِلْلِلْمُ اللْلُونُ اللْلِلْلُول

وهذا البيان من رسول الله في غاية التلطف والأدب والذوق الرفيع، لم يقل أحبوني لأنى فعلت كذا وكذا لكم، أو لأن أخلاقي كذا وكذا، أو لأن مكانتي فيكم

٨٩ رواه الترمذي والحاكم والطبراني عن ابن عباس.

٠ ٩ رُواه الترمذي والحاكم والطبراني عن ابن عباس.

ومنزلتي منكم كذا وكذا، ولكن على قال أحبوبي لأن الله يحبني، ولأن حب الله له على أجل وأعلى، وأعظم وأكبر من كل شئ آخر لأن حب الله له لا يدرك مداه أهل الدنياولا أهل الآخرة ولا أهل السموات ولا أهل الأرض، ولا يعلم قدر هذا الحب إلا الله ورسوله.

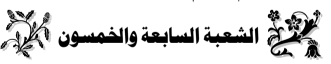
وأما حب آل بيته علا:

| 'هتداء بمديهم والإنتفاع بآثارهم، والترضى | بودادهم ومواصلتهم والإ               | فإنه يكون                     |
|------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------|
| مر، لأنهم ليسو معصومين، قال ﷺ: 🗌         | بالرفق واللين إن لزم الأ             | عنهم، ومناصحتهم               |
| الله الله الله الله الله الله الله الله  | بِنْتَ مُحَمَّدِ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ | واللَّهُ لَوْ أَنَّ فَاطَمَةً |

وهذا دليل على عدم عصمة أهل البيت، والسيدة فاطمة رضي الله عنها أم لحُبِّي المعنى أحبوهم لأنني أحبهم.

اللهم ارزقنا حبَّك، وحبَّ من يحبُّك، وحبَّ ما يقربنا إليك.

اللهم إنا نشهدك أننا نحبك ونحب من تحبه، ونحب ما تحبه ونحب من يحبك، ونشهدك اللهم أننا نحب رسولك، ونحب من يحبهم رسولك، وما يحبه رسولك، ومن يحب رسولك، ونسألك اللهم أن تديم علينا هذا الحب يا رب العالمين.



#### القناعة

وهي الرضا بما قسم الله لك من الرزق والإكتفاء به، والقناعة كنز لا يفني، وغني لا يبلي، وعز لا يزول.

٩ وواه عبدالرزاق في الجامع عن عائشة.
 ٩ وواه الترمذى والحاكم والطبراني عن ابن عباس.

# قال ﷺ: ارْضَ بِمَا قَسَمَ اللَّهُ لَكَ تَكُنْ أَغْنَى النَّاسِ ٢٦٥

وإن الجشع والطمع فيما لا مطمع فيه، ولا أمل فيه حماقة في الرأى، وسخافة في العقل، وشقاء في النفس، لأن الجشع هو التهافت وعدم الشبع، والطمع هو التطلع إلى ما في أيدى الغير والتحايل في أخذه منه، وكلاهما محرم ومذموم، ومن يستعفف يعفه الله ومن يستغن يغنه الله، قال الحكيم:

ولست أرى السعادة جمع مال ولكن التقلى هو السعيد وتقوى الله خير الزاد طراً وعند الله للأتقلى مزيد

وإن الإنسان يطلب المال لسد حاجاته وقضاء مآربه، وما زاد على ذلك فهو حساب ووبال. قال سيدنا داود عليه السلام في دعاءه: وأعوذ بك من مال أجمعه يكون نعيماً لغيرى ووبالاً علي نقل وقد قالوا قديما: إن المال يميل بالإنسان، وإن الذهب يذهب به، وإن الفضة تنفض به.

والخير الحقيقي من ذلك كله:

هو ما بينه لنا سيدنا رسول الله ﷺ في حديثة الشريف الذي يقول فيه: 

يَقُولُ ابْنُ آدَمَ : مَالِي مَالِي ، وَهَلْ لَكَ مَنْ مَالِكَ إِلا مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ ، أَوْ لَبِسْتَ فَأَبْلَيْتَ ، أَوْ تَصَدَّقْتَ فَأَمْضَيْتَ كَانَ أَدِس مَا يكون عليه، وإن أول شئ يفارق الإنسان عند الموت ماله، وقد كان أحرص ما يكون عليه، وإن آخر من يفارقه أهله وولده ومشيعوه إلى قبره، وكان رسول الله ﷺ أعظم الناس قناعة ورضى بما آتاه الله.

جاءه بعض أصحابه يوما يشكو إليه جوعه، وقد ربط حجراً على بطنه من ألم الجوع، فوجد رسول الله قد ربط حجرين على بطنه من شدة الجوع، وهو راض وصابر، ومحتسب ذلك عند الله على، وقد قال الإمام البوصيرى:

٩٣ رواه ابن عدى في الكامل عن ابن مسعود.

٩٤ رواه مسلم من حديث عبد الله بن الشخير.

وشد من سعب أحشاءه وطوى تحت الحجارة كشحا مترف الأدم وراودته الجبال الشم من ذهب عن نفسه فأراها أيما شمم



# إكرام الضيف

وإكرام الضيف أن تعمل له شيئاً زائداً على الطعام الذي أعددته لك ولعيالك، إن أمكن، فإنه من سنن الإسلام.

وقد كان رسول الله ينزل أضيافه في مسجده الشريف وخاصة الوفود والرسل، ويكرمهم غاية الإكرام، وقد ورد فى الخبر: { أنفق بعضهم نفقة في خير فأكثر فقال له صاحبه لا خير في السرف فقال: لا سرف في الخير.} ٩٦ وذلك لأن إكرام الضيف بر وخير وإيمان.

وقد كان يأتي الضيف إلى رسول الله رضي ولم يكن في بيوته ما يقدمه إليه،

٩٥ رواه أحمد والخرايطي في مكارم الأخلاق.

٩٦ تفسير السراج المنير الشربيني ً

فيقول رسول الله لأصحابه:  $\Box$  من يضم أو يضيف هذا ؟  $\Box$  وهذا تشريع لنا فإن كان الواحد منا ليس عنده ما يكرم به ضيفه ... فيستحب أن يستأذن أحد أهله أو إخوانه في إكرامه.

ويجب علينا أن نعين الرجل الذي اشتهر بيننا بإكرام الضيف، حتى لا يقصر به الحال في القيام بهذا الواجب ولو من مال الزكاة، فإن مثل هذا الرجل يدخل في صنفين من الأصناف التي تجب الزكاة لهم، وهما: ﴿ وَٱلْغَيْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ [١٦٠ التوبة] ...فإما أن نعطيه على أنه يدفع من ماله أكثر من حاجته ومن نفقة أهله إكراماً للضيف واحتفاءا به، وإما أن نعطيه على أنه ينفقها في سبيل الله، لا يبغى من وراء انفاقها جزاءا ولا شكورا، وباب النفقة في سبيل الله واسع.



# الإفساح في المجالس

وهو أن يسع المؤمن أخاه في مجلسه، ويهيئ له مكاناً بجواره يجلس معه فيه وذلك مدعاة للحب والألفة، والعطف والمودة.

يقال أفسح المكان إذا وسعه.

وقد كانوا يتزاحمون على رسول الله على .... لشدة حرصهم على القرب منه والاستماع لحديثه، والتمتع برؤيته .... وفي سبيل ذلك كانوا يتضامون ويتلاصقون

<sup>90</sup> الحديث: { أَن رَجَلاً أَتَى النَّبِيَ ﷺ فَبَعَث إِلَى نَسَائُهِ، فَقَلَنَ: مَا مَعَنا إِلاَّ المَاء، فقال: رسولُ اللَّهِ ﷺ مَن يَضُمُّ. أَو يَضيف هذا؟ فقال رجُلٌ منَ الأنصار: أنا. فانطلَقَ به إلى امرأته فقال: أكرمي صَبيانكِ، إذا أرادوا عُشاءً. فهيئات عندَنا إلاَّ قُوتُ صِبيانكِ، فقال: هَيِّئِي طعامَكِ، وأصبْحي سِراجَكِ، ونَوّمي صِبيانكِ، إذا أرادوا عُشاءً. فهيئات طعامَها، وأصبَحَتُ سِراجَها، ونَوَّمَتُ صَبياهَا، ثُمَّ قامت كاها تُصلِحُ سِراجَها فأطفأتُهُ، فجعَلا يُريانِه أَهُما يأكلان، فباتا طاوِيَين. فلما أصبح غَدا إلى رسولِ اللهِ صلى الله عليه وسلّم فقال: ضَحِك الله الليلة. أو عَجِبَ. من فعالِكما. فأنزَلَ الله ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بحم خصاصة، ومَن يُوقَ شُحَّ نفسِهِ فأولئكَ همُ المَفْلِحون (الحشر: ٩) } صحيح البخاري، عن أبي هريرة هـ.

.... ويتألم الضعفاء منهم وكبار السن من هذا التزاحم .... فنزل القرآن يوصيهم بالفسيح والتوسعة.

وإذا كان هذا في المجالس والأماكن:

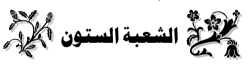
فإنه يكون في الصدور والنفوس أحق وأولى، لأن الصدر إذا اتسع تحمل المؤمن أذى الناس ومضايقاتهم، وصبر على جفاءهم وجهلهم حتى يلينوا له ويتأدبوا معه، ويجدوا فيه الملاذ والأسوة والحلم والرحمة.

وما أحوجنا في زماننا هذا إلى هذه المكارم وتلك الصنائع .....

فقد ازد حمت الدنيا بالمشاكل، حتى الطرقات نرى المارة فيها يتشاكون لمجرد المرور فيها، ولو كان هناك بعض صبر وحلم لاتسع الطريق للجميع ومروا بسلام، ولكن ضيق الصدور، وضجر النفوس، ألهبت نار المزاحمة والمشاحنة.

وإن منزلة الصبر من الإيمان كمنزلة الرأس من جسد الإنسان:

فكما أنه لا فائدة من جسم لا رأس فيه كذلك لا خير في إيمان لا صبر فيه.



# الحب في الله والبغض في الله

قال ﷺ: أَوْثَقُ عُرَى الإِيمَانِ ، الْحَبُّ فِي اللَّهِ ، وَالْبُغْضُ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْبُغْضُ فِي اللَّهِ اللَّهِ وَالْبُغْضُ فِي اللَّهِ اللهِ اللهِ معناه:

أن المؤمن يحب أخاه المؤمن لله ورسوله لا لشئ آخر.

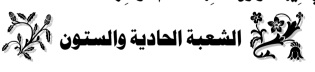
٩٨ رواه ابن أبي شيبة والبيهقي في الشعب عن البراء.

يجبه لأنه مؤمن متمسك بدينه، يعمل الخير ويجتنب الشر، يسارع إلى ما يجبه الله ويرضاه، ويبتعد عن عما يغضب الله ورسوله، يجبه لأنه متخلق بأخلاق المؤمنين الصادقين، من العفو والبر والجود والصبر والحلم ونحوها، يحبه لأنه يرعى عهد الله ورسوله وعهد الناس وذمتهم، يحبه لله ورسوله لا من أجل عطاء يقدمه إليه ولا من أجل منفعة يؤديها له ولا من أجل شهوة ينالها منه، ولا من أجل ضر يدفعه عنه، وإنما يحبه لما فيه من المعانى الكريمة والأخلاق الفاضلة، وإن كان معها شئ من ذلك فلا بأس، فإنها تقوى أواصر المحبة وتديمها لأنها جمعت بين الصلات الروحية والمادية.

وكذلك البغض في الله، فإن المؤمن يبغض أخاه من أجل استهتاره بدينه، وعدم رعايته لحق الله ورسوله وحق الناس واتصافه بالأوصاف الذميمة، وعدم قبوله التوجيه والنصيحة وإيذاءه للناس، فيكرهه من أجل ذلك، ولا يكرهه من أجل أنه منع عنه عطاءه أو منفعته.

وإذا ما وجدت هذه الأمور في المسلمين قويت عرى الإيمان وتمكنت حلقاتها، واستحكمت صلاتها، ولم تقو رياح الفتن والشهوات أن تؤثر عليها، وعرى الإيمان يعنى حلقاته المتشابكة، فكل حلقة تمثل مبدأ من مبادئه وأدباً من آدابه.

قال ﷺ: تَلُنْتَقَضُ عُرَى الإِسْلامِ عُرْوَةً عُرْوَةً ، فَكُلَّمَا انْتَقَضَتْ عُرْوَةٌ ، تَشَبَّثَتْ بِالَّتِي تَلِيهَا ، وَأَوَّلُ نَقْضَهَا الْحُكْمُ ، وَآخِرُهَا الصَّلاةُ الْمُكَامُ وَآخِرُهَا الصَّلاةُ الْمُكَامِ



# التآخي في الله

وهو أن يعقد المؤمن بينه وبين أخيه عقد أخوة وصداقة:

٩٩ رواه أحمد عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه.

- من أجل الله ورسوله.
- من أجل التعاون على البر والتقوى.
- من أجل التناصح والتشاور، والتعاطف والتباذل في الخير.
- من أجل التعاون على الذكر والعلم وعمل الطاعات والقربات.
- من أجل أن يدوم أثر هذه الأخوة بعد الدنيا فتكون كذلك في الآخرة، بمعنى أن يتذكر المؤمن أخاه في الآخرة .... فيسأل الله له النجاة والفوز بالجنة، ويتصدق عليه ويزوره، ويبرُّ أهله وأولاده من بعده، ويحفظ عهده وينفذ وصيته.

سر قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا شُخْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُو أُنُورُهُمْ يَشْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِينِ أَيْدِينِ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَٱغْفِرْ لَنَآ ۖ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم]:

٠٠٠ رواه مسلم عن أبي هريرة.

١٠١ ابن أبي الدنيا في كتاب الإخوان عن أنس.

١٠٢ روآه أبن النجارّ في تاريخه عنّ أنس.ّ

وقال الإمام أبو العزائم عله:

لا أرض بالملك والملكوت في أخ في الله حاشا بل ولا الرضوان المسرء بالإخوان لا بجدوده كثير نعم والذل في النقصان يا رب أكثر منهمو وأمدهم وأمدنا بالروح والريحان

والإستعانة بالأخ في الله ورسوله في شئون الدنيا والآخرة أمرٌ فرضه الإسلام:

- حيث آخى رسول الله على بين المهاجرين والأنصار ليتعاونوا في أمور الدنيا والآخرة، وليعين بعضهم على شئونه.
- وقد كان بينهم رضى الله عنهم أعظم أنواع التعاون والتكافل، والتناصح والتآذر، فلم يعرف التاريخ على مدى أجياله أناساً تعاونوا بهذه الصورة، فقد بلغ بهم أنهم اقتسموا أموالهم فيما بينهم، وتنازل الواحد منهم عن أحب زوجاته إليه فطلقها من أجل أن يزوجها لأخيه.

وإن الذين ينكرون الإستعانة بغير الله يستدلون بقول رسول الله على الله الله الله على الله عنهما: الله ع

وهؤلاء الأخوة أخذوا معنى اللفظ فقط ولم يأخذوا المفهوم الآخر منها:

لأن المفهوم الآخر وهو مفهوم المخالفة - يفيد أن رسول الله عندما أمره بأن يسأل الله وأن يستعين به، لم ينهه عن سؤال عباد الله ولا عن الإستعانة بهم، ولا عن الإستعانة بالأسباب والأشياء التي خلقاه الله للناس، وسخرها لهم ليستعينوا بما على

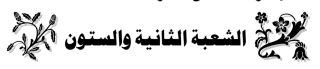
١٠٣ رواه عِبد الله بن أحمد في زوايد الزهد عن الحسن مرسلاً.

٤ • ١ رواه أحمد والترمذى والحاكم عن ابن عباس.

أمور الدنيا والآخرة، وإنما أمره بذلك ليوجهه إلى ضرورة التعلق بالله على في كل شئ، حتى مع قيام الأسباب وتأثيرها في المسببات فإن الله سبحانه هو الفاعل المختار، وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وأن الناس والأسباب تفعل وتؤثر بإرادة الله وقدرته.

ولم يقصد رسول الله على هذا المعنى الذي فسر به هؤلاء الأخوة الحديث الشريف، فقد فسروه بأن من يسأل أحداً غير الله فقد أشرك، ومن استعان بغير الله فقد أشرك ورسول الله برئ من هذا المعنى، فكيف يستقيم ذلك مع قول الله لرسوله: فقد أشرك ورسول الله برئ من هذا المعنى، فكيف يستقيم ذلك مع قول الله لرسوله: تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱستَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلُوة ﴾ [١٥ البقرة]، فقد قررت تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱستَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلُوة ﴾ [١٥ البقرة]، فقد قررت الآية الأولى أن النبي على يكفيه الله ويكفيه المؤمنون شر الكافرين وكيدهم. وقد قررت الآية الثانية تكليف المؤمنين بالإستعانة بالأسباب، فإن الصبر والصلاة سببان لتذليل المشاكل والصعاب والنصرة على الأعداء. وكذلك قول الله على لرسوله: ﴿ وَإِن الله عَبْنَ عَلَى رسوله بأنه قد أيده بنصره وأيده وَبَالْمُونِين، فجعل الله تأييده لرسوله بالمؤمنين مساويا لتأييده بنصره، وأن الناس بالمؤمنين، فجعل وتؤثر بإرادة الله وقدرته.

وقد استرسلت في هذا الموضوع، لأنه شغل بال الكثيرين من المؤمنين، والحمد لله أرجوا أن يكون هذا البيان قد كشف الله به الحجاب عن القلوب والألباب وفي الموضوع أسرار وأنوار، وعلوم وفهوم، لا يتسع لها هذا المختصر وأكتفي بهذا القدر، وإن اللبيب تكفيه الإشارة فضلا عن العبارة.



### عيادة المريض

ومعناها كثرة زيارته، والتساؤل عنه، وقد أمر بها الإسلام.

#### ذلك لأن المريض:

- إذا أحس اهتمام الناس به، وسؤالهم عنه، كان هذا الإحساس له أكبر الأثر في تعجيل الشفاء له، لأن العامل النفسي من أقوى وسائل العلاج.
- ومن ناحية أخرى، فإن المريض قد ذلت نفسه، وانكسر قلبه من المرض وزيارته جبر خاطره. وفي الأثر: { ما عُبد الله بشئ أفضل من جبر الخاطر }.

وعيادة المريض سنة مؤكدة من سنن الإسلام المؤكدة.

فقد ورد أن رسول الله على قال الأصحابه يوماً:

مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمُ الْيَوْمَ صَائِمًا ؟ قَالَ أَبُو بَكْرٍ ؛ أَنَا ، قَالَ ؛ فَمَنْ تَبِعَ مِنْكُمُ الْيَوْمَ جِنَازَةً ؟ قَالَ أَبُو بَكْرٍ ؛ أَنَا ، قَالَ أَبُو الْيَوْمَ مِسْكِينًا ؟ قَالَ أَبُو الْيَوْمَ مِسْكِينًا ؟ قَالَ أَبُو بَكْرٍ ؛ أَنَا ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ بَكْرٍ ؛ أَنَا ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ بَكْرٍ ؛ أَنَا ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَادَ مِنْكُمُ الْجَنَّةَ  $\Box$  ٥٠٠٠.

- ومواساة المريض ببعض الأشياء التي تزيد من سروره وتخفف عنه من مرضه أمر لازم، إن كان في استطاعتك ذلك.
  - وإلا فيكفيك زيارته والدعاء له.
- مع مراعاة التخفيف في زيارته بقدر الإستطاعة، إلا إن كان وجودك معه يؤنسه ويسره، فلا بأس من إطالة الزيارة.

وفي الحديث الشريف الذي يبين حق المؤمن على أخيه قول النبي على

١٠٥ رواه مسلم في الصحيح عن ابن عمر.

- فذلك لا شئ فيه:

- فإنه يشكو إليك ما به لتدعو الله له.
- أو لتعطيه خبرتك وتجاربك في هذا المرض إن كان لديك.
- كما يشكو المريض إلى الطبيب علته ليعينه على تشخيص العلة وإعطائه الدواء النافع لها.

وإنما المحرم هو أن يشكو المريض ربه للناس كقوله (ليه ربنا بيعمل فيه كده، أنا عملت إيه عشان أستاهل العذاب ده، أنى شغلى اتعطل، أنى خلصت الفلوس اللي معايا، أنا عيالى تعبت منى).. إلى غير ذلك من العبارات التي لا تصح بالنسبة لله كلى، لأن في هذه الشكوى اعتراض على حكم الله، وتبرم بقضائه، وسخط على قدره جلّ جلاله، والمؤمن ليس كذلك.

وقد قال الله في الحديث القدسى: [ إِذَا ابْتَلَيْتُ عَبْدِي بِبَلاءٍ فَلَمْ يَشْكُنِي إِلَى عُوَّادِهِ ، ثُمَّ أَبْرَأْتُهُ أَبْدَلْتُهُ لَحْمًا خَيْرًا مِنْ لَحْمِهِ ، وَدَمًا خَيْرًا مِنْ دَمِهِ ، وَإِنْ تَوَفَّيْتُهُ تَوَفَّيْتُهُ إِلَى رَحْمَتِي [ ١٠٧



# تشييع الجنازة

وهي حق من حقوق الميت على أخيه الحي:

- تكريماً لأخيه الميت.

١٠٦ رواه الحكيم والطبراني وابن النجار عن أبي أيوب.

١٠٧ رواه الطبراني والحاكم عن أنس.

- ووفاءاً له بحقه عليه.
- وإطاعة لأمر الله ورسوله في هذه الناحية، فقد قال رسول الله والله والله

وإن الذين يشيعون الجنازة:

- يتذكرون الموت.
- ويدعون للميت ويستغفرون له، فهم في عبادة الله إلى أن يواروه التراب ويرجعوا إلى بيوتهم.

وإن الموت من أكبر المواعظ التي تقز مشاعر المؤمن وتجعله يستحضر لقاء الله كال ويتذكر رحيله من هذه الحياة. فيا لها من ذكرى تقذب النفس، وترقق القلب، وترهف الحسا!!.

فكم من صحيح مات من غير علة كم من سقيم عاش حيناً من الدهر وكم من فتى يمسى ويصبح غادياً وقد نسجت أكفانه وهو لا يدري



# إمهال المعسر

- وهو إعطاء مدة أخرى لمن لم يستطع أداء الدين عند حلول أجله.
- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [١٨٠البقرة].

١٠٨ رواه الحكيم والطبراني وابن النجار عن أبي أيوب.

١٠٩ رواه ابن عساكر والديلمي عن ابن مسعود.

وذلك واجب ديني علاوة على أنه واجب إنساني وأخلاقى.

ولو نظرنا إلى حقوق الله على الوجدنا أن الله قد رخص فيها لغير القادر وأمهله حتى يستطيع الأداء كالحج مثلاً:

فكذلك أمر الله عباده المؤمنين أن يترفقوا في معاملة الناس، فقد قال على: الله عَبْدًا سَمْحًا ، إِذَا اشْتَرَى سَمْحًا ، إِذَا الْسَاسَى اللهُ اللهُ عَبْدًا سَمْحًا ، إِذَا الْسَاسَ اللهُ عَبْدًا سَمْحًا ، إِذَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَبْدًا اللهُ عَبْدًا سَمْحًا ، إِذَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

ثم أراد سبحانه أن يرتفع بالمؤمن إلى الدرجة العالية من الإيمان فقال: ﴿ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [٢٨٠البقرة]:

- فإن صاحب الدين إذا رأى إعسار المدين وعدم قدرته على دفع الدين، فإن دينه وخلقه وشفقته على أخيه يتطلب بأن يتصدق عليه بهذاالدين أو ببعضه إن لم يكن كله.
- وفي ذلك الخير كل الخير له في الدنيا والآخرة، وإن ذلك من مكارم الإخلاق وصنائع المعروف الباقية عند الله وعند الناس، وإن أحداً لا يعلم مقدار الخير الذي يهبه الله سبحانه لمن يتصدق بالدين أو بشيء منه على المعسر، ولو علم المؤمن ذلك لتمنى أن يكون له مليء الأرض ذهباً ويتركه لهذا المعسر.



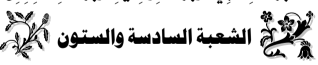
# إكرام العلماء

قال ﷺ: 🗖 أَكْرِمُوا الْعُلَمَاءَ فَإِنَّهُمْ وَرَثَةُ الأَنْبِيَاءِ، فَمَنْ أَكْرَمَهُمْ فَقَدْ أَكْرَمَ

۱۱۰ رواه البخارى وابن ماجه عن جابر.

الله ورَسُوله الله واكرامهم يكون باحترامهم، وتقديم البر إليهم وحبهم، وإعانتهم على أداء رسالتهم، والتأسى بهم والإنتفاع بعلمهم والدعاء لهم والترحم عليهم إذا ماتوا.

وأما الأخبار والآثار فكثيرة، منها: منْ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ ، وَتَوَاضَعَ فِي الْعِلْمِ، وَعَلَّمَهُ عِبَادَ اللَّه تَعَالَى يُرِيدُ بِذَلكَ مَا عَنْدَ اللَّهِ عَلَّ لَمْ يَكُنْ فِي الْجَنَّةَ أَفْضُلُ ثُوابًا وَلاَ أَعْظُمُ مَنْزِلَةً وَلا دَرَجَةٌ رَفِيعَةٌ نَفِيسَةٌ إِلا وَلَهُ فَيها وَقُلُ الْعَظَمُ مَنْزِلَةً وَلا دَرَجَةٌ رَفِيعَةٌ نَفِيسَةٌ إِلا وَلَهُ فَيها أَوْفَرُ نَصِيبٍ وَأَوْفَرُ الْمَنَازِلِ ، أَلا وَإِنَّ الْعِلْمَ أَفْضَلُ الْعَبَادَةِ وَمِلاكُ الدِّينِ وَالْورَعِ ، وَإِنَّمَا الْعَلْمُ الْعَبَادَةِ وَمِلاكُ الدِّينِ وَالْورَعِ ، وَإِنَّمَا الْعَلْمُ الْعَبَادَةِ وَمِلاكُ الدِّينِ وَالْورَعِ ، وَإِنَّمَا الْعَلْمُ الْعَبَادَةِ وَمِلاكُ الدِّينِ وَالْورَعِ ، وَإِنَّمَا الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَبْمِ وَلا تَسْتَأْجِرُوهُمْ فَتُحْرِجُوهُمْ , فَإِنَّ الْمُعَلِّمُ إِنْ كَانَ قَلِيلَ الْعِلْمُ الرَّحِيمِ ، فَقَالَ الصَّبِيُّ: بِسْمِ اللَّه الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ، وَبَرَاءَةً لِمُعَلِّمُهُ مِنَ النَّالِ الْمُعَلِّمِهِ مِنَ النَّالِ الْكَالُ الْمَالِكُ الْمُعَلِّمُ إِذَا قَالَ اللَّهُ بَرَاءَةً لِلللَّهِ الرَّعْمَنِ الرَّحِيمِ ، وَبَرَاءَةً لِمُعَلِّمُهُ مِنَ النَّالِ الْكَالِي الْمَالِمُهُ مِنَ النَّالَ لِلَا اللَّهُ الرَّعْمَنِ الرَّعِيمِ ، كَتَبَ اللَّهُ بَرَاءَةً لِلللَّهُ إِنْ الْمُعَلِّمِ فِي الْمُعَلِّمِهِ مِنَ النَّالَ لِلْكَالِ الْمَالِي الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمِهُ مِنَ النَّالَ لِللَّهِ الرَّعِيمِ ، كَتَبَ اللَّهُ الرَّعْلَمُ الْمُعَلِّمُ إِنْ الْمُعَلِّمُ الْمُ الْمُعَلِّمُهُ مِنَ النَّالَ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْلِمُ مِنَ النَّالَ الْمُعَلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ الْمُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْم



<sup>111</sup> الخطيب والديلمي عن جابر، وفي تخريج أحاديث الديلمي للحافظ ابن حجر مسندا لأبي الدرداء بلفظ أكرموا العلماء ووقروهم وأحبوا المساكين وجالسوهم وارحموا الأغنياء وعفوا عن أموالهم، كشف الخفاء؟

۱۱۲ (حم ك ) عن عبادة بن الصَّامت هـ، جامع المسانيد والمراسيل. ۱۱۳ ابن حجر في المطالب العالية عن أبي هريرة، وروي عنه وعن ابن عباس فى تفسير الرازى كحديث شريف ولكن لم بصح له تخريج معتمد فى كتب الحديث.

<sup>£</sup> ١٦ الفوائد المجموعة للشوكاني، وأورده القرطبي والثعلبي، و صاحب التذكرة فى أحوال الموتى نسبة للنبي عن ابن عباس ولكن لم يصح تخريجه.

#### طلب العلم

| .110 | سالصِّين | وَلُوْ ( | انْعلْمَ | اطلُدُوا        | □ :難 | قال |
|------|----------|----------|----------|-----------------|------|-----|
|      | <u> </u> | 7        | 14       | ' <del></del> ' | 0,50 |     |

وقال الله تعالى على لسان سيدنا موسى لسيدنا الخضر عليهما السلام: ﴿ هَلَ أَتَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمْتَ رُشَدًا ﴾ [٢٦١لكهف]

والرشد هو بلوغ الإنسان مقام الكمال. وعلم الرشد هو كشف حقائق الغيب المصون، كما حصل من الخضر الطّيّل لسيدنا موسى، وهذا العلم لا ينال إلا بصحبة المرشد الكامل الوارث لرسول الله على ومن هنا وجب على طالب هذا العلم مصاحبة الرجال بعد معرفتهم بالحق، وصحبة الرجل ساعة خيرٌ من ألف سنة، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأُلْفِ سَنةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ [١٤١/ ج].

وقال ﷺ فى الحديث الشريف: منْ غَدا إلى الْمَسْجِدِ لا يُرِيدُ إلا لِيَتَعلّمَ خَيْراً أَوْ يُعَلّمَهُ، كَانَ لَهُ أَجرُ مُعْتَمِرٍ تَامِّ الْعُمْرَةِ، فَمَنْ راحَ إلى الْمَسْجِدِ لاَ يُرِيدُ إلا لِيَتَعلّمَ خَيْراً أَوْ يُعَلِّمَهُ ؛ فَلَهُ أَجْرُ حاجٍ تَامِّ الْحَجَّةِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ أَجْرُ حاجٍ تَامِّ الْحَجَّةِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ أَجْرُ حاجٍ تَامِّ الْحَجَّةِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ أَجْرُ حاجٍ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال



١١٥ مسند البزار عن أنس بن مالك هه.

١١٦ المستدرك على الصحيحين عن أبي أمامة هد.

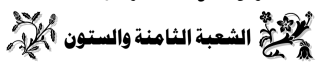
۱۱۷ رواه الديلمي من حديث ابن مسعود 🚓.

## قراءة القرآن

- وهو أن يقرأه الإنسان عبادة الله، متفكراً في معانيه على قدر فهمه، حتى ولو استأجره الناس ليقرأه لهم فإنه يقصط بذلك نفعهم به ونفع نفسه.
- وأن تكون القراءة بأحكام التجويد إن أمكن، وإلا قرأه بقدر ما استطاع إذا كان يتعلم القرآن، ويحاول تجويده حتى لا يكون آثماً.

ولقد فرض الله علينا قراءة القرآن لنتدبره، ونتذكر ما فيه ونعتبر به فقال: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [١١١هم]، وقال: ﴿ فَٱقْرُءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ [١٢١هم]، وقال عَلَى: 
الْقُرْءَانِ ﴾ [١١٨م قَلْيَقْرَأِ الْقُرْآنِ الْقُرْآنِ عَلَى النَّاسِ عَلَىٰ مُكْثٍ ﴾ [١١٨هم الساء].

- وعلى المؤمن أن يجعل له حصة منه يومياً يقرأها بدون انقطاع، حتى لا يكون هاجراً للقرآن.
- ومن لم يستطع القراءة عليه أن يجعل له وقتاً يستمع فيه إلى القرآن فإن استماعه عبادة مثل قراءته.قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [١٠٠٤ الأعراف]، والقارئ له بكل حرف حسنة، والسامع له بكل حرف يسمعه حسنة كذلك.
- وأن القرآن يشفع لمن يتلوه يوم القيامة كما يشفع لمن يسمعه، ويشفع كذلك لمن يعلمه أو يفسره، أو يبين أحكامه وآدابه، ولمن يعمل به وفضل الله واسع.
  - نسأل الله التوفيق للعمل بآداب القرآن وأحكامه.



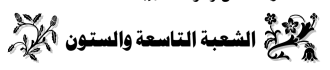
## حفظ شيء من كلام النبوة

قال ﷺ: 🔲 نَضَّرَ اللَّهُ امْراً سَمِعَ مَقَالَتِيَ فَحَفِظَهَا فَأَدَّاهَا كَمَا سَمِعَهَا ، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ لَيْسَ بِفَقِيهٍ 🌅 ٧١٩.

وقال تعالى: ﴿ وَمَاۤ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴾ [١٠٤٤]، وآتى هنا معناها أعطى، وعليه يكون المعنى:

وإن من علامة حب المؤمن لرسول الله:

- أن يتلمس أخباره.
  - وأن يهتم بحديثه.
- وأن يحفظ منه ما استطاع.
- وأن يوصله إلى غيره بكل ما يمكن، فإنه بذلك يكون ناشراً للدين والخير والفضيلة، ومبلغاً عن رسول الله على.



١١٩ رواه ابن عساكر عن زيد بن خالد الجهني.

# قيام الليل

قال تعالى يصف المؤمنين ويثنى عليهم في كتابه العزيز: ﴿ تَتَجَافَل جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِع يَدْعُونَ ﴾ [١٦١لسجدة].

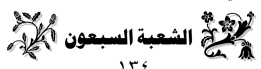
والتجافي يعنى التباعد، والمضاجع يعنى الفرش والأسرة التى ينامون عليها، ويضطجعون فوقها. والمعنى أن جنوبهم رضى الله عنهم، لا تستقر في راحتها ونومها، بل هى في حالة قلق ومجافاة للمضاجع.

والتجافي عن المضاجع: هو الابتعاد عنها مع حب النفس لها لملائمتها لطبيعتها ... فهم يجاهدون أنفسهم في الابتعاد عنها لأنها تشغلهم وتنيمهم عن محبوبهم الذي يحنون إليه في الليل، حنين من فقدت وحيدها، بل أشد وأعظم وإنما نضرب الأمثال لتقريب المعانى إلى العقول.

وقال الله تعالى يصف المؤمنين أيضاً: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَالْمُ مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَالْمُ مِنَ اللَّهِ مَا يَهُ اللَّهِ اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهُ مِن اللَّيْلُ اللَّهُ مِن اللَّيْلُ اللَّهُ مِن اللَّهِ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّالِيلُولُ اللَّهُ اللّ

وقيام الليل إما بالصلاة أو بقراءة القرآن أو بتعلم العلم، أو بالذكر والاستغفار والصلاة على النبى أو بأى لون من ألون العبادات والقربات، وسمى قياماً لأن أصحابه في حالة يقظة في طاعة الله والناس نيام من حولهم.

وقيام الليل هو الصلاة بالليل بعد العشاء وقبل النوم، بخلاف التهجد فإنه الصلاة بالليل بعد النوم، وكلاهما فرض في حق رسول الله على وسنة في حق المؤمنين، لقول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِمِـ لقول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِمِـ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ [٢ المزمل]، وقوله الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِمِـ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ [٢ المزمل].



## العفوعند المقدرة

وذلك إنما يكون عند تمكنك من عدوك وقدرتك على الإنتقام منه، أو قدرتك على الإنتقام منه، أو قدرتك على مجازاة من أساء إليك، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْكَ بِطِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ سُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [١٣٤] عن ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ سُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [١٣٤] ومران].

وكظم الغيظ حبسه في النفس وعدم الإستجابة له، والغيظ هو الألم الشديد، والضجر الذي يصيب الإنسان من إساءة عدوه، وكظم الغيظ من أخص صفات المتقين .... والعفو عن الناس يعنى مسامحتهم وعدم مؤاخذهم ومعاقبتهم على إساءهم، ولن يكون الإنسان من أهل العفوا إلا إذا كان يستطيع المجازاة والمحاسبة، أما إذا كان ضعيفاً ولن يستطيع الانتصار لنفسه فعليه أن يصبر وأن يحتسب، ويشكو إلى الحاكم إن كان لا يقدر على ذلك.

ثم ختم الآية الشريفة بقوله: ﴿ وَٱللَّهُ مُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾:

يعنى علاوة عن العفو عن المسئ، يقدم الإحسان والخير إليه؛ ... ويريد الله على من وراء ذلك انتشار روح المثالية العالية بين ربوع المجتمع الإسلامي، فإنه يمثل الفضيلة في أرقى درجاتها، فإذا رأى الناس هذه الآداب عشقوا الإسلام ودخلوا فيه: وورد أنه في غزوة ولله فجاء رجل منهم. حتى قام على رأس رسول الله بالسيف، فقال: من يمنعك مني؛ قال: الله! قال: فسقط السيف من يده فأخذه رسول الله وقال: مَنْ يَمْنَعُكَ؟، قال: كن خير آخذ، قال: تَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلا الله وَأنّي رسول الله؟ قال: أعاهدك على أن لا أقاتلك ولا أكون مع قوم يقاتلونك، قال: فخلى رسول الله سبيله فجاء إلى قومه فقال: جئتكم من عند خير الناس ...

فعفا عنه ﷺ، والرسول يبين بذلك سنة الإسلام، ومعاملته الكريمة.

١٢٠ عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: المستدرك على الصحيحين
 ١٣٥ \_

والمؤمن الذي يرجو عفو الله وإحسانه، يجب عليه أن يعطى العفو من نفسه لعباد الله، فقد ذكر أن عبداً كان يصب الماء على سيده، فسقط الإبريق من العبد فانكسر وأصيب السيد فغضب لذلك، فقال العبد له: ﴿ وَٱلۡكَ بَظِمِينَ ٱلۡغَيْظَ ﴾، فقال: كظمت غيظي، فقال العبد: ﴿ وَٱلۡعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ﴾، فقال: عفوت عنك، فقال: ﴿ وَٱللَّهُ مُحِبِّ اللَّهُ مُحِبِّ اللَّهُ اللَّهُ مُحِبِّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل



## حسن الإعتذار

وهو أن يعتذر المؤمن لمن أساء إليه بما يذهب غيظه وحنقه ويكون بذلك بعبارات رقيقة، وأدب كريم، حتى يستل من نفسه الكراهية والبغضاء.

ولا يجوز أن يكون الإعتذار أقبح من الذنب كما يقولون.

قال ﷺ: اتقوا غيظ القلوب ولو من دابة المناه وقال ﷺ: اتَّقُوا دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ ، وَإِنْ كَانَ كَافِرًا ، فَإِنَّهُ لَيْسَ دُونَهَا حِجَابٌ المَعْلُومِ ، وَإِنْ كَانَ كَافِرًا ، فَإِنَّهُ لَيْسَ دُونَهَا حِجَابٌ المَعْلُومِ ، وَإِنْ كَانَ كَافِرًا ، فَإِنَّهُ لَيْسَ دُونَهَا حِجَابٌ المَعْلَدِ .

وقد جاء في الحديث الشريف: { إِن ٱسْتَطَعْتَ أَنْ تُصْبِحَ وَتُمْسِيَ وَلَيْسَ فِي قَلْبِكَ غِشٌ لاَّحَدِ فَإِنَّهُ أَهْوَنُ عَلَيْكَ فِي الْحسَابِ السَّاسَ ...

١٢١ رواه أحمد وابن خزيمة وابن حبان عن سهل بن الحنظلية.

۱۲۲ رواه احمد وابو یعلی فی مسنده عن انس.

١٩٣٨ سُنذكر الحديث بتمامة لفائدته العظيمة في الكتاب، قال ﷺ قال التَّيُّ: «يَا بُئَيَّ! آكَتُمْ سِرِي تَكُنْ مُؤْمِناً، يَا بُئَّ! عَلَيْكَ بِاسْبَاغِ الْوُصُوءِ يُحَبُّكَ حَافِظَاكَ وَيُرَدْ فِي عُمُرك، وَيَا أَنَسُّ! بَالِغُ فِي الْإَغْتِسَالِ مِنَ الْجَنَّابَةِ فَإِنَّكُ كَنْجُ مِنْ مُغْتَسَلِكَ وَلَيْسَ عَلَيْكَ ذَنْبٌ وَلاَ حَطِيئة، تَبُلُ أَصُولَ الشَّعْرِ وَتُنقي الْبَشَرَة، وَيَا بَنِيَّ إِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَنْ لاَ تَزَلُ أَبَداً عَلَى وُصُوءٍ يُعْطَى الشَّهَادَة، وَيَا بَنِيَّ إِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَنْ لاَ تَزَلُ أَبَداً تُصَلَى عَلَيْكَ مَا دُمْتَ تُصَلَى، وَيَا أَنَسُ! إِذَا رَعَعْتَ فَأَمْكِنْ كُفَيْكَ مِنْ تُصَلَى وَلَيْكَ مَا دُمْتَ تُصَلَى، وَيَا أَنْسُ! إِذَا رَعَعْتَ فَأَمْكِنْ كُلَيْكُ مِنْ رَكْبُيكَ، وَالْفَهُ مِنْ وَمُقَيْكَ مِنْ عَنْبَيْك، وَيَا أَنْسُلُ بَيْنَ أَصَابِعِكَ، وَالْفَيْكَ عَنْ جَنْبَيْك، وَيَا بَنِيًّا إِذَا رَقَعْتَ أَنْ اللَّكُوعِ فَأَمْكِنْ كُلَقِيمُ صَلْبُهُ بَيْنَ إِذَا رَفَعْتَ رَأْسَك مِنْ الرَّكُوعِ فَأَمْكِنْ كُلُ عُضُو مِنْ اللَّهُ لاَ يَنْظُورُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى مَنْ لاَ يُقِيمُ صَلَيْهُ بَيْنَ إِنْهُ وَلِمُ اللَّهُ لاَ يَوْمَ اللَّهُ عَلْ مَا اللَّهُ اللهُ لاَ يَعْلُونُ وَلَا لَيْكُ مَا لَمُنَالِكُ مِنْ اللَّهُ وَلَا تَفْعُلُ وَاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ لَكُومِ وَ وَسُجُودِهِ، وَيَا بُويًا إِذَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَفْعُ إِقَاءَ الْكَلَبِ، وَلاَ تَفْتُونُ وَلَا لَوْلَكُ مَنْ لاَ يُقِيمُ صَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْكَ عَلَى عَلَيْكَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَقِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْكَ عَلَى عَلَيْكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللْكَلْمُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللْلَهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْكُولُ اللَّهُ ا

ومعنى هذا الحديث أن المسلم إذا انفضت الشحناء التى بينه بين أخيه، يعود قلبه إلى صفاءه وإلى محبة أخيه وعدم كراهيته.

- وإن حسن الإعتذار يستل السخائم من النفوس، والبغضاء من القلوب، وينتزعها كما تنتزع الشوكة من الجسد المعتل بها.
- ويجب على صاحب الحق أن يقبل الإعتذار من أخيه ولا يرده عليه لأن الله وصف المؤمنين بقوله: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [٣٧الشورى]، ويكون ذلك أدعى عند الإعتذار.

وَالالْتِفَاتَ فِي الصَّلاَةِ فَإِنَّ الاِلْتِفَاتَ فِي الصَّلاَة هَلَكَةٌ، فَإِنْ كَانَ لاَ بُدَّ فَفِي النَّافِلَةِ لاَ فِي الْفَرِيضَةِ، يَا بُؤَيَّ! إِنْ قَلْرِثَ أَنْ تَجْعَلَ مِنْ صَلاَتِكَ فَي بَيْتِكَ فَكَوْ عَيْرُ بَيْتِكَ، وَيَا بُؤَيَّ! إِذَا حَرَجْتَ مِن بَيْتِكَ فَلاَ يَقَعَنَّ عَيْنَكَ عَلَى أَنْ تَعْبُو فَإِنَّكَ تَرْجِعُ مَغْفُوراً لَكَ، وَيَا بُؤَيَّ! إِذَا دَخَلْتَ مَنْزَلَكَ فَسَلَمْ يَكُنْ بَرَكَةٌ عَلَى أَخْدِ مِنْ أَهْلِ القِبْلَةِ إِلاَّ سَلَمْتَ عَلَيْهِ فَإِنَّكُ تَرْجِعُ مَغْفُوراً لَكَ، وَيَا بَؤَيَّ! إِذَا دَخَلْتَ مَنْزَلَكَ فَسَلَمْ يَكُنْ بَرَكَةٌ عَلَى نَفْسِكَ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ فِي الْحِسَابِ، وَيَا نَفْسِكَ وَصَيِّقِ فَلَا يَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ فِي الْحَسَابِ، وَيَا بَؤَيَّا إِنِ اتَّبَعْتَ وَصِيَّتِي فَلَا كَعْرِيلُ مَنْ سُنِّتِي، وَمَنْ أَخْيَا سُنَّتِي فَقَدْ بَنِ اللَّهُ عَلَى كَانَ مَعِي فِي دَرَجَتِي فِي الْجَنَّةِ» (ع) وأبو الحسن الْقُطَّان في الطوالاتِ (طص) عن سعيد بن أَحْبِي مَنْ أَنْسٍ رضيَ اللَّهُ عَلَيْ الْمِالِيلِ وَالْمُوسِ عَنْ أَنْسٍ رضيَ اللَّهُ عَلَيْ الْمُوالِيلِ فَالْمُولِيلُ فَلَدْ الْمُولِيلُ الْمُولِيلُ الْمُؤْتِ، إِن النَّهُ عَلَيْ لَكُونُ هَيْءٍ فِي الْمُؤْتِ، إِن التَّبَعْ، وَمَنْ أَحْبُ إِلَى الْمُؤْتِ وَلَا لَكُونُ مَنْ اللَّهُ عَلَى الْمَوْتِ وَالْمُولِيلُ مَا الْمُؤْتِ وَلَى الْمُؤْتِ وَلَى الْمُؤْتِ اللَّهُ الْمَالِيلُ اللَّذَا وَلَالَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ مِنَ الْمُؤْتِ وَالْمُولِلُ اللَّهُ الْمُؤْتِ وَلَا أَسُولُ الْمَلِيلِ اللَّهُ الْمُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِى الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِى الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِيلُ مَا الْمُؤْتِ الْمُؤْتِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِى الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِى الْمُؤْتِ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِقِ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِيلُ عَلَيْلُ الْمُؤْتِيلُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْت

١٢٤ أَبُو نعيم عَن عليّ رضَي اللَّهُ عنهُ، جامع المسانيد والمراسيل



## التوكل على الله

وهو كمال الثقة بالله، والإطمئنان إليه سبحانه، والإعتماد عليه جل شأنه:

- والتوكل على الله ناشئ من اعتقاد المؤمن أن الله حسيب ورقيب، وقائم على كل شئ.
- والتوكل على الله أمر عقائدى، يتعلق بالقلب والنفس وليس التوكل عملاً من أعمال الجوارح كما يفهم بعض الناس فيقعدون عن العمل، والحركة والتكسب، ويقولون هذا هو التوكل على الله. وذلك جهل بدين الله، فإن لكل جارحة من الجوارح عملاً لا بدلها من أداءه.
- والتوكل على الله هو عمل القلب واعتقاده، وأما الأسباب فهى عمل الجسم وحركته، فإن الله لم يخلق شيئاً عبثاً، وأن السماء لا تمطر خبزاً ولا لحماً، ولا فاكهة، ولا إداماً، ولا كساءاً، ولا سكناً ولا علاجاً، ولا تمطر ذهباً ولا فضة وإنما ذلك يكون بكد الإنسان وسعيه في الأرض، وجهاده في طلب الرزق.

وكان سيدنا عمر في يجد بعض الناس وقد انقطعوا لعبادة الله في وتركوا الأعمال، فيقول لهم: من أنتم؟ فيقولون: المتوكلون. فيأمرهم بالخروج للعمل في عمارة الدنيا، وفي التكسب، وفي طلب الأرزاق من وجوهها المشروعة، ويقول لهم: بل أنتم المتواكلون أى المتكاسلون، المتقاعدون عن الجهاد في الأعمال وطلب الأرزاق وعمارة هذه الحياة، وقد وروي أنّ عيسى عليه السلام رأى رجلاً فقال: ما تصنع؟ قال: أتعبد. قال: من يعولك؟ قال أخى. قال: أخوك أعبد منك.

١٢٥ ربيع الأبرار، وعيون الأخبار، العقد الفريد وغيره، وقد اشتهر على أنه حديث نبوى وليس بحديث.
 ١٣٨ \_

# وقال ﷺ: $\square$ مَا أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا قَطُّ ، خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ ، وَإِنَّ نَبِيَّ اللَّهِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام ، كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ $\square$ ٢٦ َ

وذكر رسول الله لسيدنا داود في هذا المقام، لأنه كان ملكاً وعنده المال الوفير والخير الكثير، ومع ذلك فقد كان يعمل بيده آلات الحرب وأدوات الجهاد، ويبيعها وينفق منها، فلم يشغله الملك والسلطان والجاه عن العمل والتكسب، فما بال هؤلاء الناس الذين ينادون بترك العمل والإنحراف عن دين الله القويم!!، وهل خلق الله الإنسان إلا للعمل؟ .. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَلٍ ﴾ [عاليد]. والكبد هو التعب، والمشقة من آثار العمل بجد ونشاط إلى يوم موته ولقاء ربه، بدون تعطل أو تبطل.

وقال تعالى: ﴿ وَقُلِ آعْمَلُواْ فَسَيَرَى آللَّهُ عَمَلَكُرٌ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [مرالنوبة]. والعمل الذي أمرنا الله به، يتنافي مع القعود والبطالة والكسل، والمؤمن الصادق ينفذ أمر الله في كل شئ، وليس في جهة دون أخرى، فإن الله خلق لنا الدنيا لنعمرها بقدر حياتنا فيها وانتفاعنا بها، وخلق لنا الآخرة لنعمل لها بقدر بقاءنا فيها وسعادتنا بها.

وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رّزْقِهِـ ۚ وَإِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [١٥سك]، أمرنا الله بالمشى في مناكب الأرض:

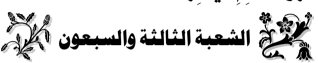
والمشى هو السير برفق وتأن، والسعى بنظر وتأمل، حتى نتعرف على مكان الأرزاق والأقوات، والخيرات والمعادن، التى جعلها الله في الأرض المذللة والمسخرة لنا، فنستخرجها بالزراعة والصناعة والعلم والخبرة، ونأكل ونشرب ونلبس من رزق الله الذي استودعه لنا من خزائن الأرض.

ألا فليتأمل المسلمون القرأن، ويتفهمون معانيه، فلم يفرّط الله في القرآن من

١٢٦ رواه البخارى وأحمد عن المقدام.

شئ مما يحتاجه الناس في دنياهم وآخرتهم، لأنه التوجيه الإلهى الأخير، الذي جمع الله فيه للإنسانية خيرى الدنيا والآخرة.

قال ﷺ: الله عَمَنْ سَعَى على عياله فَفي سبيلِ الله المَّلَانَ وقال أيضاً: السَّاعي عَلَى الأَرْمَلَة وَالْمسْكِينِ، كَالُمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللّهِ، وَأَحْسِبُهُ قَالَ : وَكَانْقَائِم لاَ يَفْتُرُ وَكَالْصَائِم لاَ يُفْطَرُ الْمُلاَ



#### الإستغفار

- وهو طلب المغفرة من الله تعالى.
- والمغفرة هي ستر الذنب حتى لا يظهر في كتاب المذنب، ولا في عالم الأرض والسماء، ولا يذكره أحد من الإنس والجن والملائكة. لأن الله إذا غفر ذنب العبد، محاه من صحائف أعماله، ولم تضره معصيته، ولا يسوءه ذنبه.

قال تعالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [٢٠١لزمل]، وهذه الآية من أعظم آيات الرجاء في كتاب الله وكال فقد قررت أن المؤمن إذا استغفر الله من ذنبه، فإن الله غفور يغفرله ذنبه، ورحيم يعطف عليه ويرحمه من محاسبته عليه، لأن العبد الطالب للمغفرة قد استشعر فداحة ذنبه وأيقن بضعف نفسه عن تحمل عذاب الله ووعيده، وأيقن كذلك بوسعة رحمته وعظيم مغفرته، وأن الله وعد المستغفرين بالغفران وأن الله لا يخلف وعده، فلجأ إليه مستغفراً وتائباً ... قال الله تعالى:

١٢٨ صحيح مسلم عن أبي هريرة رهيه

﴿ فَقُلَّتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا يُرْسِل ٱلشَّمَآءَ عَلَيْكُر مِّدْرَارًا وَيُمْدِدَكُر بِأُمُوالِ وَبَنِينَ وَيَجَعَل لَّكُرْ جَنَّتٍ وَيَجَعَل لَّكُرْ أَبْهَراً ﴾[١٠-١١ن].

وقد أثنى الله على المستغفرين بالأسحار، لأنهم يستغفرون ربهم من نومهم الذي حجبهم وقتاً من العمر عن ربهم وعن عبادته إذ أهم لم يرتكبوا ذنباً يستغفرون منه ربحم، ولكنه من باب (حسنات الأبرار سيئات المقربين)، وللمستغفرين مشاهد جلت عن الحصر والعد، فقد يستغفرون الله من عبادتهم وقرباتهم، ومجاهداتهم ومشاهداتهم، فضلاً عن سهوهم وغفلاتهم ونومهم وشهواتهم المباحة، وأكلهم وشربهم وقد يستغفرون الله من علمهم وعملهم، فقد قال الإمام أبو العزائم هه:

استغفر الله من علمي ومن عملي استغفر الله من طمعي ومن أملي استغفر الله من صوم عجبت به ومن صلاة بها قد صرت في وجل



## التوية

وهي ندم القلب، وأسف النفس، على ما وقع من المؤمن من المعاصي والمخالفات.قال ﷺ: 🔲 النَّدَمُ تَوْبِهُ 🌅 ۱۲۹، وقال الله تعالى: ﴿ وَتُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُوْمِنُونَ لَعَلَّكُرْ تُفْلِحُونَ ﴾ [٣١الور].

وحقيقة التوبة:

- الإقلاع عن المعصية وتركها.
  - والبعد عنها وعن أسباكها.
- وكراهية المعصية وعدم التطلع إليها خوفاً من الله على وخشية من جلاله

١٢٩ رواه الديلمي عن ابن عمر.

رهبة من عقابه.

- واستبدال المعصية بعمل الصالحات والطاعات التي تقابل هذه المعصية، فالسرقة مثلاً. الطاعة التي تقابلها رد قيمة المسروق لأصحابه إن أمكن أو الإعتذار إليهم بأى صورة. أو البذل والتصدق والإنفاق. إن لم يمكن شئ مما تقدم، فإن الحسنات يذهبن السيئات، على أن تكون الحسنات مما يقابل السيئات فتكفرها.
- وهكذا نجعل لكل معصية طاعة تقابلها، فإن ذلك من شروط قبول التوبة، فإن لم تستطع فإن الله تواب كريم.

| هُ حَفَظَتَهُ ذُنُوبَهُ ، وَأَنْسَى    | يِّدُ مِنْ ذُنُوبِهِ أَنْسَى اللَّ | : [ إِذَا تَابَ الْعَبْ   | وقال ﷺ                        |
|----------------------------------------|------------------------------------|---------------------------|-------------------------------|
| بَامَةٍ وَلَيْسَ عَلَيْهِ شَاهِدٌ مِنَ | نَتَى يَلْقَى اللَّهُ يَوْمُ الْقِ | الِمُهُ فِي الأَرْضِ ، حَ | ذَٰلِكَ جَوَارِحَهُ وَمَعَ    |
| عوبة و الْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ         | التوبة تغسل الح $\Box$             | ١٣، وقال ﷺ: 🛚             | الله بذَنْب $\square^{\cdot}$ |
|                                        |                                    |                           | السَّيِّئَات السَّيِّئَات     |

وقد جعل الله باب قبول التوبة مفتوحاً للمؤمنين إلى ما قبل بلوغ الروح الحلقوم. وذلك فضل من الله على المؤمنين والله ذو الفضل العظيم.

وما ذكرناه هو توبة المؤمن من ذنبه، أما توبة الله سبحانه على عبده:

فهى توفيقه العبد إلى التوبة وإعانته عليها وتبغيضه في المعاصى والمخالفات، قال تعالى: ﴿ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ وَ فَ قُلُوبِكُرٌ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ [٧الحورات]. وتوبة الله على عبده عطفه عليه، وتفضله على عبده برحمته ومغفرته ومحبته. ورجوعه سبحانه إلى التائب بعوارفه ومننه ولطائفه قال تعالى: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ﴾ [١١٨ التوبة]، والفضل من الله وإلى الله. أسأل الله عَلَيْ أن يتوب

۱۳۰ رواه ابن عساكر عن أنس.

١٣١ رُوَّاه أبو نعيم في الحلية عن شداد بن قوس.

علينا حتى نتوب إليه توبة نصوحا خالصة لوجهه الكريم إنه مجيب الدعاء.



#### صدقة السر

| وهو أن تعطى أخاك المحتاج من مالك ما يساعده على قضاء حاجته، من غير                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أن يعلم بك أحداً إلا الله.قال ﷺ: 🔲 وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ أَخْفَاهَا لا تَعْلَمُ شِمَالُهُ |
| مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ ۗ ١٣٢ وهذا الرجل ضمن السبعة الذِّين يظِّلهم الله بظل عرشَه يوم             |
| القيامةُ، يُومُ لا ظل إلا ظله ومعنى أن شماله لا تعلم ما أنفقت يمينه، أنه لا يذكر هذه              |
| الصدقة فيما بينه وبين نفسه وينساها، فكأنها لم تكن وكأنه لم ينفق شيئاً. وهذا كناية                 |
| عن شدة التستر والكتمان، لأن المؤمن إنما يعامل الله ﷺ.                                             |
| والله يعلم السر وما هو أخفي من السر، قال ﷺ: طَهُوَ السِّرِّ تُطْفئُ                               |
| غَضَبَ الرَّبِّ $oxdotsim 1^{n}$ وكم نحن في أمس الحاجة إلى أن يرفع الله عنا غضبه ومقته، فإننا     |
| عبيد ضعاف ومساكين، ولا نقدر على تحمل شئ من غضب الله القوى الجبار، وفي                             |
| بعض الكتب قال لقمان الحكيم: 🗌 <b>وان كنت بين الناس فاحفظ لسانك. واذكر</b>                         |
| اثنين وانس اثنين اما اللذان تذكرهما فالله والموت واما اللذان تنساهما                              |
| احسانك في حق الغير واساءة الغير في حقك 🌅 ١٣٤.                                                     |
|                                                                                                   |

وقال الله ﷺ ﴿ إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ ۖ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا اللهِ اللهُ اللهُولِيَّالِمُ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُوالل

١٣٢ متفق عليه من حديث أبي هريرة وأبي سعيد معاً.

۱۳۳ رواه القضاعي عن ابن مسعود.

<sup>1</sup>٣٤ تفسير تنوير الأذهان وتفسير حقى : وفي بعض الكتب قال لقمان الحكيم: { خدمت اربعة آلاف نبي واخترت من كلامهم ثماني كلمات. ان كنت في الصلاة فاحفظ قلبك. وان كنت في بيت الغير فاحفظ عينيك. { وان كنت بين الناس فاحفظ لسانك. واذكر اثنين. وانس اثنين. اما اللذان تذكرهما فالله والموت. واما اللذان تنساهما احسانك في حق الغير واساءة الغير في حقك }.

[٢٧١البقرة]، ولو أمعن المؤمن النظر لوجد أنه في الحقيقة إنما يتصدق على نفسه لا على غيره. قال الله تعالى: ﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾ [١٧إسراء]

وهل إذا أكرم الإنسان نفسه وبرَّها به يقول لغيره أو لنفسه: أنا أحسنت إلى نفسي بكذا وكذا؟! ... ﴿ وَمَا تُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ يَجَدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَلَمْ اللهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَمَ أُجْرًا ﴾ [١٦المزمل]. فإن المؤمن إنما يقدم لنفسه لا لغيره، كما بينت الآيتان الكريمتان، ومع ذلك فإنه يجد ما قدمه لنفسه مدخورا له عند الله ﷺ، وقد نما وزاد، وتعاظم وتكاثر، من غير حد ولا عد. فسبحان ذي الفضل العظيم والأجرالكبير.



وهي التي تسمى بصلاة السنة والنافلة والرغيبة، وهي كثيرة، من أهمها:

- السنن التابعة للفريضة ... كسنة الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء والجمعة.
- وكذلك سنة العيدين، والضحى، والوتر، وصلاة النازلة، وصلاة الخوف، والكسوف، والإستسقاء، وهو طلب إنزال الماء من الله كل عند الجفاف والشدة.
  - وسنة التهجد وقيام الليل.

# شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ ، وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ ۖ ١٣٥.

أما سنن العادات كالأكل والشرب واللباس والنوم والمشى وقضاء الحاجة، والشكل الظاهر، فإنحا كلها لم تكن بمثابة سنة العبادات، بل لو أن مسلما ترك سنة الصبح مرة واحدة في عمره، وعمل كل سنن العادات، ولم يترك منها شيئاً طول عمره، ما تساوت هذه السنن كلها مع ترك سنة الصبح مرَّة واحدة في العمر كله، فإن صلاة سنة الصبح مرَّة واحدة خير من عمل هذه السنن كلها طول العمر عند الله وعند رسوله وعند أئمة الهدى، .... ألا:

- فليتدبر ذلك الأخوة المتشددون على أنفسهم وعلى المسلمين في السنن العادية والشكلية.
  - وليجاهدوا في حمل أنفسهم وحمل المسلمين على التمسك بفرائض الله أولا.
    - والبعد عن محارم الله ثانياً.
    - ثم بعمل سنن العبادات ثالثاً.

فإننا إذا وصلنا إلى ذلك نكون قد بلغنا بفضل الله قمة الهداية والرشد، والله من وراء القصد وهي الهادي إلى سواء السبيل.

#### وكذلك:

- صلاة التطوع.
- وحج التطوع، وعمرة التطوع، وصدقة التطوع.
- وجميع سنن العبادات من الأذكار الواردة والاستغفار...
- والصلاة على النبي على، وغيرها من نوافل العبادات التي رغب فيها

١٣٥ متفق عليه.

الإسلام وندب إليها المسلمين، وحثهم على القيام بها رغبة في المزيد من فضل الله ورضوانه.



#### المحافظة على فروض الكفاية

فإن أكثر المسلمين يتهاونون فيها رغم أنما أكبر من السنة المؤكدة بكثير، نظراً لأن فرض الكفاية هو الذي إذا فعله بعض المسلمين سقط فعله على الباقين، ومن هنا تقاون كثير من المسلمين فيه. وحرموا من الأجر العظيم الذي يمنحه الله لمن يفعله ويؤديه، وهي ظاهرة سيئة في المسلمين، لأن المسلم أحرص الناس على ثواب الله ومغفرته ورحمته. وإن المسلم لا تفوته فرصة عن تحصيل فضل الله وغفرانه ما دام ذلك في استطاعته، والمسلم لا يزهد أبداً في هذه الخيرات والهبات الإلهية، ومن فروض الكفاية، طلب العلم وصلاة الجماعة، وصلاة الجنازة ورد السلام.

فإننا نجد المسلمين مثلاً يشيعون جنازة أخ لهم إلى الدار الآخرة، وعند أداء الصلاة عليه، نجدهم قد وقفوا أمام المسجد ينتظرون إنتهاء الصلاة على الجنازة، وكأنهم ليسوا مطالبين بحا، وكان في استطاعتهم أن يؤدوا هذه الفريضة مع من يؤديها، ويأخذوا نصيبهم من رحمة الله مثل إخوانهم المصلين على الجنازة، وكلما كثر المصلون على الجنازة، كلما كانت رحمة بحا وبحم أعظم، فإن المصلين عليها يشفعون لها بين يدى الله، والله لا يرد شفاعة المؤمنين ... قال على: الشفعوا تُوْجَرُوا المسلمين المسلمية المؤمنين ... قال المنافعة المؤمنين ... قال المؤمنين ... قال المنافعة المؤمنين ... المؤمنين ... المؤمنين ... قال المؤمنين ... قال المؤمنين المؤمنين ... والمؤمنين ... المؤمنين ... المؤمن

والصلاة على الميت حق من حقوقه في رقبة الأحياء، وخاصة أهله وأقاربه، وأرحامه وجيرانه، وأصدقاءه ومعارفه، وكل من شهد جنازته، فعلينا أن نرعى هذا الواجب لأننا جميعاً مقبلون على الموت وقادمون إليه، وكلنا في أمس الحاجة إلى كثرة

١٣٦ رواه ابن عساكر عن معاوية.

الشفعاء لنا والمصلين علينا.

نسأل الله لنا وللمسلمين التوفيق والهداية إلى كل خير إنه ولى المؤمنين.



#### زيارة القبور

وهي سنة من سنن الإسلام، من أجل الموعظة والتذكرة ومن أجل الدعاء والترحم على الأموات، وفاءا لهم وبراً بهم، وإحسانا إليهم، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنسَوُا اللَّهُ مَن بَيْتَكُمْ ﴾ [۱۳۳۷البقرة]، فأهل القبور قد فارقونا بعد أن قدموا لنا الواجب عليهم ديناً ودنيا، ولذلك فإن لهم الفضل علينا وصنيع عندنا لا ننساه، ولا يجوز أن ننساه، والموت لا يقطع الصلات التي بيننا وبينهم، والصلات بعد الموت صلات روحية ومعنوية، وليست مادية.

وكذلك قراءة القرآن للأموات يصل ثوابها إليهم ما دام قد قرأه من أجلهم، فإن القرآن لما قرئ له، لأنه كلام الله، وصفة الله، التي يرحم بها ويثيب بها، وكذلك يعذب بها. قال تعالى: ﴿ الْمَرْ ﴿ يَلُّكُ ءَايَنتُ ٱلْكِتَبِ ٱلْحَيْكِيمِ ﴿ هُدًى وَرَحُمّةً لِللَّمُحْسِنِينَ ﴾ [نقان]، والمحسنون هم الذين أحسنوا إلى أنفسهم بالإيمان والعمل الصالح والقرآن رحمة لهم في الدنيا والآخرة, ولم يكن في الدنيا فقط لأن الآية الشريفة عامة ومطلقة، لم تقيد ولم تخصص بشئ من قرآن أو سنة. قال الله تعالى موضحاً هذا المعنى كذلك: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحُمّةٌ لِللَّمُؤْمِنِينَ ﴾ [١٨١لإساء]. فقد المعنى كذلك: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحُمّةٌ لِللَّمُؤْمِنِينَ ﴾ [١٨١لإساء].

صار القرآن يتنزل منه الشفاء والرحمة للمؤمنين، والشفاء إنما يكون من الأمراض الخلقية والدينية والإجتماعية.

والرحمة عامة تتنزل من القرآن للمؤمنين في الدنيا والآخرة، وذلك فضل الله علينا خاصة، وكان فضل الله علينا كبيراً ولا يقيده أحد، ولا يمنعه أحد ولا يخصصه أحد، قال تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَّلاً كَبِيرًا ﴾ [١٤١٤ حراب].

#### # ومن السنة:

- أن يسلم الزائر على من يزوره من أهل القبور فإن الأرواح تسمع السلام وترده على صاحبه.

# وزيارة القبور سنة للرجل والمرأة على السواء:

- ويجب على المرأة أن تلتزم بآداب الإسلام عند الزيارة.، لأنها إنما تزور المقابر لترقيق مشاعرها، وتحذيب نفسها وتتذكر الموت ولقاء الله، وتترحم على أهلها كالرجل تماماً، لأن الرجل والمرأة في أحكام الإسلام سواء، إلا ما كان خاصاً منها بالرجل فيجرى عليه حكمه دون المرأة،

١٣٧ رواه الخطيب وابن عساكر عن أبي هريرة.
 ١٣٨ رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة.

كذلك ما كان خاصاً بالمرأة من الأحكام فإنه يجرى عليها فقط دون الرجل.



## إماطة الأذى عن الطريق

ومعناه إبعاد الأذى والضر من طريق الناس، فإن ذلك العمل من سنة الإسلام، لأن تعبيد الطريق وإصلاحه وتذليله للمارة، شعبة من شعب الإيمان.

قال سيدنا عمر على: لو أن بغلة عثرت بالشام لكنت مسئولا عنها يوم القيامة. فقالوا له: ولم يا أمير المؤمنين؟ قال: لأننى مسئول عن تعبيد الطريق لها.

#### يدخل في ذلك أنه:

- لا يجوز للإنسان أن يقف في عرض الطريق بدابته أو سيارته يعطل المارة.
  - كذلك يحرم حرمة كبيرة أن يقطع أحد الطريق ويخوف الناس ويرهبهم.
- وكل مسلم عليه أن يعمل ما يستطيع عمله بالنسبة لمنع الأذى عن الطريق، فقد يجد الإنسان حجراً، أو خشبة، أو شجرة، أو حائطاً مائلاً ويمكنه أن يبعده عن الطريق فليفعل، لأن الكل مطالب بشعائر الإسلام وشعب الإيمان.
- ومن آداب الطريق أيضاً إنك إن وجدت حادثة فعليك أن تنتظر لعلك تستطيع أن تقدم معونتك أو خبرتك لتخفف من آثارها.
- ومن آداب الطريق أن تذكر الله عند كل مشهد من مشاهده، عند صعودك

عاليا، أو هبوطك منخفضاً، أو دخولك بلداً من بلاد الله، فإن ذلك أيضاً من إماطة الأذى عن الطريق، فإن نسيان الله أثناء السفر أذى وضرر على المسافر وعلى من معه، والأمور المعنوية مرتبطة بالأمور الحسية، هذا وبالله التوفيق والسداد.

- ومن إماطة الأذى عن الطريق تأمينه وسلامته من كل من يتعرض للمسافرين فيه بسوء، والطريق يشمل الأرض والبحر والجو.

وإذاكان هذا لازما في الطرق المحسوسة .....

فإنه في طريق الله ألزم!!

فإن إماطة الأذى عن طريق الله ورسوله:

- من الصادين عن دين الله!
  - والمتهاونين بدين الله!
  - والمتشددين في دين الله!
- والشاطحين عن النمط الوسط في دين الله!
  - والمشترين الدنيا بدين الله!
- والمتسترين وراء الدين لأى هدف من الأهداف!

فإنهم جميعاً أذى وضرر كبير يجب تنحيته عن طريق الله ورسوله علي.

فإن كان تأمين الطرق البحرية والأرضية والجوية واجب:

فإن تأمين طريق الله ﷺ أعظم وجوباً .. حتى ينساب الإسلام إلى الناس في قنواته الشرعية ... فيهدى عقولهم ... ويروى قلوبهم بالحكمة والبيان الكريم ... كما

ينساب الماء العذب في قنواته المعدة لجريانه، ليروى الزروع، ويسقى الضروع ويحيى الأرض الميتة بإذن الله.

ونكتفى إلى هنا في بيان شعب الإيمان ....

لأن شعبه أكثر من ذلك ...

وإن حديث رسول الله علم الله عل

فإن المقصود بالعدد فيه التكثير وليس التحديد، وذلك كقول الله تعالى: ﴿ إِن تَسْتَغْفِرْ لَمُهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِر ٱللَّهُ لَمُهُمْ ﴾ [١٨التوبة] ... فليس المراد تحديد الاستغفار بهذا العدد بحيث لو استغفر لهم إحدى وسبعين أو ثمانين مرة مثلاً، يغفر الله لهم، وإنما المراد أنك مهما استغفرت لهم ولو أكثرت في ذلك فلن يغفر الله لهم، لأنهم كفروا بالله ورسوله، وإن الله لا يغفر لمن كفر به وبرسوله أو أشرك بالله شيئاً.

أسأل الله كال أن يجعلنا من الذين يتعلقون بشعب الإيمان ويعتصمون بها.

﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِىَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [١٠١ آل عمران] ....

إنه مجيب الدعاء ....

وصلى الله على سيدنا محمد .... الذي علمنا ما لم نكن نعلم وعلى آله وصحبه وسلم .... وسلام على جميع الأنبياء والمرسلين وآلهم ....

والحمد لله رب العالمين ....

### الخاغت

إن الخير الذي أفاض الله على العبد المسكين، لا يستطيع عداة ولا حصرة، وإن عجزى عن شك الله جلت نعمه وأيا ديم، هو وسيلني إلى عفوة ومغفرته، وإن لى ذفوباً وأوزاراً عظاماً . . خنيت عن الناس ولكن الله يعلمها، وقد سترها الله على في هذا الدنيا، فضلا منه وحلماً . . وأنى أتوجه اليم سبحانه بخاة حييم ومصطفاة ، أن يسترها على ويغفرها لى في الآخرة، كما سترها على في الدنيا . . . .

وأن يغفن لى ولوالدى وللمؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات الأحياء والأموات، . . . . إنه حسبنا ونعمر الوكيل . . . . ولاحول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وإنى أمرجو من إخوانى المسلمين الذين يطلعون على هذا الكناب ان وجدوا فيم ثغرة يلنمسون لي العذم، ويسألون الله لى المغفرة فإنى عبد خطاء، ذو جهالات وسيئات ﴿ وَمَا أُبِرِّئُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةً بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَرَيِّنَ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾. [٢٥يوسف]. . وإن وجدوا فيم خيراً فهو من الله على ممن نظرات مرسوله على فيحمدون الله جل شأنم، ويشكون مرسول الله على من ون من الله على من الله على اله على الله على اله على اله على الله على اله على اله على اله على اله على الله على اله على اله

وأسأل الله الحليم الكريم أن ينقبلني والمسلمين جيعاً بقبول حسن، وأن يكلاني وإياهم خفظه ومرعاينه . . .

إنه نعمر المولى ونعمر الحفيظ.

والصلاة والسلامرعلى خاتمر سلسالله وأنبياء ....

وعلى آلم وصحبه أجعين.



# نبذة عن حياة العارف بالله تعالى الشيخ محمد على سلامة الشيخ محمد على سلامة ( مدير مديرة أوقاف محافظة بوسعيد سابقاً ) أولاً: حياته:

ولد رضى الله تعالى عنه وأرضاه، فى العشرين من نوفمبر سنة ألف وتسعمائة وثمانية وعشرين ميلادية بمدينة ههيا بمحافظة الشرقية، وحفظ القرآن الكريم، وأتمَّ تجويده وقراءته بالقراءات السبع المتواترة فى صباه، ثم التحق بمعهد الزقازيق الدينى، وأتمَّ فيه دراسته الإعدادية والثانوية.

وقد عين إمامًا فى وزارة الأوقاف بالثانوية العامة فى محافظة أسوان سنة ١٩٥٤م بعد مسابقة نجح فيها عملتها الوزارة لذلك، والتحق بكلية أصول الدين التابعة للأزهر الشريف بالقاهرة، حتى حصل فيها على درجة الإجازة العالية فى المدعوة والإرشاد سنة ١٩٦٠م، هذا بالإضافة إلى أنه قد سلك طريق التصوف على منهج الإمام أبى العزائم هذه، وترقى بعد ذلك فى المناصب القيادية بوزارة الأوقاف حتى وصل إلى درجة مدير عام لمديرية الأوقاف ببورسعيد سنة ١٩٧٤م.

هذا وقد فاز بالمركز الأول في المسابقة التي أجرتها وزراة الأوقاف بين الأئمة في كتابة موضوع يبين ناحية من نواحي عناية الإسلام بالإنسان وذلك عام وكان بحثه بعنوان (حقوق الإنسان في الإسلام) وتسلم الجائزة من السيد رئيس الجمهورية في الاحتفال الذي أقيم بهذه المناسبة يوم الأربعاء ٢٨ من رجب ١٤١١ هجرية الموافق ١٣ من فبراير ١٩٩١م، وكان من جملة التكريم تأدية فريضة الحج على نفقة الوزارة في هذا العام، وقد لقي ربه أثناء قيامه بتأدية هذه الفريضة بمكة المكرمة، ودفن بالمعلى يوم الأحد ٤ من ذي الحجة ١٤١١ هجرية، الموابق عمر يناهزثلاثة وستين عاماً.

## ثانياً: جهاده.

كان رضى هي من العلماء العاملين الداعين إلى الله كل على بصيرة، وقد نذر نفسه وماله وحياته كلها لله كل وقام في سبيل ذلك بما يلي:

- 1. أسس جمعية الدعوة إلى الله فى عام ١٩٨٥م، وأعلن أن بغيتها العمل على إنحاء التمزق والتفرق الذى أصاب المسلمين، والعمل على توحيد صفوفهم وجمع شملهم، وبيان المنهج الأمثل للدعوة إلى الله على بالحكمة والموعظة الحسنة والقدوة الطيبة.
- 7. عالج فى زياراته التى لا تنقطع ومحاضراته التى لاحصر لها وكتبه، الظواهر الاجتماعية المكبرى بالوصف والتحليل ووضع العلاج المناسب لها من القرآن والسنة كظاهرة الغش، والمشكلات الاقتصادية، وقضية انتشار المخدرات، والمشكلة السكانية، ومعاملة غير المسلمين فى المجتمع المسلم وقيمة الوقت والتهاون بالصلاة وغيرها.
- ٣. تحدث عن هموم العالم الإسلامي ووصف الطريق الصحيح لإصلاح أحوال المسلمين، وبين الكيفية التي يتم بها عودة الروح الإسلامية، وتطبيق أحكام الشريعة الإسلامية، ومسئولية الأمة في تبليغ المدعوة الإسلامية، ودور العلماء الأجلاء في الرد على المستشرقين، واستشرف بروحه الصافية المعارك الإسلامية الكبرى المعاصرة ووصفها وصف الخبير العالم ببواطن الأمور، وذلك قبل وقوعها وذلك كمعركة العاشر من رمضان وحروب العراق.
- عالج رضى الله عنه ظاهرة الخلاف فى الصحوة الإسلامية المعاصرة بكل خبرة وإمعان وأبان شبهاتها ووضح الطريقة السديدة فى تناولها ومعالجتها حتى يظل شمل المسلمين مجتمعًا.
- ه. لم ينس أهم أساس فى بناء المجتمع المسلم وهو الأسرة فأولاها عنايته، وبين المنهج الإسلامي فى تربية النشء، ومدى عناية الإسلام بالمرأة، وكيفية

تكوين الأسرة الفاضلة.

7. بين بحاله وخلقه وقاله التربية الروحية الصافية التي يحرص عليها التصوف الإسلامي الصحيح، وكشف أحوال المدعين والمنتسبين زورًا وباطلا إلى الصالحين بأن جعل القياس الصادق للحكم على أحوال الصالحين هو موقفهم من الشريعة المطهرة وموقف الشريعة منهم.

ثالثاً: تَماثُه العلمي: ترك الله ستة وعشرين كتابًا تشمل كل نواحي الحياة الإيمانية في المجالات الآنية وهي مقسمة كالتالي :

### أولا: الفتاوى والأحكام:

- ١. مصابيح على طريق الإيمان ( ثلاثة أجزاء).
  - ٢. من منابع الدين الحنيف.
  - ٣. حكمة الحج وأحكامه. (طبعتان)
    - ٤. الصوم عبادة ومجاهدة.

### ثانيًا: العقيدة الإسلامية:

- ٥. التوحيد في القرآن والسنة. (طبعتان)
  - ٦. علامات وقوع الساعة. (طبعتان)
    - ٧. حوار حول غوامض الجن.
- مواقف بعض الأنبياء والرسل في القرآن الكريم.
  - ٩. أيام الله.
  - ١٠. شعب الإيمان. (طبعتان)
    - ١١. الإسراء معجزة خالدة.

## ثَالًا: الأسرة المسلمة:

- ١٢. توجيهات في بناء الأسرة.
- ١٣. حقوق الإنسان في الإسلام.
- ۱۶. قبس من معانى سورة النور.

٥١. خواطر إيمانية حول تنظيم الأسرة والمشكلة السكانية.

#### بابعا: الدعوة الاسلامية

- ١٦. كيف يدعو الإسلام الناس إلى الله؟ (طبعتان)
  - ١٧. الإنسان الوسط.

#### خامسًا: التصوف الإسلامي.

- 11. الإمام أبو العزائم كما قدم نفسه للمسلمين. (طبعتان)
- ١٩. أنوار أهل التحقيق في وصول أهل الطريق. (طبعتان)
  - ٠٢. عبادة المؤمن اليومية. (طبعتان)
    - ٢١. قطرات من بحار المعرفة.
- ٢٢. شرح الفتوحات الربانية في الصلوات على خير البرية للإمام السيد محمد ماضي أبي العزائم. (ثلاث طبعات)
- ٢٣. الجواب الشافى على أسئلة الحكيم الترمذى فى كتاب ختم الأولياء. (طبعتان)
  - ٢٤. ندوة عن التصوف.
  - ٢٥. بريد إلى القلوب ( جزءان).

#### سادسا: الحدث الشرنف:

٢٦. من هدى النبوة (جنوءان): وفيه شرح هم مائة واثنين من الأحاديث الشريفة بلغة مبسطة مسهلة وقدمها فى حلقات بإذاعة القناة وقد جمعت في هذا الكتاب.

### سابعًا: تراثه الصوتي:

حبا الله على الشيخ السيخ السي

هذا غير الكم الهائل من شرائط التسجيل المسجل عليها دروسه الدينية فى كافة المناسبات الدينية والإسلامية، والآداب الربانية، والتربية الروحانية.

## ثامناً: موقع الشيخ على شبكة المعلومات (الإنترنت):

وقد قام أحباب الشيخ المنتاء موقع على شبكة الإنترنت يحتوى على كتبب الشيخ وتراثيه العلمي والصوتى ورابط الموقع : والصوتى ورابط الموقع : والصوتى ورابط الموقع وكتابة وأبنائه بتفريغ وكتابة الشرائط المسجلة من دروس وخطب ولقاءات، وتحويلها أيضاً إلى ملتيمديا رقمية لنشرها على الموقع لتعم فائدتما بلاد الدنيا أجمعها إن شاء الله تعالى.

كما أننا نقوم والحمدلله بإعادة طباعة ونشر تراث الشيخ المطبوع فى ثوب جديد وحديث بعد تحقيق مادته العلمية ومراجعته لتلافى الأخطاء المطبعية ومواكبة فقه الواقع ومستجدات العصر، وقد انتهت الطبعات الأولى كلها تماماً من السوق مع تعدد بعضها، وسنوالى فعل ذلك تباعاً، أعاننا الله ووفقنا لنشر هذا التراث المبارك مطبوعه أو مخطوطه أو مسموعه رقمياً أو بعد تفريغه نسأل الله أن ينفع به المسلمين أجمعين، ورحم الله الشيخ محمد على سلامة رحمة واسعة، وأجزل له الثواب، وجزاه الله عنا وعن المسلمين خير الجزاء بمغفرة ورضوان وخير فى الدنيا والآخرة آمين يارب العالمين، وعلى من أراد مزيد المعرفة عن سيرته فليطالع كتابنا:

"الشيخ محمد على سلامة سيرة وسريرة"

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

فوزي محمد أبوزيد مدير عام بالتربية والتعليم سابقاً رئيس الجمعية العامة للدعوة إلى الله بجمعورية مصر العربية

## الفهرست

| ٣   | مقدمة الحقق بقلم الشيخ فوزى محمد أبوزيد            |
|-----|----------------------------------------------------|
| ٤   | أمثلة في فقه دعوة الشيخ محمد على سلامة إلى الله    |
| ٩   | من هدى الشيخ سلامة في خطبة الجمعة                  |
| 11  | بذل الجهد الجهيد في الدعوة مع الرغبة في عدم الظهور |
| ١٢  | من نماذج البذل في الدعوة إلى الله مع الخفاء        |
| 1 7 | أقوال ومواقف سريعة وثاقبة                          |
| 19  | تقديم الطبعة الأولى                                |
| ۲۱  | مقدمة شعب الإيمان                                  |

# شعب الإيماه

| صفحة | إسم الشعبة                                  | رقم شعبة الإيمان |
|------|---------------------------------------------|------------------|
| 70   | الإقرار والإعتراف                           | الأولى           |
| 77   | إقامة الصلاة                                | الثانية          |
| 79   | إيتاء الزكاة                                | الثالثة          |
| ٣.   | صوم رمضان                                   | الرابعة          |
| 71   | الحَجُّ                                     | الخامسة          |
| 44   | العُمْرَةُ                                  | السادسة          |
| 44   | الجهاد في سبيل الله لإعلاء كلمة الله ورسوله | السابعة          |
| 77   | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر             | الثامنة          |
| ٣٨   | الإحسان إلى الوالدين                        | التاسعة          |
| ٤٠   | إعطاء القريب حقه                            | العاشرة          |
| ٤١   | صلة الأرحام                                 | الحادية عشر      |
| ٤٣   | إكرام الجار                                 | الثانية عشر      |

| صفحة | إسم الشعبة                      | رقم شعبة الإيمان  |
|------|---------------------------------|-------------------|
| ٤٦   | رعاية اليتيم والمحافظة على ماله | الثالثة عشر       |
| ٤٨   | حقوق الأزواج على بعضهم          | الرابعة عشر       |
| ٥٢   | شهادة الحق                      | الخامسة عشر       |
| ٥٣   | أداء الأمانة إلى أهلها          | السادسة عشر       |
| ٥٥   | الوفاء بالعهد والوعد            | السابعة عشر       |
| ۷٥   | الإخلاص                         | الثامنة عشر       |
| ۸٥   | الصدق                           | التاسعة عشر       |
| ٦.   | حسن المعاشرة والمعاملة          | العشرون           |
| ٦١   | رعاية الآباء لأبنائهم           | الحادية والعشرون  |
| ٦٣   | إتقان العمل                     | الثانية والعشرون  |
| ٦٤   | توفية الكيل والميزان والمقياس   | الثالثة والعشرون  |
| २०   | التفكر في مخلوقات الله تعالى    | الرابعة والعشرون  |
| ٦٧   | الذكر                           | الخامسة والعشرون  |
| ٧٠   | الشكر                           | السادسة والعشرون  |
| ٧١   | الصبر                           | السابعة والعشرون  |
| 77   | الحلم                           | الثامنة والعشرون  |
| ٧٣   | التواضع                         | التاسعة والعشرون  |
| ۷٥   | الزهد                           | الثلاثون          |
| ٧٦   | الإيثار                         | الحادية والثلاثون |
| ٧٨   | الرضى                           | الثانية والثلاثون |
| ٧٩   | الحياء                          | الثالثة والثلاثون |
| ٨٠   | الإحسان                         | الرابعة والثلاثون |
| ٨٤   | الإيقان                         | الخامسة والثلاثون |
| ٨٦   | الورع                           | السادسة والثلاثون |

| صفحة  | إسم الشعبة                   | رقم شعبة الإيمان  |
|-------|------------------------------|-------------------|
| ۸۸    | التوسط في الأمر              | السابعة والثلاثون |
| ۸۹    | المحاسبة                     | الثامنة والثلاثون |
| ٩.    | المواقبة                     | التاسعة والثلاثون |
| ٩١    | التقوى                       | الأربعون          |
| 90    | النصيحة                      | الحادية والأربعون |
| 97    | المداراة                     | الثانية والأربعون |
| ٩٧    | حفظ السر                     | الثالثة والأربعون |
| 99    | المسارعة إلى الرحمة والمغفرة | الرابعة والأربعون |
| 1 • 1 | الفرح بفضل الله ورحمته       | الخامسة والأربعون |
| 1.7   | الخوف والرجاء                | السادسة والأربعون |
| 1 • £ | الإنتباه واليقظة             | السابعة والأربعون |
| 1.0   | الإفتقار إلى الله            | الثامنة والأربعون |
| ١٠٦   | المحافظة على الوقت           | التاسعة والأربعون |
| 1.7   | عمارة الدنيا                 | الخمسون           |
| 1.9   | الإصلاح بين الناس            | الحادية والخمسون  |
| 11.   | غض البصر وحفظ الفروج         | الثانية والخمسون  |
| 111   | الاستعفاف                    | الثالثة والخمسون  |
| 117   | الاستئذان                    | الرابعة والخمسون  |
| 118   | ظن الخير بالمؤمنين والمؤمنات | الخامسة والخمسون  |
| 110   | حب الله ورسوله وأهل بيته     | السادسة والخمسون  |
| 114   | القناعة                      | السابعة والخمسون  |
| 111   | إكرام الضيف                  | الثامنة والخمسون  |
| 17.   | الإفساح في المجالس           | التاسعة والخمسون  |
| 171   | الحب في الله والبغض في الله  | الستون            |

| صفحة  | إسم الشعبة                          | رقم شعبة الإيمان       |
|-------|-------------------------------------|------------------------|
| 177   | التآخي في الله                      | الحادية والستون        |
| 170   | عيادة المريض                        | الثانية والستون        |
| 177   | تشييع الجنازة                       | الثالثة والستون        |
| ١٢٨   | إمهال المعسر                        | الرابعة والستون        |
| 179   | إكرام العلماء                       | الخامسة والستون        |
| 14.   | طلب العلم                           | السادسة والستون        |
| 171   | قراءة القرآن                        | السابعة والستون        |
| 177   | حفظ شئ من كلام النبوة               | الثامنة والستون        |
| ١٣٣   | قيام الليل                          | التاسعة والستون        |
| 172   | العفو عند المقدرة                   | السبعون                |
| 170   | حسن الإعتذار                        | الحادية والسبعون       |
| 187   | التوكل على الله                     | الثانية والسبعون       |
| 179   | الإستغفار                           | الثالثة والسبعون       |
| 1 2 . | التوبة                              | الرابعة والسبعون       |
| 1 £ 7 | صدقة السر                           | الخامسة والسبعون       |
| 124   | صلاة التطوع                         | السادسة والسبعون       |
| 120   | المحافظة على فروض الكفاية           | السابعة والسبعون       |
| 1 2 7 | زيارة القبور                        | الثامنة والسبعون       |
| 1 £ Å | إماطة الأذى عن الطريق               | التاسعة والسبعون       |
| 101   |                                     | الحاتمة                |
| 107   | سلامة بقلم المحقق الشيخ فوزى أبوزيد | نبذة عن الشيخ محمد على |
| 104   |                                     | الفهرست                |

تم بحمد الله تعالى وبركة حبيبه صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم