

# تائها الذين المؤالات المؤالات المؤالات المؤالة وقولوا قولاسك القوالة وقولوا قولاسك المالة والمالة والم

| القول السديد                                                                            | الكتاب        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الشيخ فوزي محد أبوزيد                                                                   | المؤلف        |
| ۱۵ إبريل ۲۰۲۰م، ۲۲ شعبان ۱٤٤۱هـ                                                         | الطبعة الأولى |
| ١٢٧ ( مع إدراج الكتب المحققة)                                                           | كتاب رقم      |
| الفتاوى، الكتاب السابع                                                                  | سلسلة         |
| ۲۵٦ ص*۸۰جم /۱۷*۲٤، ۱ لون                                                                | الداخلي       |
| كوشيه مط*٣٥٠ جم*٤ لون، س مط وبصمة يوفي                                                  | الغلاف        |
| دار الإيمان والحياة، ١١٤ ش ١٠٥، المعادى،<br>القاهرة، ت: ٢٥٢٥٢١٤٠-٢-٢٠٠٠،<br>ف: ٢٥٢٦١٦١٨ | إشراف         |
| Y • Y • <b>/</b> Y ۸ ٣ ٧ ٧                                                              | إيداع محلى    |
| ۹۷۸ -۹۷۷ - ۹۰۷۱ - ۸٦۲                                                                   | ترقيم دولى    |
| 9 789779 071862                                                                         | باركود        |
| مطابع النوبار بالعبور                                                                   | طباعة         |

مقدمة (۲)

#### مُقتَلِمُّتُ

## بيِّيهِ مِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيهِ

الحمد لله العزيز الحكيم، يهب لمن يشاء علماً، ويهب لمن يشاء نوراً، ويهب لمن يشاء علماً ونوراً، ويهب لمن يشاء الحكمة وفصل الخطاب.

والصلاة والسلام على سيد الرسل والأنبياء، وإمام العلماء والحكماء، والنور الذي أسرج الله به قلوب الأتقياء؛ سيدنا مُحَد وآله النجباء، وصحابته الأتقياء، وكل من مشى على هديهم، وانتفع بعلمهم، ونال ميراثهم من العلم والنور إلى يوم الدين .. آمين.

#### وبعد

فقد طلب منا بعض الإخوة في الدين، والإخوة في الإنسانية في كل بقاع العالم؛ أن نخصص لهم وقتاً يرسلون أسئلتهم واستفساراتهم ونجيب عنها في بث مباشر على شبكات التواصل الاجتماعي في برنامج خاص يخصص لذلك.

وبعد أن استخرنا الله تعالى اخترنا لهم ليلة كل شهر هي الخميس الأخير من كل شهر ميلادي بعد صلاة العشاء بتوقيت جمهورية مصر العربية، وسميناه (ساعة صفا).

وبعد مرور عام أو يزيد قليلاً طلب كثير من الأحباب أن تُطبع هذه الحلقات في كتاب موثق بعد تخريج أحاديثها وآياتها ليكون أنفع لهم وأكثر في الاستمرارية.

فقام نفر من أحبابي المخلصين بتفريغ هذه الحلقات وكتابتها، وقمنا بمراجعتها بعد تخريج أحاديثها وآياتها القرآنية، واخترنا له اسماً قرآنياً هو (القول السديد) أخذاً من قول الله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ الله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾

والأسئلة في هذا الكتاب منها الدينية، ومنها الشرعية، ومنها الصوفية، ومنها الطبية، ومنها ما يتعرض لمشكلات شخصية أو عائلية، وقد أجبناها بما فتح الله تبارك وتعالى علينا به في حينها، مع ملاحظة أننا نميل للمنهج الوسطى الأزهري، ونتحرى عدم

الخروج عن إجماع المسلمين، وكذا عدم الجنوح إلى الآراء الشاذة، حرصاً على جمع شمل المسلمين وتوحيد صفوف الأتقياء من المؤمنين.

والله أسأل أن ينفع به كل من قرأه، وأن يرفع به في الدنيا والآخرة كل من كتبه أو راجعه أو أشرف على طباعته أو قام بتوزيعه على الأحباب والمسلمين والناس أجمعين.

﴿ رَبُّنَآ ءَاتِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئَ لَنَا مِنْ أُمْرِنَا رَشَدًا ﴾ (١١١٠هـ ) وصلً اللهم وسلم وبارك على سيدنا لحجَّد، معلم الناس الخير، وآله وصحبه

رعس عنهم وسعم وبارك على سين. أجمعين.

الجميزة - غربية يوم الجمعة العاشر من شهر شعبان سنة ١٤٤١هـ الثالث من أبريل سنة ٢٠٢٠م





البريد: الجميزة. محافظة الغربية ،جمهورية مصر العربية تليفون: ٢٩٤٠٥١٩ عـ ٢٠٠٠.

www.Fawzyabuzeid.com :موقع الإنترنت fawzy@Fawzyabuzeid.com :البريد الإليكترون fawzyabuzeid@hotmail.com, fwzyabuzeid&A@gmail.com, fawzyabuzeid@yahoo.com

(٤)

#### الحلقة الأولى ١

س١: حكم النظرة

س٢: التقرب إلى الله

س٣: الضوابط الشرعية لعلاقة الشاب بالفتاة

س٤: التواصل على الماسنجر بين الرجل والمرأة

س٥: الوضوء في الحمام

س٦: هجوم الجراد على مكة والمدينة

س٧: العمل الذي يُطفئ غضب الله

#### ١ - حكم النظرة

ذكرت فضيلتكم في كتابكم (الجمال المحمدي) توضيحاً لحكم قول: نظرة يا رسول الله، وشرحتم معنى النظرة، وكيف بدلت من حال سيدنا عمر بن الخطاب، لكن النظرة كانت في حياة النبي، ولكن بعد انتقال النبي كيف أطلب نظرة تصيبني كما أصابت الفاروق عمر؟

الحقيقة التي ينبغي أن يعرفها الجميع وهي التي أثبتها القرآن الكريم، وأيّدها الله في أكثر من موضع في كتابه المبارك، أن النبي في الله والشهداء، بل والناس جميعاً لا يموتون بمعنى الفناء، وإنما ينتقلون من دار إلى دار، ينتقلون من دار الدنيا إلى دار البرزخ التي يقول فيها الله تعالى: ﴿ وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمِرُ يُبْعَثُونَ ﴾ (١٠٠١لؤسون).

والبرزخ هو الحاجز بين الدنيا والآخرة، عالم فيه كل من سبقنا إلى الله، ومن فيه إما مُنعَمون وإما معذَّبون، لقوله ﷺ:

{ إِنَّمَا الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ أَوْ حُفْرَةٌ مِنْ حُفَرِ النَّارِ }`

ا القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ١٨ من جماد الأولى ٤٤٠هـ ١٢/١٩/١٠م

٢ جامع الترمذي عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه

وقول الله ﷺ الصريح عن فرعون وقومه: ﴿ مِّمَّا خَطِيَّتَةٍ مَّ أُغَرِقُواْ فَأُدَّخِلُواْ نَارًا ﴾ (٢٠١٠) مع أنهم ماتوا في البحر وربما كانوا وليمة للأسماك، وربما يظن البعض أن كلمة النار في الآية تعني نار الآخرة، فقال الله ﷺ في موضع آخر: ﴿ ٱلنَّارُ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْرَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ (٢٠غفر) وهل هناك عذاب؟ نعم، لأنه قال: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّرَ لَلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبِرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (٢١السجدة).

إذاً أي إنسان أياً كان ينتقل من عالم الدنيا إلى عالم البرزخ، حتى ولو كان كافراً كفرعون وقومه، فالرسول الشه أثبت صحة هذه الحياة عندما وضع من مات من أهل مكة في غزوة بدر في بئر، والبئر كان يُسمى بلغتهم القليب، وذهب إليهم بعد أن وُضع فيه معظمهم وكان عددهم سبعين، وقال:

{ يَا فُلَانُ بْنَ فُلَانٍ، وَيَا فُلَانُ بْنَ فُلَانٍ أَيَسُرُّكُمْ أَنَّكُمْ أَطَعْتُمُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَإِنَّا قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا، فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا؟ فَقَالَ عُمَرُ: فَإِنَّا قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًا، فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا؟ فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا تُكَلِّمُ مِنْ أَجْ سَادٍ لَا أَرْوَاحَ لَهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، مَا أَنْتُمْ بأَسْمَعَ لِمَا أَقُولُ مِنْهُمْ }

وفي رواية أخرى:

{ يَا أَهْلَ الْقَلِيبِ، يَا عُتْبَةُ بْنَ رَبِيعَةَ، يَا شَيْبَةُ بْنَ رَبِيعَةَ، يَا أُمَيَّةُ بْنَ رَبِيعَةَ، يَا أَمَيْةُ بْنَ رَبِيعَةَ، يَا أَمَا جَهْلِ بْنَ هِشَامٍ، فَعَدَّدَ مَنْ كَانَ مَعَهُمْ فِي الْقَلِيبِ: هَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَيٰ رَبِي حَقًا، قَالَ الْمُسْلِمُونَ: وَعَدَكُمْ رَبُّكُمْ حَقًا؟ فَإِنِي قَدْ وَجَدْتُ مَا وَعَدَنِي رَبِي حَقًا، قَالَ الْمُسْلِمُونَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتُنَادِي قَوْمًا قَدْ جَيَّفُوا؟ فَقَالَ: مَا أَنْتُمْ بِأَسْمَعَ لِمَا أَقُولُ مِنْهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ أَنْ يُجِيبُونِي } وَلَكِنَّهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ أَنْ يُجِيبُونِي }

إذاً كل إنسان ينتقل من دار الدنيا إلى دار البرزخ، ودار البرزخ هي الدار التي بين الدنيا وبين الآخرة، لا نراها بأعيننا، ولا نسمعها بآذاننا، لأننا لا نملك الأجهزة التي

ع سنن النسائي ومسند أحمد عن أنس الله

الحلقة الأولى

(٦)

٣ صحيح البخاري ومسند أجمد عن أبي طلحة الأنصاري الله

تطَّلع على هذه الحياة ولا نرى ما فيها، لكن رسول الله على جما آتاه الله من نوره المكنون كان يرى هذه الحياة، ويرى ما فيها أهلها، فقد مرَّ بقبرين وقال:

{ إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنَ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ }°

رآهما وهما يعذبان، وعرف سبب العذاب، لأنه الله عنه الحجاب: ﴿ قُلْ هَدِهِ عَلَىٰ الله عنه الحجاب: ﴿ قُلْ هَدِهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ (١٠٨يوسف).

وإذا كان النبي على طلب منا بأمر من الله أن نُلقي السلام عليه في كل صلاة، ونقول: (السلام عليك) بكاف الخطاب، لا نقول السلام على النبي، ولكن نقول: (السلام عليك أيها النبي) والسلام سُنَّة ولكن ردَّ السلام فرض، وهو أنبأنا أنه يردُّ علينا أجمعين فقال على:

#### { مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُسَلِّمُ عَلَيَّ إِلا رَدَّ اللَّهُ إِلَيَّ رُوحِي حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ }

وإذا كان الله على قال عن الشهداء: ﴿ أَحْيَآءٌ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١٦٩ آل عسران) فقد ثبت أنه على قال:

## { مَا زَالَتْ أَكَلَهُ خَيْبَرَ تُعَاوِدُنِي فِي كُلِّ عَامٍ، فَهَذَا أَوَانُ قَطَعُ أُبْهُرِي } V

يعني مات شهيداً، فهو سيد الشهداء، إذا كان الحُسين سيد الشهداء فرسول اللهام الشهداء، وما دام إمام الشهداء فهو حيٌّ حياة نورانية يُرزق فيها من الألطاف

الحلقة الأولى

**(**Y)

٥ البخاري ومسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما

٦ معجم الطبراني ومسند أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه

٧ صحيح الجامع عن عانشة رضي الله عنها

الإلهية، والأنوار الربانية، والعطاءات الإلهية ما لا عدَّ له ولا حدَّ له.

والله على هو الذي قال لنا في القرآن: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ والخطاب لكل من آمن من الأولين إلى يوم الدين: ﴿ لَا تَقُولُواْ رَاعِنَا ﴾ وماذا نقول يا رب؟ علَّمنا فقال: ﴿ وَقُولُواْ ٱنظُرُنَا وَٱسۡمَعُواْ ﴾ (١٠٤ البقرة).

فلو كانت هذه الآية للمعاصرين لحضرة النبي فقط لنُسخت من القرآن، لكنها باقية إلى قيام الساعة، فكما أمرهم الله أن يقولوا (انظرنا) نقول كما أمرنا الله: (انظرنا يا رسول الله).

والنظرة من رسول الله على معناها أن يعطف علينا، وأن يُشفق علينا، وأن يرحم أحوالنا فيدعو الله تبارك وتعالى لكشفها عنا، ولدفع الضر عنا، وإصلاح أحوالنا ولنصرنا على أعدائنا، وإذا تدخل النبي الله بدعائه لنا فقد قال الله تبارك وتعالى له: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيلَكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ (السحى) وسوف للمستقبل، سيُعطيه إلى يوم الدين، وسيعطيه يوم القيامة، وسيُعطيه في الجنة حتى يرضى صلوات ربي وتسليماته عليه.

#### ٢- التقرب إلى الله

كيف أتقرب إلى الله وأشعر بأنه راضٍ عني بالرغم من كل الذنوب؟

ولذلك ورد أن أحد الصالحين كان يطوف حول الكعبة فقال: يا رب هل تُحبني؟



فسمع نداءٌ يقول له: وهل يدعو إلى بيته إلا من يُجه؟!!، ما الذي جاء بك إلى هنا إلا إذا كان الله ﷺ يُجبك؟!!. فإذا رأيت نفسك تميل إلى عمل الخير، وتطمع في الزيادة من البر، وتريد أن تكون مع الصادقين على الدوام، وتشعر بالأسى إذا وقعت منك غفلة أو معصية، وتشعر بالندم الشديد إذا أسأت إلى إنسان، أو أسأت إلى نفسك بارتكاب معصية نحى عنها القرآن، وحذَّر منها النبي العدنان، تعلم علم اليقين أن الله يُجبك وأنك على خير.

لأنه ليس معنى أن الله يُحبك أن لا تقع في ذنب، لكن المؤمن لا يخطط للذنب، وإذا وقع في الذنب وقع فجأة، وإذا وقع في الذنب يشعر فوراً بالخجل والندم والأسف ويرجع إلى ربه تائباً قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَيَعِفٌ مِّنَ ٱلشَّيطُنِ تَذَكُرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (٢٠١الاعوف).

#### ٣- الضوابط الشرعية لعلاقة الشاب بالفتاة

ما الضوابط الشرعية لعلاقة الشاب بالفتاة في الجامعة؟ وما الضوابط الشرعية لعلاقة الشاب مع الفتاة على الفيس بوك، والتعليقات التي تكون في المجموعات؟ وهل الرسائل الخاصة بين الشاب والفتاة على الفيس تُعتبر خُلوة شرعية؟

WAS WAS HEELD WAS WAS WAS WAS A WAS

الفيس بوك معظمه أكاذيب وضلال!! فالصور التي تراها ليست صورٌ حقيقية للأشخاص المسجلين لهذه الصفحات، والكلمات لا تعرف من قالها ولمن يقولها، ولذلك يفاجأ الكثير وبالذات الشباب بأن الذي وطدَّ معه علاقة على أنه فتاة، بأنه ولد.

إذاً فهو أمرٌ غير حقيقي، والإسلام يطالبنا بالواقع والحقيقة، فالفيس بوك نحن نستفيد منه في اكتساب المعلومات، وفي تبادل الآراء والأفكار لمن نعرفهم وبيننا وبينهم صلة ... أما من لا نعرفهم فلا تجري وراء الوهم والسراب، فإن هذا سيسبب لك ضياع الوقت، وقد يُسبب لك – والعياذ بالله – المقت من الله ﷺ.

فلا تحاول أن تضيف إلى صفحتك إلا إذا تأكدت أن هذا الذي تضيفه على المستحدث الله الله الله الله الله على المستحدث المستحدث

خُلقِ طيب، وعلى إيمان وصلاح وتقوى، لأن الله قال لنا في الأمر الجامع: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ﴾ (١١٩ التوبة).

ومن هنا فإن العلاقة بين الولد والفتاة على الفيس بوك لا ينبغي أن تزيد عن الاستفادة من المعلومات، إن كانت معلومات دينية، أو معلومات طبية، أو معلومات فلكية، أو معلومات في أي جهة من الجهات.

أما أحاديث الغرام فكلها كذبٌ واختلاقٌ وأوهام، والكل يتبين ذلك في الختام، فلا تنخدع وراء هذه الأوهام، ولا تصادق إلا كما قال حضرة النبي:

## { لَا تُصَاحِبْ إِلَّا مُؤْمِنًا، وَلَا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إِلَّا تَقِيُّ }^

لا تصاحب على الفيس بوك، أو في المجال العام، أو في أي زمان ومكان إلا من تأكدت أنه تقي ونقي ويريد الاستزادة من المعارف، ويعمل بقول الله: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدِّنِي عِلْمًا ﴾ (١١٤-4) أما غير ذلك فينبغي أن نرباً عنه أجمعين،

أما الرسائل الخاصة إذا استخدم الفيديو في الحوار والحديث، وهذا أصبح متاح الآن بين الفتى والفتاة، فيكلمها وهو يراها وتراه، وقد تكون في غرفة النوم، وتلبس ملابس خليعة، ويراها بحذه الهيئة، فهذا لا يليق بالإسلام وبالإيمان، ولا ينبغي ذلك أبداً، فالله أمرنا وقال قولاً صريحاً: ﴿ وَقُولُواْ هُمْ قَوْلاً مُعْرُوفاً ﴾ (١١ساء)، إذا خرج إطار الكلام عن القول المعروف أصبح فتنة، نسأل الله أن يحفظنا منها أجمعين، والقول المعروف - كما قلت - تبادل الآراء، وتبادل المعلومات، مع الحجاب التام، فلا نستخدم الفيديو وإنما نسخدم التواصل فقط عن طريق الكتابة فقط، ولا نزيد على ذلك.

ولمن يكون الفيديو؟ إذا كنتُ مسافراً في دولة عربية، فأطمئن على أخي، وإذا كنت مسافراً في دولة أخرى أو في بلد آخر وأريد أن أطمئن على زوجتي أو على أولادي أو على أي وأُمي في الأمر الآخر: ﴿ قُل لِللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ وَهَمَ فَعُمْ اللَّهُ وَهَمَ فَعُمْ اللَّهُ وَهُمْ أَذُو جَهُمْ أَذَكُى لَهُمْ ﴾ (١١اليور).



الحلقة الأولى (١٠)

#### ٤- التواصل على الماسنجر بين الرجل والمرأة

امرأة متزوجة، وتتواصل مع رجل على الماسنجر! وتحكي له مشاكلها ويساعدها في حلها، فما موقفها من ذلك؟

 الجواب
 الجواب

هناك مواقع أراها على الفيس لبعض المستشارين النفسيين المعروفين والمشهورين، فإذا كانت امرأة تعاني من مشكلة نفسية ولا تستطيع أن تذهب للمستشار النفسي بنفسها لظرف ما، فيجوز أن تحكي له على الفيس على أن لا يكون في هذا القول خروج عن المألوف ... أو إذا أرادت أن تسأل سؤالاً شرعياً لبعض المواقع للسادة العلماء الأجلاء المعروفين، وأهل الوسطية الإسلامية، فهذا لا شيء فيه البتة.

لكن الممنوع الحديث في غير إفادة، ولا استزادة من المعارف، وإنما الحديث بُغية التعارف، فيسألها: من أنت؟ ومن زوجك؟ وماذا تعملين؟ وما سنك؟ وما ملامحك؟ وما طولك؟ .. وهذه الأحاديث التي يمتلئ بما الفيس، فلا شأن لنا بمذه الأحاديث، ولا ينبغي أبداً لأي تقيّ نقي أن يلجأ لمثل هذه الحوارات.

## س٥- الوضوء في الحمام

#### س٥- الوضوء في الحمام هل الوضوء في الحمام خطأ؟

الموضع الذي يُكره فيه الوضوء هو موضع قضاء الحاجة، وهو المكان الذي نجلس عليه في الحمام، ولذلك يُستحسن كما كان في الأصل وكان نظاماً جيداً وقد رأيناه أيام آبائنا وأجدادنا، فكانوا يعملون حماماً لقضاء الحاجة، وحماماً آخر بجواره للإغتسال والوضوء، فليتنا نرجع لهذا الأمر مرة ثانيةً ... فإذا لم نستطع الرجوع لهذا فنعمل ستارة فوق البانيو، أو على موضع الاستحمام ليكون جزءاً مستقلاً عن الحمام.

إذا كان الوضوء فوق موضع قضاء الحاجة فلا يجوز، وإذا كان الحوض بعيداً عن مكان قضاء الحاجة فلا مانع من الوضوء، لكن أحرص على أن لا ينطق لساني بكلام

إلا إذا خرجتُ من الحمام، فأُسمِّ الله قبل الدخول، وأدعو الأدعية بقلبي إن استطعت، وأدعو بالأدعية بعد الوضوء عندما أخرج من الحمام، لأن هذا الموضع لا يجوز فيه الكلام، الأمر الهام الآخر أن أتأكد من أن أرضية الحمام نظيفة وطاهرة وغير ملوثة بشيء من النجاسات.

# س٦- هجوم الجراد على مكة والمدينة هل هجوم الجراد على مكة والمدينة عقاب؟

الجراد الذي هجم على مكة والمدينة هذا أمر متعارف عليه، فالجراد موطن تكاثره في الصحراء، ويمشي في أسراب كبيرة جداً، وهو نزل في أرضية الحرم، فماذا فعل؟ لا شيء، وقد رشوه ومات.

وبعض البلاد تأكله، فاليمنيون كانوا يقولون: أنتم الجراد يغلبكم، ونحن فقط الذين نغلب الجراد، لأننا نصيده ونأكله فنشويه ونقليه، ونجففه ونخزنه عاماً وغير ذلك.

متى يكون الجراد عقاباً؟ إذا كان البلد الذي نزل فيه بلد زراعي، فهو يبيد الزراعة كلها لأن الأسراب تكون بالمليارات وتمشي مع بعضها، فعندما ينزلوا على أي منطقة زراعية يحولوها إلى صحراء.

لذلك الجراد الذي نزل بالحرمين ليس عقاباً ولا شيء من هذا القبيل، وكيف يكون عقاباً وهو ينزل في الحرمين الشريفين؟ والرسول على يقول:

## { يَأْتِي الدَّجَّالُ، وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْهِ أَنْ يَدْخُلَ نِقَابَ المَدِينَةِ } ٩

المدينة آمنة من الدجال، ولن يدخلها، وهي أمانٌ لأهلها، ومكة بيت الله الحرام، وكل ما في الأمر أنه جاء من الصحراء ونزل في هذه الأماكن، وهذا ليس فيه أي عقاب من قليل ولا من كثير.

 لكن الذي حدث أن بعض المغرضين ربط هذا الموضوع بأن بعض السعوديين أقاموا حفلات غناء في الموضع الذي فيه ثمود، وأحضروا فيها بعض المشاهير، وثمود حضرة النبي أمر أن من يذهب إلى هناك عليه أن يمشى سريعاً.

فقالوا: هذه الحفلات هي التي جلبت العقاب !!!

وهو ليس عقاب، لكن بدون شك هو تنبيه للإنسان، وقد قيل:

(( من عاش متنبهاً قلَّت مصائبه ))

## س٧- العمل الذي يُطفئ غضب الله؟ ما العمل الذي يُطفئ غضب الله؟

أكبر عمل يُطفئ غضب الله كما ورد الصدقة، قال ﷺ:

{ إِنَّ صَدَقَةَ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ تَعَالَى، وَإِنَّ الصَّدَقَةَ لَتُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ } ' '

وفي هذا الباب أحاديث كثيرة ،،،

ولذلك نوصي من أراد أن يكون دائماً في طمأنينة من جانب مولاه تبارك وتعالى فليجعل له نصيباً من الصدقة على الدوامك

يقول سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري هه:

(( تصدق كل يوم ولو بربع دينار، تُكتب في ديوان المتصدقين ))

المهم المواظبة.

وأنا قلت مراراً وتكراراً:

الحلقة الأولى

(17)

١٠ مسند زيد عن علي بن أبي طالب عليه

كم يأخذ الطفل الصغير في اليوم ليشتري به ما يريده من البقالة؟

لا يقل عن خمسة جنيهات!!

فإذا كانت الخمسة جنيهات كثيرة، فأتصدق بجنيه واحد في اليوم!! ولكن أُديم على ذلك:

{ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ }''

أُخرج كل يوم جنيهاً لله ..

فإذا نسيت في يوم أُخرج في اليوم التالي جنيهين ..

فإذا واظب الإنسان على الصدقات قال ﷺ:

{ مَا مِنْ يَوْمٍ يُصِبِحُ العِبادُ فِيهِ إِلَّا مَلَكَانِ يَنْزِلانِ، فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا، وَيَقُولُ الآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَفًا }''

وهذا إلى يوم القيامة:

﴿ وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ مُخَلِفُهُ ﴿ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴾ (٣٩سا).

فأكبر شيء يمنع غضب الله هو الصدقة، وهذا مع المحافظة على الصلاة في أوقاتها، لأن النبي الله كان يقول لأصحابه:

{ إِنَّ لِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَلَكًا يُنَادِي عِنْدَ كُلِّ صَلاةٍ: يَا بَنِي آدَمَ، قُومُوا إِلَى نِيرَانِكُمُ الَّتِي أَوْقَدْتُمُوهَا عَلَى أَنْفُسِكِمْ فَأَطْفِئُوهَا }" أَوْفُرُكُمُ الَّتِي أَوْقَدْتُمُوهَا عَلَى أَنْفُسِكِمْ فَأَطْفِئُوهَا }"

فالذي يمنع غضب الله الصلاة والصدقات.

الحلقة الأولى

(12)

١١ صحيح مسلم والترمذي عن عانشة رضي الله عنها

١٢ البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه

١٣ معجم الطبراني والأحاديث المختارة للضياء المقدسي عن أنس رضي الله عنه

| الحلقة الثانية ١٠    |    |
|----------------------|----|
| أهل الجنة وأهل النار | ۱س |
| كيفية التوبة         | ۲س |

#### س١- أهل الجنة وأهل النار

قال ﷺ: { إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمَّا خَلَقَ آدَمَ ﷺ قَبَضَ مِنْ طِينَتِهِ قَبْضَةً بِيَدِهِ الأُخْرَى، فَقَالَ لِلَّذِي بِيَمِينِهِ: هَوُلاءِ لِلْخَنْ قَالَ لِلَّذِي بِيَمِينِهِ: هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَلا أُبَالِي } أَن فمن الله للنار؟ وهل هم بعيدون عن أُمة سيدنا محد ﷺ؟

WWW WWW ILEDIN NEW WWW WWW

هم أهل الكفر، لكن أُمَّة سيدنا حُدَّ هم المقربون، وأهل اليمين، وأهل مقام الإحسان، وأهل مقام الإيقان .... فمن الناس من يدخل الجنة بغير حساب، ومن الناس من يُحاسب حساباً يسيراً، وحسابنا نحن أُمَّة رسول الله حساب خاص، فيُحاسب الأمم بالعدل، وحسابنا نحن بالفضل، كيف؟ قال ﷺ:

{ إِنَّ اللَّهَ يُـدْنِي الْمُـؤْمِنَ، فَيَـضَعُ عَلَيْـهِ كَنَفَـهُ وَيَـسْتُرُهُ، فَيَقُـولُ: أَتَعْـرِفُ ذَنْـبَ كَـذَا، فَيَقُـولُ: نَعَـمْ، أَيْ رَبِّ، أَتَعْـرِفُ ذَنْـبَ كَـذَا، فَيَقُـولُ: نَعَـمْ، أَيْ رَبِّ، حَتَّى إِذَا قَرَّرَهُ بِذُنُوبِهِ، وَرَأَى فِي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ، قَالَ: سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا، وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ، فَيُعْطَى كِتَابَ حَسَنَاتِهِ } 17

يُدني الله أحدكم منه، ويُكلِّمه بغير ترجمان، ويُلقي عليه جلابيب الكبرياء حتى لا يراه أحدٌ من أهل الموقف، يعني فيما بينه وبينه، ويُقرره بذنوبه، ثم يقول له:

الحلقة الثانية

(10)

١٤ الأقصر - إسنا - مسجد الخن ٢٩ من جماد الأولى ٤٤٠ هـ ١٩/٢/٤ ٢٠١م

٥ ١ مسند البزار والطبراني عن أبي موسى

١٦ البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما

( سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا، وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ ) .... ويؤمر به إلى الجنة!.

الآخرون كلهم يكون الحساب على الملأ، وهذا اسمه عذاب الخزي، يعني يُحاسب أمام الكل، والشاشة تعرضه، وفيلمه كله أهل الموقف سيشاهدونه وهو يفعل كذا، ويفعل كذا، ويفعل كذا.

سيدنا الخليل إبراهيم أبو الأنبياء عندما رأى هذه الحالة بعين اليقين: ﴿ وَكَذَ لِكَ نُرِىَ إِبْرَ هِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١٧١لانعام) وليس وحده: ﴿ وَلِيَكُونَ مِنَ اللّهُ وقال: ﴿ وَلَا تُحَرِّنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ (١٨١لشعراء) طلب عدم الفضيحة، ولم يأخذ معه ابنه ولا زوجته ولا أُمَّته ولم يجمع أحد معه، بل نفسه فقط.

ولكن الله من أجل حضرة النبي بدون أن يطلب أنزل عليه: ﴿ يَوْمَ لَا شُخْرِى ٱللهُ النّبِيّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُو ﴾ (١٠التحريم) لأن سيدنا رسول الله لم يكن يطلب أبداً، وكان كما كانت السيدة عائشة تقول: ((أرى الله يسارع في هواك)) يعني أرى الله كلما تمنيت شيئاً ينفذه لك فوراً دون أن تطلب ... فموسى يقول: ﴿ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِى ﴾ (٢٥٠ه) ويقول الله للحبيب: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ (١١الشرى فهل طلب؟ لا، بل بدون طلب.

فأنزل الله على النبي: ﴿ يَوْمَ لَا يُحْزِى آللهُ ٱلنَّبِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ﴾ (١١لتحريم) ليس وحده فقط، بل هو والأُمَّة كلها، فهذا حساب بالفضل لأنه لن يراه أحد، وهذا لمن يُحاسب من الأمَّة، والفضيحة يوم القيامة ستكون لمن فضح نفسه فقط، قال ؟

#### { كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ } '`

لمن يجلس على المقهى، أو في الطرقات ويقول: أنا فعلت كذا وكذا وكذا، فأنت ستوب سترك الله، فلماذا تفضح نفسك أمام خلق الله؟!!. لو أخطأ وتاب قبل أن يموت سيتوب الله عليه، لكن المُصيبة لو أنه واصل هذا الخطأ إلى أن تكلم فيه، فهذا الذي يفضح نفسه، وهذا الذي سيكون حسابه عسير يوم لقاء العلي القدير شق .. أمَّة رسول الله فضلها عند الله أنها آخر أُمَّة بُعثت في الدنيا، يقول الله لحبيبه في:

{ يَا حَبِيبِي يَا مُحَمَّدُ، قُلْتُ: لَبَّيْكَ يَا رَبِّ، قَالَ: هَلْ غَمَّكَ أَنْ جَعَلْتُكَ

١٧ البخاري ومسلم عن أبي هريرة هـ
 الحلقة الثانية

(17)

آخِرَ النَّبِيِّينَ، قُلْتُ: يَا رَبِّ لا، قَالَ: يَا حَبِيبِي، فَهَلْ غَمَّ أُمَّتَكَ أَنْ جَعَلْتُهُمْ آَنْ آخِرَ الأُمَمِ، قُلْتُ: يَا رَبِّ لا، قَالَ: أَبْلِغْ أُمَّتَكَ عَنِّي السَّلامَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنْ جَعَلْتُهُمْ آخِرَ الأُمَمِ لأَفْضَحَ الأُمَمَ عِنْدَهُمْ، وَلا أَفْضَحُهُمْ عِنْدَ الأُمَمِ } ١٨

جعلنا الله آخر الأمم حتى لا يطول مُكثنا في القبور، وحتى نطلع على مساويء الأُمم، ولا يطلع على مساوئنا أحدٌ غير الله، فانظر مدى ستر الله ومحبة الله لنا؟!!.

ويوم القيامة كان يجب أن يكون الحساب حسب ترتيب الظهور في الدنيا، لكن سيدنا رسول الله قال:

{ نَحْنُ الآخِرُونَ، الأَوَّلُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، نَحْنُ أَوَّلُ النَّاسِ دُخُولًا الْجَنَّة } ١٩

نحن الآخرون في الظهور، وأول الناس في الحساب، وأول الناس دخولاً الجنة، ففضل الله علينا عظيم ببركة رسول الله عليه.

#### س٢- كيفية التوبة

#### كيف تكون التوبة؟

WANTED WA

أنا وأنت إذا عملنا ذنباً يكون علينا عدة شهود، الملائكة الذين يسجلون شهدوا على الذنب، وجوارحي التي فعلت شاهدة على الذنب، وستشهد هناك: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْمٍ أُلِسِينَتُهُمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٢٠السور) ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِي أُنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (٢٠لسد) فالأعضاء ستشهد.

الحلقة الثانية

( \ V )

١٨ تاريخ دمشق لابن عساكر، وتاريخ بغداد للخطيب البغدادي عن أنس الله

١٩ صحيح مسلم ومسند أحمد عن أبي هريرة ه

{ إِذَا تَابَ الْعَبْدُ مِنْ ذُنُوبِهِ أَنْسَى اللَّهُ حَفَظَتَهُ ذُنُوبَهُ، وَأَنْسَى ذَلِكَ جَوَارِحَهُ وَمَعَالِمَهُ فِي الأَرْضِ، حَتَّى يَلْقَى اللَّهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ وَلَيْسَ عَلَيْهِ شَاهِدٌ مِنَ اللَّهِ بِذَنْبٍ } ''

ولكن هذا لمن تاب توبةً نصوحاً، فلا يتحايل على الله، ويقول: أنا أفعل وأتوب، وأفعل وأتوب، وأفعل وأتوب، وهذا بالنسبة لحقوق الله!! أما إذا كان عليه حقوق للعباد، فلا بد له أن يسدها، أو يتصالح ويأخذ سماح من العباد.

وما يفعله كثير منا ساعة الموت غير صحيح، مثلاً: أخّ حرم أخواته البنات من ميراث أبيهم، كما انتشر في هذه الأيام، ويهددها بمقاطعتها، وعند ساعة موته، يطلبون من أخته أن تسامحه!!، على أي شيء تسامحه؟ هل أخذت حقها؟! فالسماح شرطه أن تأخذ حقها الشرعي الذي قيّده لها وفرضه لها رب العباد ، وإلا أصبحت هذه الأمور سهلة، فيأخذ من هذا خمسين ألف جنيه مثلاً وبعدها يقول له: سامحني، ويأخذ من هذا مائة ألف جنيه وبعدها يقول له: سامحني!!، لكن الحقوق قال فيها على:

{ لَتُؤَدُّنَّ الْحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ حَتَّى يُقَادَ لِلشَّاةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ }''

وكان يمشي ذات يوم مع سيدنا أبي ذر، فرأى كبشين ينتطحان، واحد له قرون، وواحد بدون قرون، وصاحب القرون مُتغلِّب على الآخر، فقال:

{ يَا أَبَا ذَرِّ، أَتَدْرِي فِيمَا يَنْتَطِحَانِ؟ قُلْتُ: لا، قَالَ: وَلَكِنْ رَبُّكَ يَدْرِي، وَسَيَقْضِي بَيْنَهُمَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ } ٢٢٠.

الحلقة الثانية

(۱۸)

<sup>•</sup> ٢ التوبة لابن عساكر عن أنس بن مالك الله

٢١ صحيح مسلم والترمذي عن أبي هريرة الله

٢٢ مسند أحمد وأبي داود الطيالسي عن أبي ذر ر

وفي رواية أخرى:

﴿ لَيَقُصَّنَّ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لِهَذِهِ الْجَلْحَاءِ مِنْ هَذِهِ ذَاتِ الْقَرْنِ } ۗ ٢٣

فلابد من سداد الحقوق!!!

ولذلك المؤمن العاقل الذي يخرج من الدنيا ومعه خُلوِّ طرف من الناس كلهم، وليس عليه شيء لأحد، ولو كان عليه شيء لأحد ولم ينتبه لذلك، فإن حضرة النبي حذَّر، وكما ورد في الأثر أن الله يوم القيامة بعد جمع الجمع ينادي:

(( يا عبادي لقد استمعتُ إليكم طويلاً، فاستمعوا إليَّ اليوم، أما ما كان بيني وبينكم فقد وهبته لكم، وأما ما كان بينكم وبين بعضكم فتواهبوه فيما بينكم ثم ادخلوا الجنة برحمتي )).

بعد أن ينتهي الإنسان من الحساب، وتأخذه الملائكة، وعلى وشك أن يُدخلوه الجنة، فينادي مناد الله: من كان له مظلمة عند فلان فليخرج، فيخرج الناس، منهم من يقول: سرقني، ومنهم من يقول: اغتابني، ومنهم من يقول: ظلمني في كذا، وكل واحد يأتى بمظلمته، ، فيأمر الله كل الملائكة أن لا يدخل الجنة حتى يرضى خصماءه.

يجلس معهم ليأتي بمحاضر الصُلح، ولا أحد هناك يتنازل!!!

فالكل يبحث عن التائهة، يقول: يا فلان سامحني، فيقول له: كم تدفع لي؟ فيقول: من رصيد حسناتك !!!

لأن هناك لا يوجد دولارات ولا ريالات ولا جنيهات!!

{ أَتَدْرُونَ مَنْ الْمُفْلِسُ؟ قَالُوا: الْمُفْلِسُ فِينَا يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ لَا لَهُ دِرْهَمَ وَلَا دِينَارَ وَلَا مَتَاعَ،

۲۳ الفوائد لأبي بكر الشافعي عن أبي ذر الشافعي الشافعي

قَالَ: الْمُفْلِسُ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ يَأْتِي بِصَلَاةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ عِرْضَ هَذَا، وَقَذَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذا، وَضَرَبَ هَذَا، فَيُقْعَدُ، فَيَقْتَصُّ هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ، حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ، مُحَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ، أُمُّ طُرِحَ فِي النَّارِ } أَخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَ عَلَيْهِ، ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ } أَخَذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَ عَلَيْهِ، ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ }

ولذلك مصيبة عصرنا هذا مظالم العباد، فالناس لا تبالي بمظالم العباد!!، غير العصر الأول، فالعصر الأول كانوا يخافون حتى من ظُلم الحيوان، سيدنا أبو ذر عندما أتاه الموت لم يكن عنده غير جمل، فقال له: أيها البعير لا تشكّني غداً إلى ربك، فإني لم أكن أُحِلك فوق طاقتك!!.

لكن الناس في هذا الزمن فرطوا في هذا الأمر، وظن كل منهم أن ما يُطالب به هو العبادات فقط، لكن العبادات سهلة، أما حقوق العباد لن يتنازلوا عنها، فربنا غفور ورحيم وتواب وكريم، لكن الإنسان جبار، حتى في الدنيا!!، سيدي أبو اليزيد البسطامي عندما قرأ: ﴿ إِنَّ بَطُشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ (١١١لرجمن) قال: بطش الإنسان أشدُّ من بطش الرحمن!!، فقالوا: ولم؟ فقال: بطش الرحمن ممزوج بالرحمة، لكن الإنسان لا!.

فانظر ماذا يصنعون مع بعضهم في الحروب وأمثالها؟!! بطش شديد، ونفس الأمر يوم القيامة، ولذلك مظالم العباد يجب أن نحذرها جيداً.

وأنا أعلم علم اليقين أننا إلى الله مسافرون، وقد يكون السفر قريب فخفِّه الحمل، ولا تجعل على ظهرك أحمال قاسية، فعن أبي ذر الغفاري الله قال:

{ أُوصَانِي خَلِيلِي بِأَربَعِ كَلِمَاتٍ هُنَّ إِلِيّ أَحَب مِنَ الدُنيَا وَمَا فِيهَا، قَالَ لِي: يَا أَبَا ذَر أَحكِمِ السَفِينةَ فَإِنَّ البَحرَ عَمِيق، واسْتَكثِر الزَّادَ فَإِنَّ السَفَرَ طَويل، وخفِّفِ ظَهركَ فَإنَّ العَقَبةَ كَوُّود، وأُخلِص العَمَلَ فَإنَّ النَاقِدَ بَصِير } ٢٥ وخفِّفِ ظَهركَ فَإنَّ العَقبة كَوُّود، وأُخلِص العَمَلَ فَإنَّ النَاقِدَ بَصِير } ٢٥ وصحبه

الحلقة الثانية

**(۲·)** 

٤ ٢ مسند أحمد وابن حبان عن أبي هريرة رضى الله عنه

٢٥ رواه الإمام المقدسى

| الحلقة الثالثة <sup>٢٦</sup>   |    |
|--------------------------------|----|
| سجدة الشكر                     | ۱س |
| حقيقة الدعوة إلى الله          | ۳س |
| الرسول رياضياً                 | ۳س |
| الشباب شُعبة من الجنون         | س٤ |
| فضل إطعام الطعام               | س٥ |
| محل نظر الله في العبد          | ٦س |
| حفاظ المسلم على نظافته الشخصية | س٧ |
| غسل الاحتلام للمرأة            | ۸س |
| قضاء أيام شهر رمضان            | ٩س |

#### س١: سجدة الشكر

ما رأي الدين في سجود محد صلاح وبعض اللاعبين بعد تسجيل هدف في مباراة، مع العلم بأن أحد الشيوخ قال: هذا حرام !! لأنه سجود لغير الله؟

أولاً لا يطلع على القلوب إلا حضرة الله، رجلٌ مسلم يسجد سجدة شكر، وسجدة الشكر سنّها لنا رسول الله الله الذا حدث للمرء شيء يريد أن يحمد الله ويشكره عليه، إذا كان راكباً يسجد على دابته، أو يسجد في سيارته، وإذا كان واقفاً يسجد على الأرض، فلمن يسجد؟ يسجد لله الله شكراً على توفيقه ورعايته وعنايته.

و مُجَّد صلاح كما أعلم علم اليقين رجلٌ مسلم مستمسكٌ بدينه، ولا يلعب في رمضان نهاراً إلا وهو صائم، ولا يترك المصحف من يده في سفر أو حضر، فلمن يسجد هذا؟! لا نستطيع أن نقول أجمعون إلا أنه يسجد لله! فمن يدَّعى أن السجودٌ لغير الله،

٢٦ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ١٦ من جماد الآخر ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٢١٦م

الحلقة الثالثة

من أين له بهذه البيّنة؟! والقلوب لا يطلع عليها إلا حضرة الله تبارك وتعالى!!، وقد قال لنا أجمعين السابقين والمعاصرين واللاحقين سيد الأولين والآخرين:

## { أُمِرْتُ أَنْ أَحْكُمَ بِالظَّاهِرِ، وَاللَّهُ يَتَوَلَّى السَّرَائِرَ }

يعني لا يُسمح لأي مسلم أياً كان أن يتحدث عما في السرائر، لأن هذا أمرٌ لا يعلمه إلا رب العباد على الله الله العباد العباد

وسجدة الشكر هي سجدة واحدة، يسجدها الإنسان شكراً لله بعد أي عمل عمله رأى فيه توفيق الله، وسيدنا رسول الله على عندما كان داخلاً مكة وفتحها الله عليه سجد على ظهر بغلته، فلم يصبر حتى ينزل ويسجد على الأرض، وإنما سجد على ظهر بغلته شكراً لله تبارك وتعالى على نعمة فتح مكة.

فسجدة الشكر سجدة مسنونة عن النبي الله وقد يقول قائل: إن هذا الرجل يظهر فخذيه، والعورة ما بين الصُرَّة والرُكبة، فنقول له: عند الإمام مالك وأرضاه عورة الرجل سوأتيه فقط، أي قُبُله ودُبره فقط، فعلى هذه الكيفية السجدة مقبوله، وهي لله، والله الله أعلم بالنوايا.

#### س٢: حقيقة الدعوة إلى الله

إلى أي مدى يمكن أن يكون لاعب كرة كمحمد صلاح داعية إسلامي؟ أم أن الداعية يجب أن يكون حافظاً وتالياً للقرآن، ويخطب في الناس؟

قديماً قالوا:

(الدعوة إلى الله بالحال خيرٌ من الدعوة إلى الله بالمقال)، والعَالَم الأجنبي الآن غرباً وشرقاً يقرأ عن الإسلام فيرى فيه الخير كل الخير، فينظر إلى أحوال الممسلمين المعاصرين فيراها بعيدةً كل البُعد عما قرأه في هذا الدين، فالناس في حاجة إلى الاقتداء بالمسلمين.

٢٧ حكاه ابن كثير في أدلة التنبيه، وقال النساني في سننه: باب الحكم بالظاهر، وقيل من كلام الشافعي

الحلقة الثالثة

ولذلك منذ زمن قريب عرض بعض إخواننا في البلاد الخليجية معرضاً للإسلام في لندن، ولندن من المدن التي فيها عدد كبير من المسلمين، فدخل رجل إنجليزي ليزور المعرض، فجاءه مسلم عربي ليشرح له، فقال له: لا تشرح لي فأنا أعرف كل ما تقول، ولكني أقول لك: الإسلام يدعو إلى ترك الكذب وأنتم تكذبون!، والإسلام يمنع الغش وأنتم تغشون!، والإسلام أساسه الأمانة والمروءة وأنتم تخونون!، وأخذ يُذكِّر له ذلك حتى بحت الرجل!، لأن هذا الرجل كان يعلم أن الإسلام هو السلوك الذي يتتبعه المسلم في غُدواته وروحاته وكل أحواله.

## { تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ }^\` وكما قال:{ الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ }^\`

عندما يذهب إلى بعض المناسبات الطيبة ويجمع بعض الأطفال الإنجليز في مكان، ويقدّم إليهم الهدايا الرمزية، ويحنو عليهم ويقبّلهم ويصافحهم، أليست هذه دعوة إلى الإسلام؟!. إني أعجب ممن يدّعي أن الدعوة إلى الإسلام على المنابر، أو على الفضائيات فقط، لكن هؤلاء لا يحضرون إلى المساجد حتى يسمعون من يقف على المنابر، ولا يشاهدون البرامج الدينية التي تبثها قنواتنا الفضائية، بل ربما أقمارنا التي نبث عليها برامجنا لا تصل إليهم!!.

إذاً الذي يصل إليهم السلوك القويم، والخلق القويم على يد مسلم مستقيم، فهذه هي الدعوة، وقد رأيت بنفسي عدداً كبيراً من شباب الإنجليز الصغار يقلِدونه في السجود، بعد أن يُصيب هدفاً يقلدونه في السجود، أليس هذا دافعاً إلى تقليده فيما سواه من تعاليم الإسلام؟! أظن ذلك واضحٌ بالكلية.

فالإسلام يا أحباب الإسلام يحتاج إلى مسلم في خُلقه، وفي عمله، وفي كلامه، وفي كل سلوكياته، فهذا هو النموذج القويم الذي يقدِّم الإسلام، وليس تقديم الإسلام قاصراً

الحلقة الثالثة

(۲۳)

٢٨ جامع الترمذي وابن حبان عن أبي ذر كله

٢٩ مسند أحمد وابن حبان عن أبي هريرة كا

على القول والكتابة فقط: ﴿ آدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ (١٢٥النحل) أولاً الحكمة، وهي الإصابة في العمل وفي القول، والموعظة الحسنة أي لا تأمر غيرك بأمر وأنت لا تفعله، ولا تنهاه عن شيء وأنت تفعله، وإنما لا تقُل للناس إلا ما يراه الناس في سلوكياتك وفي عملك وفي حياتك.

فهو كما أعتقد داعية إلى الإسلام بأخلاقه وسلوكياته، ويقدِّم ما لا يقدمه غيره من العلماء المتشددين في مساجد أوروبا الذين يطمسون معالم الدين، ويُكرِّهون الأجانب في الدخول في هذا الدين، لتشددهم وتعنتهم في شرح تعاليم هذا الدين إلى من يريدون أخذهم بالرفق واللين كمنهج سيد الأولين والآخرين الله الله على المناهج سيد الأولين والآخرين الله المناهج سيد الأولين والآخرين المناهج سيد المناهب ا

## س٣: الرسول رياضياً

## هل كان رسول الله ﷺ رياضياً؟

الرسول كل كان رياضياً على مستوى عال!، فقد فاز في بطولة الجزيرة العربية في المصارعة، فعن ابن عباس رضي الله عنهما: أن يزيد بن ركانة صارع النبي الله فصرعه النبي الله ثلاث مرات، كل مرة على مائة من الغنم، فلما كان في الثالثة قال: يا محلًا ما وضع ظهري إلى الأرض أحد قبلك، وما كان أحد أبغض إلى منك، وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله، فقام عنه رسول الله الله وأنك رسول الله، فقام عنه رسول الله الله وأنك رسول الله عنه رسول الله الله وأنك رسول الله الله وأنك رسول الله الله وأنك رسول الله الله ورد عليه عنه رسول الله الله ورد عليه عنه ورد عليه ورد عليه عنه ورد عليه ورد عليه عنه ورد عليه عنه ورد عليه ورد ع

وركانة كان أعظم مصارع في الجزيرة العربية، وعرض عليه النبي الإسلام فقال: وما علامة صدقك؟ فطلب النبي أن يصارعه، فصرعه النبي أن من أول جوله، ورفعة ووضعه لمس أكتاف!، فتعجب الرجل، وطلب المصارعة مرة أخرى، فرفعه النبي أن ووضعه على الأرض، وكذلك في الثالثة، فأسلم الرجل وحسن إسلامه لأنه لم يصرعه أحدٌ من قبل النبي ألى وحتى تعلمون شدة هذا المصارع، فقد بلغ من شدته وقوته أنه كان يقف بقدمية على جلد بعير، ويطلب من الرجال أن يُزحزحوا هذا الجلد عن موضعه فلا يستطيعون!!، ولكن الرسول ملى صرعه.

الحلقة الثالثة

<sup>•</sup> ٣ رواه أبو بكر الشافعي، وأخرجه البيهقي عن سعيد بن جبير رهي

وكان النبي الله يذهب إلى مركز تدريب الرماية للمهاجرين والأنصار، لأن رمي السهام كان سلاحٌ فعال في الحروب، فيقول لمعشر المهاجرين:

{ ارْمُوا بَنِي إِسْمَاعِيلَ، فَإِنَّ أَبَاكُمْ كَانَ رَامِيًا ارْمُوا، وَأَنَا مَعَ بَنِي فُلاَنٍ، فَأَمْسَكَ أَحَدُ الفَرِيقَيْنِ بِأَيْدِيهِمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَا لَكُمْ لاَ تَرْمُونَ؟! فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ نَرْمِي وَأَنْتَ مَعَهُمْ!، قَالَ: ارْمُوا وَأَنَا مَعَكُمْ كُلِّكُمْ }" فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ نَرْمِي وَأَنْتَ مَعَهُمْ!، قَالَ: ارْمُوا وَأَنَا مَعَكُمْ كُلِّكُمْ }"

وكان النبي الله يحضر إلى حلقات الجري، ويقف عند نقطة الإنتهاء ليستقبل المتسابق الأول بأحضانه الله الله الله بن الحارث قال: كان رسول الله الله يَصفَ عبد الله، وعبيد الله، وكثيراً من بني العباس ثم يقول:

#### من سبق إليَّ فله كذا وكذا، فيستبقون إليه فيقعون على ظهره وصدره فيُقبِّلَهم ويلتزمهم ٢<sup>٣٢</sup>

بل كان يُمرِّن نساءه على الرياضة، فعَنْ السيدة عَائِشَةَ رهي، قَالَتْ:

{ خَرَجْتُ مَعَ النَّبِيِّ فَي بَعْضِ أَسْفَارِهِ وَأَنَا جَارِيَةٌ لَمْ أَحْمِلِ اللَّحْمَ وَلَمْ أَبْدُنْ، فَقَالَ لِلنَّاسِ: تَقَدَّمُوا، فَتَقَدَّمُوا، ثُمَّ قَالَ لِي: تَعَالَيْ حَتَّى أُسَابِقَكِ، فَسَابَقْتُهُ، فَسَكَتَ عَنِّي، حَتَّى إِذَا حَمَلْتُ اللَّحْمَ وَبَدُنْتُ وَنَسِيتُ، خَرَجْتُ مَعَهُ فَسَبَقْتُهُ، فَسَكَتَ عَنِّي، حَتَّى إِذَا حَمَلْتُ اللَّحْمَ وَبَدُنْتُ وَنَسِيتُ، خَرَجْتُ مَعَهُ فَسَبَقْتِهُ، فَسَكَتَ عَنِّي، حَتَّى إِذَا حَمَلْتُ اللَّحْمَ وَبَدُنْتُ وَنَسِيتُ، خَرَجْتُ مَعَهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، فَقَالَ لِلنَّاسِ: تَقَدَّمُوا، فَتَقَدَّمُوا ثُمَّ قَالَ: تَعَالَيْ حَتَّى أَسَابِقَكِ، فَسَابَقْنِي، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، وَهُوَ يَقُولُ: هَذِهِ بِتِلْكَ } أَسَابِقَكِ، فَسَابَقْنِي، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، وَهُوَ يَقُولُ: هَذِهِ بِتِلْكَ } أَسَابِقَكِ، فَسَابَقْنِي، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، وَهُوَ يَقُولُ: هَذِهِ بِتِلْكَ } أَسَابِقَكِ، فَسَابَقْنُهُ، فَسَبَقَنِي، فَجَعَلَ يَضْحَكُ، وَهُو يَقُولُ: هَذِهِ بِتِلْكَ } أَسَابِقَكِ، فَسَابَقْتُهُ،

أراد أن يُشجعها في المرة الأولى فتباطأ لتسبقه وتتشجّع على هذا العمل.. وفي المرة الثانية أراها الحقيقة فسبقها، وقال لها مازحاً: هذه بتلك.

وفي كتب السيرة ما لا يُعد ولا يُحصى من هذه المشاهد الرياضية التي كان النبي كله عليها ويمارسها.

الحلقة الثالثة

(٢٥)

٣١ صحيح البخاري ومسند أحمد عن سلمة بن الأكوع الله

٣٢ مسند أحمد عن عبد الله بن الحارث ه

٣٣ سنن أبي داود ومسند أحمد عن عانشة رضي الله عنها

بل إن الرياضة الإسلامية هي قمة الرياضة البدنية، فإن كل أعضاء الجسم في الصلاة تتحرك، إن كان في الوقوف، أو في الركوع، أو في السجود.

بل قد ذكر لنا العلماء المحدثين؛ رجلٌ من بني جلدتنا مصري أخذ رسالة الماجستير من جامعة الإسكندرية في كلية الطب، وهي رسالة عملية على كيفية شفاء الصلاة لدوالي الساقين، وهو مرضٌ منتشر في هذا العصر، فأثبت أن شفاء دوالي الساقين بالصلاة التي أمر بما الله تبارك وتعالى.

والصيام رياضة، وقيام الليل رياضة، وذكر الله رياضة، فالرسول كل كان رياضياً في كل أحواله، فكان يمارس الرياضة البدنية، والرياضة الروحية، والرياضة العبادية، وكل أنواع الرياضات صلوات ربي وتسليماته عليه.

#### س؛ الشباب شُعبة من الجنون

#### ما معنى قول النبي ﷺ: (الشباب شُعبة من الجنون)؟ وهل هو حديث صحيح؟

أولاً هذا ليس بحديث، ولكنه أثرٌ ورد عن بعض الصالحين مع صحة ما فيه، لأن الشباب يكون فيه الجسم ممتلئ بالقوة، والعروق ممتلئ بالدم، والإمام علي الشباب يكون فيه الجسم ممتلئ بالقوة، والعروق بالدم، فهممت بمعصية!!.

عندما تكون عروق الجسم مملوءة بدم الحيوية والنشاط للشباب، وقد يكون لم يحصلُ على كل ما يُشبع غرائزه، والجنس غريزةٌ خلقها الله للإنسان، والطعام غريزة خلقها الله في الإنسان، فمثل هذه الغرائز إذا لم يشبعها الإنسان، فإن النفس تدفعه إليها، وتخطط له، وتحاول أن تتفنن معه في طريقة للوصول إليها.

إذاً في مرحلة الشباب أو كما يسميها علماء النفس: مرحلة المراهقة، لا بد للإنسان من مراعاة ذلك، والنبي الله وضع لنا الخطة الصحيحة لعبور هذه الفترة بسلام، فقال الله:

الحلقة الثالثة (٢٦)

{ يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ } أَلَّ

والباءة يعني القدرة على الزواج، القدرة المادية، والقدرة الجسدية، والقدرة القوامية، أي تكون له القوامة، والقدرة على الإسكان، وغيرها من لوازم هذا العمل.

وكلمة (وجاء) يعني خصاء، كأنه يُخصى ولا يحس بالمتاعب الداخلية التي تُحركه جنسياً، لإشباع الغريزة، فيلجأ إلى ما حرَّم الله ﷺ، فخير علاج لهذا الصيام.

والصيام يقدِّره الشاب على حسب احتياجاته، فقد يكون هناك شاب يكفيه – ليكفَّ هذه النوازع – صيام يوم في الشهر، وهناك من يحتاج إلى ثلاثة أيام، وهناك من يحتاج إلى صيام الإثنين والخميس، وكل هذا في السُنَّة المباركة ليأخذ الشاب الجرعة الملائمة له من الصيام، فتكفُّه عن هذه الذنوب العظام وعن هذه الآثام.

#### س٥: فضل إطعام الطعام

ما فضل إطعام الطعام؟ وما شروط إقامة الموائد؟

إطعام الطعام من أفضل العبادات التي تُؤهل الإنسان لأرفع الدرجات في الجنات، فقد قال على مبيناً هذه الفائدة:

{ إِنَّ فِي الْجَنَّةِ غُرَفًا يُرَى ظَاهِرُهَا مِنْ بَاطِنِهَا، وَبَاطِنُهَا مِنْ ظَاهِرِهَا، أَعَدَّهَا الله فِي الْجَنَّةِ غُرَفًا يُرَى ظَاهِرُهَا مِنْ بَاطِنِهَا، وَبَاطِنُهَا مِنْ ظَاهِرِهَا، أَعَدَّهَا الله لَمَنْ أَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَفْثَى السَّلامَ، وَصَلَّى بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ } أَلْ رُواية: { لِمَنْ أَلَانَ الْكَلَامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَبَاتَ لِلَّهِ قَائِمًا وَالنَّاسُ نِيَامٌ } أَلَا فُمُطعِم الطعام يكون من أهل الغُرف التي يقول فيها الله:

الحلقة الثالثة

**(۲۷)** 

٤٣ البخاري ومسلم عن عبد الله بن مسعود رهم

٣٥ صحيح ابن خزيمة ومسند أحمد عن أبي مالك الأشعري

٣٦ مسند أحمد عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما

﴿ غُرَفٌ مِّن فَوقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةٌ تَجَرِّى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ (١٢٠الوم)

وهي الجزاء الأعظم لعباد الرحمن في سورة الفرقان:

﴿ أُولَتِهِكَ يُجْزَونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا ﴾ (٥٧الفرقان).

وما الغرفة؟ الغرفة هي الموضع المخصص للنظر إلى وجه الله، واستماع جميل كلام الله جل في عُلاه، هذه الغُرف لمن؟ لمن يُطعم الطعام، ويُصلِي بالليل والناس نيام، ويُلين الكلام لجميع الأنام ... فإطعام الطعام أول باب يمحو الله به الذنوب والآثام: (أو إطعام في يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ في يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ في أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ في (الله) هذا لمن؟ ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةُ في وَمِ ذَى مَسْغَبَةٍ في وَمَ أَدْرَنكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ في (الله) وما عقبتنا كلنا؟ ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ (الله) أن يفُك الإنسان رقبته من السؤال والحساب والعذاب ودخول جهنم والعياذ بالله، فما الذي يفك رقبته؟ ﴿ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾ (١١لله) ومسغبة يعني يومٌ شديد الجوع ... فإطعام الطعام يجعل الإنسان يغفر الله كَان له جميع الذنوب والآثام، وانظروا إلى الحديث العظيم للحبيب المصطفى في حيث يقول:

{ إِذَا دَخَلَ الضَيْفُ عَلَى قَومٍ دَخَلَ بِرِزقِه، وإِذَا خَرَجَ خِرَجَ بِمَغْفِرَةِ ذُنُوبِهِم }

{ فِرَاشٌ للرَّجُلِ، وفِرَاشٌ لامْرَأْتِهِ، والثَّالِثُ للضَّيْفِ، والرَّابِعُ للشَّيْطَانِ }^٨

الحلقة الثالثة

(XX)

٣٧ رواه الديلمي عن أنس 🚓

٣٨ صحيح مسلم وأبي داود عن جابر بن عبد الله كه

٣٩ الجامع لأخلاق الراوي وتاريخ جرجان للسهمي عن أنس ه

{ الرزقُ إلى مُطْعِمِ الطعامِ أسرعُ من السكينِ إلى ذروةِ البعيرِ، وإنَّ اللهَ تعالَى لَيُباهى بمُطْعِمِ الطعامِ الملائكةَ عليهم السلامُ } ''

فانظر قرب الله من مُطعم الطعام، قُرب القرابة!، فإذا صنع مائدة فيا هناه، لأن هذا له أجرٌ عظيمٌ عند الله، يقول الإمام علي الله وكرَّم الله وجهه: لِأَن أُطعم رجلاً من إخوانى خيرٌ من أن أعتق رقبة!.

لماذا؟ لأن هذا رجل مؤمن ويستحي أن يسأل، وربما يموت من الجوع ولا يشعر به أحد، فأولى بالمؤمن أن يبحث عن هؤلاء، وأن يُطعمهم الطعام، وهذا هو السبيل الأعظم للصالحين لنيل مراتب القرب والحظوة عند رب العالمين على المناه القدر.

#### س٦: محل نظر الله في العبد

#### ما محل نظر الله في العبد؟

محل نظر الله في العبد وضَّحه الحديث الشريف في قوله على:

{ إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُوَرِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ }''، وفي رواية أخرى: { وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ ونِيَّاتِكُمْ }''

والله على حدّد في كتاب الله ما يجهزه المرء ليرضي عنه حضرة الله، فقال عن أبي الأنبياء إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة و السلام: ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ الأنبياء إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة و السلام: ﴿ إِلّا مَنْ أَيّ ٱللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (١٨٠الشعاء) وقال فينا أجمعين معشر المؤمنين:. ﴿ إِلّا مَنْ أَيّ ٱللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (١٨٠الشعاء) والقلب السليم هو القلب التقي النقي الذي يخلو من أي مشاركة لرب العالمين، يعني لا يكون فيه عظمة على خلق الله، لقوله تعالى في الحديث القدسي:

الحلقة الثالثة

<sup>•</sup> ٤ ورد في الإحياء عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، وأخرجه ابن ماجة عن أنس عليه

١ عصديح مسلم وابن ماجة عن أبي هريرة هي.
 ٢ عن أبي هريرة هي.

٢ ٤ ورد بهذا الفظ في تفسير الرازي وبعض الآثار .

{ الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا قَذَفْتُهُ فِي النَّارِ } ٢٣

ولا يُشرك بالله في فعله أحداً، بل يعتقد تمام الاعتقاد أن الفعّال في كل أمر هو الله رب العالمين ... وكذا القلب السليم من جهة الخلق، فيُطهِّره من الحقد والحسد والغل والكُره وما شابه ذلك، ليدخل في قول أهل الجنة، نسأل الله أن نكون منهم أجمعين: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانَا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ (١٤١٧- ١٠٠٠).

هذا هو موضع نظر الله؛ القلب الذي خلا من كل ما فيه شرك لحضرة الله، وكل ما فيه حقدٌ أو ما شابه ذلك لحلق الله، جمَّلنا الله بالقلب السليم أجمعين.

#### س٧: حفاظ المسلم على نظافته الشخصية

#### كيف يحافظ المسلم على نظافته الشخصية؟

أصلحوا رحالكم يعني رواكبكم، وزينوا ملابسكم، وكونوا كالشامة بين الناس، يعني يكون منظركم مُبهج ومُفرح أمام الناس على الدوام، وهذه النظافة الظاهرة

الحلقة الثالثة (٣٠)

٣ ٤ سنن أبى داود وابن ماجة عن أبى هريرة ر

٤٤ صحيح مسلم ومسند أحمد عن أبي هريرة الله

٥ ٤ مسند أحمد وسنن أبي داود عن أبي الدرداء ره

باختصار.، وأن يكون نظيف الجوارح، فلا يتحدث اللسان بما يُغضب الخلق ولا يُغضب الرحمن، فلا يسُبُّ ولا يشتم ولا يلعن ولا يكذب ولا يفعل شيئاً من هذا القبيل.

وأن يكون نظيف الأخلاق، فلا يسمح لنفسه أن يكون فيه خُلقٌ من أخلاق أهل النفاق أو الفُسَّاق، فلا يكذب ولا يخون والأحاديث ذكرت الأنواع كلها:

{ ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُوَ مُنَافِقٌ، وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ، مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ } ٢٠ وفي حديث آخر:

{ أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَفِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَاصَمَ فَجَرَ } كَانَ وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ }

فيُطهِّر أخلاقه من الأخلاق التي عليها أهل النفاق الخيانة والخديعة والكذب، والأخلاق التي عليها الفُسَّاق من الفجور والكلام الذي يُؤذي السامعين، والحركات التي تجعل الإنسان يغُض بصره حياءاً عندما يراه يفعلها .. يتطهر من هذه كلها، ويستحضر أخلاق النبوة، ويكون صورة على قدره من خُلقه عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

فإذا تطهر ظاهراً، وأعضاؤه كذلك، وقلبه كذلك، كانت هذه الطهارة الظاهرة والباطنة التي يُعلي الله شأن صاحبها ويرفع قدره، ويكون داخلاً في قول الله: ﴿ وَأُسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ طَهِرَةً وَبَاطِئَةً ﴾ (٢٠ لقمان) نسأل الله أن نكون منهم أجمعين.

٤٦ مسند أحمد وابن حبان عن أبي هريرة رضي الله عنه

٧٤ البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما

الحلقة الثالثة

(٣١)

#### س٨: غسل الاحتلام للمرأة

# هل على المرأة غسلٌ إذا احتلمت؟

عن السيدة أم سلمة هي أم المؤمنين، وزوجة النبي هي، قالت:

{ جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ إِلَى النَّبِيِّ الْفَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنَّ الله لاَ يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ فَهَلْ على المرأة مِنْ غُسْلٍ إِذَا احْتَلَمَتْ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهُ نَعَمْ، إِذَا رَأَتِ الْمَاءَ، فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةً رضي الله عنها: يَا رَسُولَ اللهِ وَتَحْتَلِمُ الْمَرْأَةُ؟ فَذَا رَأَتِ الْمَاءَ، فَقَالَ: تَرِبَتْ يَدَاكِ، فَبِمَ يُشْبِهُهَا وَلَدُهَا }^\!

أنبأنا النبي بما لم يُكتشف إلا في العلم الحديث، فكثير من الخلق يظنون أن المرأة لا تحتلم، وأن الاحتلام خاص بالرجل، لكن المرأة تحتلم كما أنبأ نبينا ، والاحتلام كما يحدث مع الرجل يحدث مع المرأة؛ أن ترى شخصاً في منامها يحاول أن يعاشرها معاشرة جنسية، وتستيقظ بعدها.

وأيضاً الأمر الذي ذكره الحبيب وأيَّده العلم الحديث الآن، فهي تستيقظ بعدها لأنها تُنزل كما يُنزل الرجل، ولكن إنزالها يسبق إنزال الرجل، وإن كان كثير من النساء عندنا لأنهن غير مهتمات بالقواعد الصحية والنظافة لفروجهن، لا يشعرن بهذا الأمر، فإذا حدَّثتها عن الإنزال، تقول لك: لا، لكن الإنزال يحدث من المرأة قبل الرجل كما أخبر نبينا على عندما ذهب إليه اليهود وقالوا: إلى ما يكون الجنين؟ فقال على:

{ مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذَا اجْتَمَعَا فَعَلَا مَنِيُّ الرَّجُلِ مَنِيًّ الْمَرْأَةِ، أَذْكَرَا بإِذْنِ اللهِ، وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُل، آنَثَا بإِذْنِ اللهِ } أَنْ

الحلقة الثالثة

(27)

٨٤ البخاري ومسلم عن أم سلمة رضي الله عنها

٩ ٤ البخاري ومسلم واللفظ لمسلم عن توبان الله

فإذا احتلمت المرأة تغتسل كغسلها بعد الحيض، أو بعد النفاس، أو بعد الجنابة تماماً بتمام، غُسلاً يعمُّ كل جسدها بما في ذلك وصول الماء إلى منابت شعرها.

#### س٩: قضاء أيام شهر رمضان

سيدة تسأل: وضعت مولوداً في عام ٢٠٠٧، ودخل شهر رمضان في ذلك العام، فأفطرته كله، وبعد رمضان صمت ٢٢ يوماً فقط، وبقي سبعة أيام، وانشغلت في الحياة، ومرت سنين كثيرة، وأشعر بذنب كبير!!، فماذا أصنع الآن؟

عليها أن تُعيد هذه الأيام، فإن النبي على قال:

#### { فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ بِالْقَضَاءِ } ٥٠٠

فالأيام التي أفطرت فيها ولم تصمها لا بد أن تصومها لأنها دينٌ عليها لله، وهي شابة وتستطيع الصيام، ولا تسقط هذه الأيام إلا عن المرأة التي لم تعد تستطيع الصيام، فتُخرج عنها الفدية المقدَّرة في الشريعة في هذا العام، ويسقط عنها هذا الصيام لعجزها عن الصيام، لكن ما دامت شابة فلا بد من الصيام.

وهناك رأيٌ للإمام الشافعي الله وأرضاه في ذلك: أن المرأة إذا جاءها رمضان وعليها أيام ماضية ولم تصمها، تُخرج عنها فدية عن كل يوم، وهي باقية عليها تصومها بعد رمضان، كما نسميها غرامة تأخير.

يعني ليس معنى أنها أخرجت الفدية أن هذه الأيام سقطت عنها لأنها شابة، لكن هذه الجزية فيها شيء من الردع حتى لا تتأخر البنت أو الفتاة أو المرأة عن الصيام مرة أُخرى، وبعض الأئمة الآخرين قالوا: ليس عليها فدية، ولكن عليها هذه الأيام، ولا بد أن تصومها قبل لقاء الله عليها.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه

| الحلقة الرابعة ٥١    |    |
|----------------------|----|
| رؤية الشيخ في المنام | ۱س |
| الكمالات المحمدية    | ٣س |
| أدب المريد مع شيخه   | ۳س |

#### س١: رؤية الشيخ في المنام

هل من رأى شيخه في المنام يستوي كمن رأى رسول الله ؟ رؤية رسول الله ، غاية المُنى لكل مؤمن تقي نقي، فغاية مناه أن يحظى ولو نَفَساً برؤية رسول الله ، في المنام.

لكن الإنسان لكي يحظى بهذا الشرف العظيم، لا بد أن يتأهل ويتجهَّز على يد رجل أذن له الحبيب المصطفى الله أن يُجهِّز أهل هذه البُغية ويُعينهم على بلوغ مرامهم، ولا بد أن يكون عندهم استعداد وشوق شديد، وعندهم الحرص الأكيد على بلوغ هذه الغاية، وبذلك يكونوا حريصين على الأخذ بما يصفه لهم العارفون الصادقون ليصلوا إلى هذا المقام.

فعندما يرتبط الإنسان برجل من الصالحين الصادقين الوارثين المأذونين بالفتح من حضرة سيد الأولين والآخرين، يبدأ أولاً فيتعلق به، ومن شدة تعلقه به عندما ينام يراه في المنام، فتكون بشرى له بأنه أصبح في الطريق، ويُجهَّز لرؤية الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

رؤية الحبيب المصطفى تحتاج إلى تجهيز خاص قلبي، لأنه ليس أي إنسان يستطيع أن يتحمَّل رؤية حضرة النبي هَمَّا، فإذا كان سيدنا موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام عندما ذهب إلى جبل الطور لمناجاة الله، ورجع كان كل من رآه من قومه

١٥ القاهرة - المقطم -مسجد مجمع الفائزين الخيري ١٦ من جماد الآخر ١٤٤٠هـ ١٢/٢/١ ٢٠م

صُعق ومات، وذلك من شدة الأنوار التي انبلجت في وجهه من مناجاته – وليس مشاهداته – لحضرة الله في بل كان كلاماً فقط، فوضع لثاماً على وجهه لكن لم يحجب الأنوار عن الناظرين، وكان كل من يراه يموت، حتى مات سبعين رجلاً من بني إسرائيل بمجرد النظر إليه، فوضع لشامين لكي لا يرى هذا النور إلا أهل العين، .... لكن أهل العيون الظاهرة لا يرون.

فما بالنا بنور رسول الله كيف يكون؟!! فمن يرى سيدنا رسول الله في المنام يرى الصورة النورانية، لأن الصورة البشرية كانت تتوارى فيها الأنوار فيرى الكفار ظاهر النبي المختار، ولا يرى ما في باطنه من الأنوار إلا المتقين والصالحين والأبرار، ولذلك قال الله في هذه الرؤيا مشيراً إلى الكفار: ﴿ وَتَرَكُهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١٩٨ الأعراف) لا يرون ما بباطنك من الأنوار الإلهية والكمالات الربانية، والعطاءات القدسية.

من الذي يرى هذه الأمور؟ خاصة المؤمنين، وليس حتى عامة المؤمنين، لكن خاصة المؤمنين الذين جهّزهم الله لرؤية سيد الأولين والآخرين ، والإمام أبو العزائم الله وأرضاه يقول في هذا المعنى:

لــم يــرَ الــصدِّيق منــه غــير هيكلــه المبــاح ومعانيــــه تعالـــت عــن عقــول ذوي الــصلاح

معاني رسول الله عالية جداً، فعندما يرتبط الإنسان بالعارف الرباني، ويدخل إلى تلابيب فؤاده وإلى وجدانه، فعلى الفور كما حدث مع المريدين الصادقين، وكما حدث مع كثير من المحققين، كان الواحد منهم يقرأ القرآن فيشعر أن الشيخ هو الذي يقرأ وهو يسمع، ويتحرك يميناً أو شمالاً فيشعر أنه يُحرَّك وليس هو الذي يتحرك، لماذا؟ لأنه انشغل بالكلية بهذه الحضرة العرفانية.

وعندما يستوي في التربية: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَٱسْتَوَىٰٓ ﴾ (١١القصص) أي استوى في التربية المؤهلة لهذه المقامات العلية: ﴿ ءَاتَيْنَهُ حُكّمًا وَعِلْمًا ﴾ (١١القصص) ... ما الحُكم هنا؟ ليس حُكم بلد أو غيره، ولكن حُكم نفسه، أصبح يحكم نفسه فلا تتحكم نفسه فيه، ولا تُغريه بمغرياتها، ولا تفتنه بشهواتها، وإنما يكون مشغولاً بالكلية

بالخالق البارئ على الله الله الله

ويؤتيه الله من لدُنه علماً، وهذا اسمه العلم الوهبي، وهو غير العلم الكسبي، فالعلم الوهبي هو الذي يُؤهِّل لرؤية حضرة النبي .

فلو قرأ الإنسان في العلم الكسبي، وأتاه الله من العمر ألف عام فلا شيء، ولكن لو رزقه الله نَفَساً واحداً علماً وهبياً رُفعت عنه غشاوة القلب، وانجلت عنه الستائر، ولمعت أنوار البصائر، وأصبح الحبيب على بنوره الباهر ظاهر له بغير ستائر.

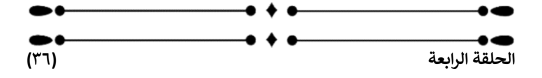
فهذا يحتاج للعلم الوهبي الذي قال فيه الله لموسى عندما أمره أن يذهب للعبد: ﴿ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ (١٦٥الكهف).

فعندما يرى شيخه فقد رأى أثراً من آثار حضرة النبي، لأنه أثرٌ ظهر فيه نور النبي، وظهر فيه غلال أثر النبي، وظهر فيه تربية النبي، وظهر فيه علوم النبي، فهذا أثر ظهرت فيه أنوار النبوة والفتوة بمعانيها:

والعارف الفرد محبوبُ لخالقه فات المقامات تحقيقاً وتمكيناً في كل نَفَسٍ له نورٌ يواجهه من حضرة القدس ترويحاً وتعييناً معناه غيب ومبناه مشاهدة والفرد معنى وليس الفرد تكوينا لا يعرف الفرد إلا ذو مواجهة صفا فصوفي فأحيا النهج والدين

هذا هو الطريق إلى عالم التحقيق ... ولذلك قالوا:

#### ((خذ الرفيق قبل الطريق))



#### س٢: الكمالات المحمدية

ذكرتم فضيلتكم في كتاب: (الكمالات المحمدية): إذا كنا عاجزين عن وصف بشريته ، فكيفة نتكلم في روحانيته؟! وكيف نتكلم في نورانيته؟! وكيف نتكلم في شفافيته؟! ومن الذي يستطيع أن يتجرأ ويقترب من وصف كماله القلبي وجماله الروحي وصورته القدسية الإلهية؟! فما معنى صورته القدسية الإلهية؟

سيدنا رسول الله هي جمَّله الله على بكل الجمالات الإلهية، فله في كل عالم من العوالم العُلوية صورة جمالية جلالية كمالية يستطيع أن يراها أهل هذا العالم من العوالم العُلوية ولا يراها غيرهم.

ثم بعد كل هذه الصور هناك له في الحضرة القدسية؛ حضرة الأحدية الذاتية صورة خاصة به عند رب البرية، لم يطّلع عليها إنسان ولا يراها ملكٌ ولا نبيٌ ولا جان، صورة: ((قبضتُ قبضةً من نوري فقلت لها: كوني مجداً)) فكانت، ومن الذي رأى صورة هذه القبضة من الأولين أو من الآخرين؟ لا أحد أبداً، فهي صورة ذاتية في الحضرة الإلهية للحضرة المحمدية لا يشم شيماً منها إلا من فنوا في الحبيب هي بالكلية، والإمام أبو العزائم هي يقول في هذا الباب:

فتارةً أنا مخمورٌ أراك أنا وتارةً أنا عبدٌ ذاته مُحقت

مخمور بخمر قدسية وليس خمر الدنيا، فأحياناً أراك أنا، وأحياناً أجد أنني عبد ليس معي شيء ومحمول عليكم، والعبد على الأجواد محمول.

هذه الصورة الخاصة لسيدنا رسول الله ، لا تُبيَّن بالعبارة، ولا يُرمز لها بالإشارة، ولكنها تحتاج إلى:

أمن القلوب إلى القلوب شرابي ومن الفؤاد إلى الفؤاد خطابي ومن الطيفة نظرتي تُعطى لمطلوبٍ من الوهاب

هناك علوم نسمعها بآذان الرؤوس مع بعضنا، لكن العلوم المخصوصة بآذان

الحلقة الرابعة

القلوب لا نستطيع بيعها لمن حضر معنا وليس معه إلا آذان الرؤوس، لأنهم سينكرونها، ونكون قد أوقعناهم في الخطأ التام.

وهناك علوم تُرى ولا تُسمع: (كُلَّآ إِنَّ كِتَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِبنَ ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا عِلَيُّونَ ﴿ وَلَا تُسمع: (كُلَّآ إِنَّ كِتَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيبنَ ﴿ وَمَن الله يَقْرَأُهُ الْلَقَرَبُونَ ﴾ (المطفف في) مرقوم، يعني موجود، رقَّمه الحق عَلَى، ومن الذي يقرأه؛ لا أحد يقرأه، ولكن يشهده، أي من السهود: (يَسْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ) والنين قال فيهم: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتِهِكَةُ ﴾ ومن أيضاً؛ ﴿ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ ﴾ وماذا شهدوا؟ ﴿ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِللهَ إِلَّا هُو الْمَلَتِهِكَةُ ﴾ ومن أيضاً؟ ﴿ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ ﴾ وماذا شهدوا؟ ﴿ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِللهَ إِلَّا هُو الْمَكَرِيدُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ (١٨ آل عمران) هل من شاهد هذا المنظر يستطيع أن يصفه لنا أو يترجمه لنا؟ مستحيل، لكي نترجمه بلغة الإشارة مستحيل، فكيف يكون بلغة العبارة؟!! فهذا يحتاج إلى (جاهد تشاهد):

يا مريداً شهود ما قد شهدنا فاخلع النعل واستمع لمقالي

وهناك مشهد من المشاهد العالية ذكره الله في كتاب الله يتناسب قليلاً مع أهل العقول، في أول سورة طه، قال الله تعالى فيه لحبيبه ومصطفاه عن سيدنا موسى: ﴿ وَهَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ مُوسَى ۚ إِذْ رَءًا نَارًا ﴾ (طه) لم يقُل: إني رأيتُ ناراً، ولكن قال: (أَنسْتُ نَارًا) قال فيها ابن الفارض:

### آنــستُ في القلــب نـاراً والقلـب عـرش الـتجلي

أين هذه النار؟ في القلب، وهي نار الحب والوجد والشوق، فيتجلي الله في القلب كما تجلى لموسى: ﴿ فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنِّى ءَانَسْتُ نَارًا ﴾ (١٠٠) وأهله هم الروح والنفس والعقل والسر والخفى والأخفى: ﴿ لَّعَلِّى ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسٍ ﴾ (١٠٠) وهل النار يأتي منها قبس؟! لا، فالقبس يُطلق للضياء، لكن النار يُطلق عليها شُعلة: ﴿ لَعَلِّى ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسٍ أُو أُجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدى ﴿ فَلَمَّا أَتَنَهَا نُودِى يَعمُوسَى ﴿ لَعَلِّى أَنَا وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(۳۸) (۳۸)

فالرب يعني المُربي، والمُربي للأنبياء والمرسلين هو سيدنا رسول الله هي، فلا بد أن يجهزه ويؤدبه بالأدب الواجب لمناجاة حضرة الله، وشهود أنوار عزته وجلاله وسناه: ﴿ إِنِّى أَنَا رَبُّكَ فَآخَلَعٌ نَعْلَيْكَ ﴾ (١٢ه) ونعليك من جهة الرمز يعني مشاغلك، والبعض قال: النعلان هما الدنيا والآخرة، والبعض قال: النعلان يعني الحظ والهوى، فقُل ما شئت في ذلك، المهم أن تخلع ما سوى الله، وأقبل على الله، فإذا خلعت ... ﴿ إِنَّكَ بِاللهِ اللهُ عَلَى كل الحقائق العلية والراقية والدانية، كل حقائق الإنسان، وكل ما في الأكوان العالية والدانية فيك أنت يا إنسان، فأنت الربحوت الذي تفتح الشاشات الظاهرة والباطنة.

وبعد ذلك قال له: ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ (١٥٩) فالكلام الأول كان تأديب وتهذيب لمناجاة الحبيب، وبعد أن انتهى من التأديب والتهذيب قال له: ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ (١٣٠).

وجاء الخطاب الثاني: ﴿ إِنَّنِىٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِى وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِإِ كَانَ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فكان عندما يأتي جماعة جُفاة من الأعراب ولا يعرفون الآداب، فيجدوا سيدنا رسول الله نائماً فينادون عليه: يا حُد، يا حُد، فقال لهم الله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواْ تَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّيِيّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَرْفَعُونَ ﴾ (٢الحوان).

فكان يطلب من سيدنا أبو بكر أن يأخُذهم ويعلِّمهم، فسيدنا أبو بكر كان يأخُذهم ويعلِّمهم، فسيدنا أبو بكر كان يأخذهم ويُعلِّمهم: كيف يدخلون على رسول الله؟ وكيف يُلقون عليه السلام؟ وكيف يجلسون عنده؟ وكم يجلسون؟ ومتى يقومون؟ ليعرفوا الأدب مع رسول الله ، لأن الأدب به الرُقى إلى أعلى الرُتب.

فهي سنة الله ولن تجد لسنة الله على تبديلاً، ولذلك رَمَّز القرآن دائماً، وركَّز الحبيب المختار، وركَّز الصالحون على الآداب، لأنها الباب لوصل الأحباب.

وكان سيدي أبو الحسن الشاذلي الله يقول:

الحلقة الرابعة (٣٩)

((من ترك الآداب رُدَّ إلى اسطبل الدواب)) لا يصح أن تدخل بغير الأدب.

ولها أمثلة حتى في حياتنا الدنيا، فرئيس الجمهورية عندما يريد أن يقابل أحد فهل يأتون له به من بيته ويُدخلوه عليه مباشرة؟ لا، ولكن يرسلون له أولاً، ويقولون له: جهز نفسك بكذا وكذا، وعندما يأتي يقولون له: البروتوكول كذا وكذا، فإذا كان هذا مع الآدميين المخلوقين من طين، فما بالكم بنور رب العالمين المخلوقين من طين، فما بالكم بنور رب العالمين المخلوقين من طين، فما بالكم بنور رب العالمين وهو الله تبارك وتعالى؟!!.

من الذي علِّمنا الآداب؟ الذين سبقونا إلى الباب، وفُتحت لهم الرحاب، وتجملوا بهذه الآداب، فيعلمونا لندخل الرحاب ونكون من أولي الألباب أجمعين.

### •• ••

#### س٣: أدب المريد مع شيخه

ما الأدب الواجب على المريد نحو شيخه إذا وجد في كلام شيخه ظاهراً ما يخالف في تقديره نصاً من السُنَّة؟

فمن يترك الشرع طرفة عين يُبعد إبعاداً كلياً عن هذه الميادين، ولذلك كان إمامنا أبو العزائم عليه يقول لنا:

#### من خالف الشرع الشريف فليس من آل العـزائم فـافهمن برهـاني

وأنا أقول على الملأ: أي شخص منتسب لنا، ورأيته يخالف الشريعة، فاعرف أنه ليس منا، بل لصيق قادم لمصلحة أو قادم لمنفعة، وليس لنا شأنٌ به، فلا تعبأ به ولا بكلامه، لأننا أولى الناس للقيام بالكتاب والسُنَّة.

لكن بقي أمر: إذا حدث أمرٌ من الشيخ فيه شُبهة، يعني أنا لا أعرفه، فهنا أستوضح من الشيخ فيما بيني وبينه، فلا أذهب أمام الجالسين وأتكلم مع هذا، وأتكلم مع هذا، وأقول: الشيخ قال كذا، والشيخ قال كذا، فهذه فضيحة، ...

الحلقة الرابعة (٤٠)

والنصيحة على الملأ فضيحة ... ولا أذهب حتى إلى أحد من المحيطين بالشيخ .. فجائز لا يعرف، ولكن أسأل صاحب الشأن نفسه وهو الشيخ، وأقول له: أنت قلت كذا، لماذا؟ فإذا رأيتُ جواباً من القرآن والسُنَّة راقني وأعجبني فأكون قد ارتحت، وإذا رأيتُ هناك مخالفة صريحة حتى ولو كان من أهل الكشف، أقول له: هذا فراق بيني وبينك.

من منا يتبع هذه السُنَّة الآن من رجالنا أو نسائنا؟! الكثير يدخلون باليمين أو بالشمال ولا يهم، ولذلك كلهم يشتكون من الجن، فالشكوى من الجن أصبحت شكوى عامة على مستوى البلاد كلها الآن، لماذا؟ بسبب هذه المخالفات.

فالرجل مع أنه كان له عُذر لأنه مريض، إلا أنه انتفض لأنه خالف سُنَّة رسول الله وعندما قال له بعض العلماء: نحن نرى مخالفات من الذين يمشون خلفك، فقال لهم: انتظروا، ونادى على أتباعه، فقال: هل لو أنا خالفت رسول الله هذا أنتم فاعلون بي؟ قالوا: لو خالفت رسول الله الله الله على القرعناك بنعالنا، فقال لهم: أسمعتم؟!.

فلماذا يمشون ورائي؟ لأنهم يرون فيَّ حُسن المتابعة لسيدنا رسول الله على.

{ عَلَى رِسْلِكُمَا إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُيَّىً، فَقَالاَ: سُبْحَانَ اللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ!، قَالَ: إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي اللَّامِ، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي اللَّامِ، وَإِنَّ خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

يعني سيظنون ظناً سيئاً بحضرة النبي، وإذا ظنوا ظناً سيئاً بحضرة النبي فقد ضاعوا،

لأنهم لم يُسلموا تسليماً.

فينبغى لمن أقامه الله ع الله على في مقام الإرشاد أن لا يترك السُنَّة طرفة عينِ ولا أقل، لماذا؟ هكذا علَّمنا سيدنا رسول الله، .... وأصحابه البررة الكرام، ... والصالحون من بعدهم إلى يوم الدين.

وإذا التبس على أمر أسأل، وأحكى لكم مثالاً: أنا جئت من سفر وكنت متعباً، ومن شدة تعبى صليتُ المغرب وصليتُ بعده العشاء قصراً، والبعض رآني، وقالوا: لماذا لم يُصلّ العشاء معنا؟! وهذا السؤال وارد، لكن أنا لي عِّذرٌ، وليسكل إنسان مُطالب أن يحكى عُذره للآخرين، أنا أُصلى قصراً فهل أقول أعلنوا في الميكروفون أنني سأُصلي قصراً؟! لا، فهذا عذرٌ شرعى، وإذا سألتَ سيتبين لك هذا العذر.

كالإمام مالك راضاه صاحب المذهب، وكان صاحب حلقة في مسجد رسول الله محدثاً وفقيهاً، وكان إذا خرج إلى حلقته يلبس أحسن ما عنده ويتطيب، لماذا؟ يقول: لأنه حديث رسول الله، ولا أستطيع أن أتحدث بغير ذلك، فانظر إلى الوقار!.

ولذلك ذات مرة كان جالساً على الكرسي وحوله الحلقة، فجاءت عقرب ولدغته فتفزَّز، وأحد تلاميذه عدَّ لدغات العقرب فوجدها أربع عشرة مرة، وهو يتفزز في كل مرة ويُكمل الدرس، وبعد أن أنهي الدرس أراد الطالب أن يُخبره، فقال له: عرفتُ، أتريد أن أقطع حديث رسول الله من أجل لدغة عقرب؟!!.

ما هذا الأدب العالى؟!! ولذلك كان يقول: ((ما بتُّ ليلة إلا ورأيتُ رسول الله 🕮 في المنام)) يعني كل ليلة يبيت في أحضان رسول الله ﷺ، لماذا؟ لهذا الأدب العالى.

وكان لا يمشى في المدينة إلا حافياً، ولم تكن الطرق وقتها مستوية، فلما سألوه، قال: كرهت أن أطأ بنعلي موضع قدم رسول الله ها!!، وكان إذا أراد أن يقضى حاجته، يخرج خارج المدينة، تأدباً مع رسول الله على.

وفي أواخر عمره ترك صلاة الجماعة، وبعدها ترك صلاة الجمعة، وأصبح يُصلى في البيت، وترك حضور الجنازات والعزاء، فلما كان في النزع الأخير وحوله تلاميذه قال لهم: ليس كل إنسان يستطيع أن يُقدِّم عُذره، ولولا أنكم خاصَّتي ما أخبرتكم بأمري، فقد أُصبتُ بسلس البول، والناس في مسجد رسول الله ﷺ لا يتنازلون عن إمامتي، ولا تصح إمامتي بالناس وأنا مُصابٌ بسلس البول، فمكثت في البيت.

الذي لا يعرف يقول ما يشاء، ويُخمن ويتكلم، لكن الإنسان العاقل يذهب لصاحب الشيء ويسأله بنفسه، كأصحاب رسول الله عندما رأوا سيدنا عمر وهو على المنبر يقول: يا سارية الجبل، فتعجبوا ذهبوا بعد الصلاة لسيدنا علي وسألوه فقال: عمر أعلم بمخرجه، فذهبوا لسيدنا عمر وسألوه فقالوا: يا أمير المؤمنين سمعناك تقول كذا، قال: رأيتُ جيش المسلمين في بلاد فارس ظهره إلى الجبل، والعدو يحاول أن يُطوِّقه من الخلف فنبَّهتم، ثم قال: يا على إن القلوب إذا صفت رأت، قال على:

{ لولا أَنَّ الشَّياطِينَ يَحُومُونَ عَلَى قُلُوبِ بَنِي آدَمِ لنَظَرُوا إِلَى مَلَكُوتِ السَمَاء } ٥٩ ما يمنعنا شياطين الغفلة والذنوب والعيوب الموجودة على القلوب.

إذاً الإنسان في مثل هذه الأحوال يتبين، ويكون ذلك برفق ولين وذوق رفيع في الطلب، فلا يذهب له ويقول: ما الذي عملته يا شيخ؟!! لماذا أنت عملت كذا وكذا؟! وهل هذا أدب في الدين؟! وهل هذا أدب في شرع الله؟! فموسى الكليم صاحب أولي العزم ذهب للرجل وقال له: ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشَدًا ﴾ (١٦١١كهف) يعني هل تسمح لي أو تأذن لي؟ ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَستَطِيعَ مَعِي صَبَرًا ﴾ (١٢١كهف) ... فالكلام يحتاج إلى الذوق الرفيع، والأدب البديع، وليس مع الشيخ فقط، بل مع كل الخلق، فنحن مطالبون أن نكون من أصحاب الذوق السليم، والأدب الرفيع في الكلام مع جميع الأنام، لأننا ثُمثل الحبيب المصطفى وأصحابه الكرام رضوان الله تبارك وتعالى عليهم.

وسيدنا عمر يقول عنهم: ((كنا ننتقي أطايب الكلام، كما تنتقون أطايب الطعام)) ينتقون الكلام، ولا يتكلم واحد منهم بلا معنى ولا فهم، بل لا بد أن ينتقيه أولاً، ولا يُخرج أحدٌ منهم كلمة تؤلم، ولا كلمة تخدش حياء، ولا كلمة فيها غيبة، أو فيها غيمة، أو فيها إيقاع أو فُرقة، بل ينتقي الكلام انتقاءاً، وهؤلاء: ﴿ وَهُدُوٓا إِلَى الطّيّبِ مِرَاطِ الْحَمِيدِ ﴾ (١٢١٤).

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| الحلقة الخامسة 80    |       |
|----------------------|-------|
| الانتحار             | ۱س    |
| إدمان السهر          | ۳س    |
| معرفة الرسول لأمَّته | ۳س    |
| باب القرب من الله    | س٤    |
| رضا الله             | س٥    |
| النفاق               | ٦س    |
| رقة القلب            | س٧    |
| معاملة تارك الصلاة   | ۸س    |
| المؤمن الملتزم       | ٩س    |
| قضاء الصيام          | ۱۰۰۰۰ |
| المحافظة على الصلاة  | ۱۱س   |
| صلاة التسابيح        | ۱۲س   |

#### س١: الانتحار

### ما عقوبة الموت بالانتحار؟ وما أسباب حدوثه؟ وكيفية الحد منه؟

الموت بالانتحار أول ما انتشر في العصر الحديث ولا ينزال؛ في الدول الإسكندنافية كالسويد والنرويج والدنمارك، وهي تعتبر أكبر شعوب الأرض في الرُقيّ المعاشى، وفي الحياة المدنية والاجتماعية، فهي أكبر من أمريكا واليابان وغيرهم.

وسر اللجوء إلى الانتحار في هذه البلاد والبلاد الأوربية والأمريكية وأشباهها أن الحياة الاجتماعية التي عندهم انسلخوا فيها من الحياة الدينية، فأصبحت حياة فيها

٤٥ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢١ من رجب ٤٤٠هـ ١٩/٣/٢٨ ٢٠م

الحلقة الخامسة

جفاف في العواطف، وجفاف في المعاملات.

أما في عالمنا الإسلامي فالحمد لله لا نقول إن هذه ظاهرة، ولكن هناك حوادث معدودة محدودة، ولو قسناها بعدد المسلمين في أي بلد نجدها لا شيء يُذكر.

هذه الحوادث تعتري في بلدنا بعض المرضى النفسيين، الذين لا يتعاطون العلاج، فتهيج الحالة النفسية، عندهم فلا يدري بما يفعل، ولا يشعر بما يقوم به.

فالحالة النفسية تعلو عنده، وحالته النفسية غير سوية، ولا يأخذ العلاج، فيضيق صدره، فماذا يصنع؟ ربما يُلقي بنفسه تحت قطار، وربما يتعاطى سماً، وربما خلافه، وهو لا يدري ماذا يصنع، ولذلك معظم هؤلاء لو أدركه إنسان ونجاه من الموت، فعندما يفيق يتعجب كيف فعل هذا؟!!، لأنه عندما فعل ذلك لم يكن يعى.

والنسبة الأكبر من الذين ينتحرون في بلادنا والبلاد الإسلامية يكون بسبب مشاكل نفسية، ولا يدرون ما يفعلون.

{ مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوَجَّأُ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا خَالِدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ شَرِبَ سَمَّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَرَدَّى فِي نَارِ جَهَنَّمَ مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا } ٥٩

ولذلك كثيرٌ من الناس الذين يدَّعون الالتزام إذا سمع أن فلاناً أو فلانة مات منتحراً أو منتحرة، لا يرضى أن يُصلى عليه صلاة الجنازة، وبعضهم سألته لماذا؟ قال:

لأنه مات كافراً، فقلت: يا أخي هل اطلعت على حالته النفسية عندما مات؟! هل كان في تمام الوعي العقلي؟! هل كان يدري بما يصنع؟! إذا تأكدت من ذلك فلك ذلك، ولكننا نعلم علم اليقين أن معظم هؤلاء يتعرضون لضعوط نفسية تجعلهم لا يدرون ما يقولون، ولا يشعرون بما يفعلون.

وأي إنسان حتى ولو كان سوياً إذا تضايق وعلا الضيق عنده، وكان معه بعض الغيظ، وخرج عن شعوره، لا يدري بما يقول، كمن يقذف بيمين الطلاق وهو أغلظ الأيمان عند الله ولا يدري ما قال، ولا الذي خرج من فيه.

فهؤلاء نلتمس لهم العُذر إذا كانوا في مثل هذه الحالة، وأظن أن مُعظم الذي يحدث في بلاد المسلمين على هذه الشاكلة إن شاء الله.

#### س٢: إدمان السهر

أنا مدمنٌ سهر ولا أستطيع التخلص من هذه العادة، مع العلم أني أنام في الصباح ولا أستيقظ إلا بعد العصر، وان كان عندي مشوار في الصباح أتعب جداً، وفي الغالب أتحايل حتى أترك جميع مصالحي في فترة الصباح، فما الحل؟

#### 

نسأل عن هذا السؤال رأي العلم، والطب الحديث، وهو يطابق رأي الدين، ورأي القرآن الكريم.

فإن الله على من حكمته تبارك وتعالى جعل النهار معاشاً، وجعل الليل سكناً، تسكن فيه الأعضاء، وتستجم، وتعيد اتزانها، وتعيد صلاحياتها، وتمكث فرق الإغاثة الإلهية الموجودة في جسم الإنسان على إصلاح هذه الأجهزة، حتى تكون في الصباح على أتم استعدادها لخوض معركة الحياة كما أمر الله تبارك وتعالى.

فإذا خالف الإنسان هدي الله، وجعل الليل غاراً، والنهار ليلاً، فإن هذا وأشباهه يُخشى عليه من حدوث الضغوط العصبية الشديدة عليه؛ أن يحدث له بعض الأمراض



العصبية لا قدَّر الله تبارك وتعالى، أو تصيبه بعض الثغرات النفسية في باطنه، .. ولذلك يقول الأطباء: إن ساعة واحدة ينامها المرء بالليل خيرٌ من نوم النهار كله بالنسبة لجسد الإنسان!!.

تلك حكمة الله التي من أجلها قسَّم الليل والنهار، فجعل جزءاً للعمل وجزءاً للراحة، وجزء الراحة راحة ظاهرة، لكنك لا تدري أن فيك كتائب لا تُعد ولا تُحد، بمجرد أن تلقي جسمك على الفراش وتُغمض عينيك، تقوم هذه الكتائب لا تكل ولا تمل بإصلاح كل ما فسد من الأعضاء في النهار، ليكون في الصباح جاهزاً لمواجهة معركة الحياة التي فرضها علينا الله تبارك وتعالى.

ناهيك عن أن الله ﴿ أَمرنا، وهو الذي خلقنا، وهو الذي أدرى بما ينفعنا، والمؤمن الصادق الإيمان يُسلِّم لله ﴿ قَالَ فَيها قضى وقدَّر، فهو أعلم بصنعته، وقضى أن راحة هذا الجسم الذي هو إبداع صنعته في الليل فنقول: سمعنا وأطعنا.

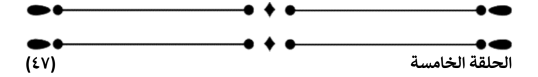
وقدَّر لهذا الجسم الذي أسعى به لرضاء الله، ونفع نفسي وأهلي في هذه الحياة، أن يكون السعي في النهار، فعليَّ أن أستجيب لنداء الله وتقسيم الله، وخاصة أنه يوافق ما وصل إليه العلم الحديث والطب الحديث في زماننا وغيره.

وأذكر أن كثيراً من شبابنا يعاني الآن من (الزهايمر) بمعني النسيان .... وهو في ربعان الشباب، لماذا؟

السبب الرئيسي في ذلك كما ذكر العلماء إدمان السهر، وعدم إعطاء الجسم حقه من النوم بالليل، فيؤثر على قواه العقلية، ويؤثر على جهازه العصبي، فيُصاب بالنسيان، ولا يتذكر إلا قليلاً لأنه ضغط على أعضاء جسمه، واضطرها لأن تمشي على غير ما قدَّره الله على الله المنالة المنا

#### نسأل الله ﷺ:

أن يرزقنا اتِّباع المنهج المبارك في كتاب الله، وأن ننام ليلاً ونسعى على المعاش نهاراً حتى نكون موفقين في كل أحوالنا في الدنيا، وسعداء وفائزين في الآخرة إن شاء الله.



#### س٣: معرفة الرسول لأمَّته

# سؤال يطرأ كثيراً على ذهني وهو هل يعرفني رسول الله ؟

أقول للسائل: إذا كان الله يقول في اليهود عن النبي ﷺ: ﴿ يَعْرِفُونَهُ وَكَمَا يَعْرِفُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النبي ﷺ: ﴿ يَعْرِفُونَهُ النبي اللهِ النبي اللهِ النبي اللهُ على التوراة، لكننا أمته جعل لنا النبي ﷺ علامات نعرف بعض بها، ويعرفنا بها.

سُئل ﷺ نفس السؤال: كيف تعرفنا يا رسول الله يوم القيامة؟ فقال ﷺ:

{ أَرَأَيْتِم لَوْ أَنَّ رَجُلا لَهُ خَيْلٌ غُرُّ مُحجَّلَةٌ بِيْنَ ظَهْرِيْ خَيْلٍ دُهْمٍ بِهْمٍ، أَلا يعْرِفُ خَيْلَهُ؟ قَالُوا: بلَى يَا رسولُ اللَّهِ، قَالَ: فَإِنَّهُمْ يأْتُونَ غُرًّا مَحجَّلِينَ أَلا يعْرِفُ خَيْلَهُ؟ قَالُونُوءِ، وأَنَا فرَطُهُمْ على الحوْضِ } ٥٦

ولذلك قال لنا:

{ إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ القِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُضُوءِ؛ فَمَن اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ } ٥٧

يكون على وجوهنا سيميا بيضاء من أثر الوضوء، وكل ما وصل إليه الوضوء من اليد ومن الرجل يكون أبيضاً، ناصع البياض، وليس أبيض كبرص والعياذ بالله، ولكنه نور، فنعرف بعضاً بهذا النور الذي يأتي في أعضائنا من الوضوء الذي نتوضاً به اتّباعاً لنبينا على ...

والله كال قال لحبيبه قبل ذلك وبعد ذلك: ﴿ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ (١٧٧ البقرة) لهم علامات موجودة في الوجوه يعرفهم بها رسول الله الله الله عليه. صلوات ربي وتسليماته عليه.

٥٦ صحيح مسلم والنساني عن أبي هريرة هه ٧٥ البخاري ومسلم عن أبي هريرة هه ٩٠ البخاري ومسلم عن أبي هريرة هه البخاري ومسلم عن أبي المسلم ال

# س٤: باب القرب من الله كيف تفتح باباً بينك وبين الله؟

WWW WWW ILED WWW WWW WWW

الأبواب إلى الله الله الله الله الله لا تُعد ولا تُحد، أعظمها وأكرمها باب المسلاة، ويندرج تحت الصلاة باب قيام الليل، وباب صلاة الضُحى، وباب صلاة الاستخارة، وباب السنن والنوافل القبلية والبعدية المتعلقة بالصلاة، وباب صلاة التسابيح.

يلي ذلك باب التوبة والاستغفار، فإن هذا من أعظم الأبواب: ﴿ وَتُوبُوٓا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُوۡمِنُونِ لَعَلَّكُر ۚ تُفْلَحُونَ ﴾ (١٣١انور).

يلي هذا الباب باب الدعاء: ﴿ ٱدْعُونِيٓ أُسْتَجِبَ لَكُرٌ ﴾ (٢٠عفر) وكما قال ﷺ: { الدُّعَاءُ مُخُّ الْعِبَادَةِ }^°

وقال: { إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُلِحِّينَ فِي الدُّعَاءِ } ٥٩

أي من يسأل على الدوام، وكما ورد أن الله تعالى قال لموسى: ((يا موسى اسألني كل شيء حتى ملح عجينك - وروي: في شسع نعلك وعلف دابتك - فقال يا رب إنه ليعرض لي الحاجة من الدنيا - يقصد قيضاء حاجته - فأستحي أن أسائك! قال سلني حتى ملح عجينك وعلف حمارك))

إذاً ينبغي أن يكون العبد سئالاً لمولاه، يطلب منه أعلى شيء في الوجود: ﴿ رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ أَرْفِي أَنظُرْ إِلَيْكَ ﴾ (١٤٣ الأعراف) ويطلب منه رغيف الخبز: ﴿ رَبِّ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ (١٢ القصص) ويطلب منه التوفيق في كل حركة وسكنة، التوفيق ليؤدي الصلاة، والتوفيق ليسعى في هذه الحياة، فالدعاء بابٌ عظيم من أبواب القرب من الله تبارك

الحلقة الخامسة

٨٥ جامع الترمذي والطبراني عن أنس 🚓

٩٥ أورده الطبراني في الدعاء وابن عدي في الكامل

<sup>•</sup> ٦ جامع العلوم والحكم

وتعالى.

ومن أعظم الأبواب التي سلكها الصديقون باب الإنفاق، فقد قال الله تعالى في حديثه القدسي:

# { يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ أُنْفِقْ عَلَيْكَ }٦١

وكان الصدِّيق الأعظم وأصحاب حضرة النبي أجمعين يتبارون في هذا الباب وهو لُبُّ الأبواب كلها، باب الإنفاق من مال الله على الفقراء من عباد الله، وهو بابٌ عظيمٌ في الوصول إلى الله ﷺ.

وهناك باب قضاء حاجات المسلمين ابتغاء وجه الله، وهناك بابٌ لطاعة الوالدين وجبر خاطرهما لوجه الله، وهناك بابٌ للصُلح بين المتخاصمين في أي زمان ومكان، وهو أعلى القربات التي تقرّب العبد إلى الله.

وهناك باب تلاوة كتاب الله، وباب ذكر الله، وباب التسبيح والتحميد والتقديس لله، وباب الصلاة على رسول الله .. أبوابٌ كثيرة لا تعد ولا تحد، ولا أستطيع عدّها كلها في هذا المجال، وأكتفى منها بهذا القدر القليل إن شاء الله.



#### س٥: رضا الله

#### أين أنا من الله؟

كيف يعرف الإنسان أنَّ الله راض عنه؟ قالوا: إن أردت أن تعرف عند الله مقامك، فانظر فيما أقامك.

إذا كان الله على أقامني في الطاعات والسنن والنوافل والقربات والعمل الصالح لله، والعمل الكريم لخلق الله، فأكون رجل موفق ومعي حب الله، وهذا دليل.

دليلٌ آخر: إذا وجدتُ في نفسي انشراح الصدر للطاعات، ومحاولة الإكثار منها، وفرحى عند إتيانها أعلم أن الله يُحبني لأنه فرَّحني ورغَّبني في طاعته، قال ﷺ:

# { مَنْ سَاءَتْهُ سَيِّئَتُهُ وَسَرَّتْهُ حَسَنَتُهُ فَهُوَ مُؤْمِنٌ } ٦٢

دليلٌ ثالث: إذا رأيتُ في نفسي كُرهاً في المعاصي التي نحى عنها الله، وعدم رغبة في التواجد في مكانٍ يُعصى فيه الله، وأجد في نفسي شيئاً ممن يمتهنون معاصي الله ويقبلون عليها، ولكني لا أحتقرهم وإنما أدعو الله لهم لعل الله يهديهم، فهذا دليل على رضا الله عليها.

دليل رابع: إذا رأيتُ الله ﷺ يوقظني في أحب الأوقات إليَّ في وقت السحر، فهذا دليل على أنه يريدني أن أناجيه، ولا يفتح الباب للمناجاة إلا لمن أحبهم تبارك وتعالى في هذه الحياة.

دليل خامس: إذا وجدتُ الله ﷺ يُحببني في الصيام، ويُيسر لي القيام بالأيام التي أنوي فيها الصيام بالصيام، فهذا دليل على محبة الله لي ورضاه تبارك وتعالى عني.

دليل سادس: أكبر دليل يجب أن نحرص عليه أجمعين إذا وجدت أن والدي – أبي وأُمي – راضيان عني، ليس باللسان ولكن بالقلب والجنان، فإن كثيراً من أهل هذا الزمان يطلبون الرضا باللسان، بينما هم بأعمالهم لا يستوجبون الرضا من الرحمن أبداً، ويظن أنه ذكي ويضحك على أبيه وأُمه، فأنت مسكين لأن الله ينظر إلى القلوب، وليس إلى الألسنة، ورضاهم لا بد أن يكون من داخل القلب.

دليل سابع: إذا وجدتُ أن الصالحين الصادقين الذين لهم مكانة عند الله، وجاهٌ عند رسول الله، يُعبونني ويقربونني ويُثنون عليَّ، فهذا دليلٌ على رضا الله، لأن هؤلاء شهود سيشهدون لي عند الله تبارك وتعالى، وقولهم مُسددٌ، قال الله المحابه عندما مرَّت عمم الجنازتان:

# { أَنْتُمْ شُهَدَاءُ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ } "٦

٦٢ معجم الطبراني ومسند أحمد عن أبي إمامة على

٦٣ البخاري ومسلم عن أنس بن مالك 🌦

الحلقة الخامسة

(01)

هذا شهدتم له بالجنة؛ .... فأصبح من أهل الجنة، .... والآخر شهدتم له بغير ذلك؛ ... فأخذها.

مَن الشهود في الأرض؟ العلماء العاملون، والأولياء، والصالحون، ...!! هم شهود العصر في كل عصر على المؤمنين الحاضرين، ومعهم تفويضٌ وتوكيلٌ من النبي بذلك، أشار إليه كتاب الله تبارك وتعالى.

•• ••

#### س٦: النفاق

ما الذي يُورِّث النفاق في القلب؟ وما الذي يُخلِّص القلب من النفاق؟ الذي يُحلِّص القلب من النفاق؟ الجواب من الخواب من النفاق؟

الذي يُنبت النفاق في القلب الرياء والعُجب، فالرياء إذا ضحِكَت على الإنسان نفسُه، ويعمل العمل من أجل أن يشتهر به، أو يظهر به بين الناس، وهمُّه كله أن يسمع ثناء الناس، ويسمع تعليق الناس، ويسمع شهادة الناس، فهذا قال فيه عليق الناس،

{ مَنْ صَلَّى وَهُوَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ وَهُوَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ وَهُوَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ }٦٤

وقال الله تعالى في حديثه القدسى:

{ أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي؛ تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ } أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَةِ عَنِ الشِّرْكِةُ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي؛

لا يقبل من العمل إلا ماكان خالصاً.

الأمر الثاني: إذا ضحكت نفس الإنسان عليه ورأى الخير في نفسه وأُعجب بها، ورأى الشر في إخوانه، وأخذ ينتقصهم ويذكر مسالبهم ويذكر عيوبهم، وكأن المحاسن ليست موجودة إلا فيه، والخير لا يصنعه إلا هو، فهذا مشى خلف إبليس عندما قال:

الحلقة الخامسة

٤ ٦ الحاكم في المستدرك والطبراني عن شداد بن أوس عليه

٥٦ صحيح مسلم وابن ماجة عن أبي هريرة ه

﴿ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ حَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ (٧٦٠).

الذي يُخلِّص الإنسان من النفاق الإخلاص، والإخلاص أن يعمل العمل لا يبغي به إلا وجه الله، سواءٌ الخلق رأوه أو لم يروه، يُقبل على العمل، لأنه يريد به رضاء الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَكْلًا ﴾ (١١٠١كهف).

{ ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُوَ مُنَافِقٌ، وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ، مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ }<sup>17</sup> وفي رواية أخرى:

{ أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَلِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَاصَمَ فَجَرَ } <sup>1V</sup>

هذه الصفات لا بد أن يتخلى عنها بالكلية، فيكون صادقاً في كل أقواله وأفعاله حتى ولو في المزاح، ليكون من الصادقين: ﴿ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلِوقِينَ ﴾ (١١٩النوبة).

لا يُخلف وعداً حتى ولو مع طفل صغير، كأن وعد ابنه أن يأتي له اليوم بمدية، فلا بد أن يُوفي، فقد قال النبي الله للمرأة التي طلبت من ابنها أن يُحضر شيئاً وتُعطيه تمرة، فلما أحضرها أعطته التمرة، فقال الله الله المسابقة التمرة التم

{ أَمَا إِنَّكِ لَوْ لَمْ تُعْطِهِ شَيْئًا كُتِبَتْ عَلَيْكِ كَذِبَةٌ }^٦

الحلقة الخامسة

(04)

٦٦ مسند أحمد وابن حبان عن أبي هريرة ا

٦٧ البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما

٦٨ سنن أبي داود والأحاديث المختارة

# { بَيْنَنَا وَيَيْنَ الْمُنَافِقِينَ شُهُودُ الْعِشَاءِ وَالصُّبْحِ، لَا يَسْتَطِيعُونَهُمَا }٦٩

- يعنى الذي لم يُصل الفجر والعشاء في الجماعة الأولى:
- ينسحب عليه وصفٌ من أوصاف المنافقين، نوَّه عنه سيد الأولين
   والآخرين، وأمرنا أن نخرج منه وأن نحافظ على الفرائض وخاصة
   الفجر والعشاء في أول وقتها:

■لنكون من المؤمنين الصادقين.

نسأل الله على أن يرزقنا حبه ورضاه نحن والحاضرين أجمعين آمين.

# س٧: رقة القلب

# كيف أكون رقيق القلب؟

أولاً: ما اتفق عليه الصالحون في برنامج عمليّ للسالكين الصادقين:

- الإقلال من الكلام.
- والإقلال من الطعام.
- والإقلال من المنام.
- وذكر الله تبارك وتعالى على الدوام.

فإن كثرة الكلام تُقسِّي القلب ..ولذلك يُعرف المؤمن بصمته، قال ﷺ:

{ إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ قَدْ أُعْطِيَ زُهْدًا فِي الدُّنْيَا وَقِلَّةَ مَنْطِقِ فَاقْتَرِبُوا مِنْهُ،

٦٩ سنن البيهقي وموطأ مالك عن سعيد بن المسيب ﴿
 الحلقة الخامسة

# فَإِنَّهُ يُلَقَّنُ الْحِكْمَةَ }

لكن الذي يتكلم بشكل مستمر فإن النبي كرهه، قال ﷺ:

{ إِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الثَّرْثَارُونَ، وَالْمُتَشَدِّقُونَ، وَالْمُتَفَيْهِقُونَ } ٧١

والذي يُكسب القلب الرقة كذلك:

- المطعم الحلال:
- وإن اللقمة الحرام تُقسِّي القلب وتجعله جامداً وخامداً، قال عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: (المطعم الحلال له نورٌ يشعر به المؤمن في قلبه، والمطعم الحرام له ظُلمة تحبس صاحبه عن طاعة الله ﷺ) أي تجمده وتجعله لا يستطيع القيام بالطاعات.
  - الأمر الآخر: كثرة الحديث مع النساء اللاتي لسن من أهله:
- فيجلس في العمل طوال اليوم مع الزميلات ويتحدثون عن فلان وفلانة، وهو يتكلم وينظر ويسمع، فهذه المناظر تُسوِّد القلب، وهذا الكلام يزيد سواد القلب، وما يأتي إلى الأُذن من الكلام إن كان غيبة أو غيمة يزيد سواد القلب، ولذلك ينصح الصالحون بالإقلال من مجالسة النساء، إلا إذا كانت هناك ضرورة قُصوى فلا مانع.
  - والعامل الأكثر في حدوث رقة القلب:
    - مجالسة الصالحين.

· ٧ الرسالة القشيرية وحلية الأولياء لأبي نعيم، وسنن ابن ماجة برواية "يلقى الحكمة" عن عبد الرحمن بن زهير

وي. أ V جامع الترمذي ومسند أحمد عن جابر ﷺ

الحلقة الخامسة

 وسماع علوم العارفين، فالإنسان عندما يجالس الحداد يكتوي بناره، والذي يجالس الصالح يستفيد بنوره، فيعديه نوره على الفور، وخاصة إذا كان يسمع منه علوماً إلهامية، فإن العلوم الإلهامية لها تأثير عظيم في إزالة الأغيار، وتأهيل القلب لنزول الأنوار إن شاء الله.

#### س، ٨: معاملة تارك الصلاة

# زوجى لا يُصلى، فماذا أصنع معه؟

- تحاول أن تتلطَّف معه ..
  - وتحثُه على الصلاة ..
- ولكن ليس بشدة، ولا بنهر، ولا بمجافاة، ولا بمخاصمته ..
  - ■ولكن برفق ولين.
  - وتُحاول أن تُبين له فوائد الصلاة التي تعود عليه في جسمه:
- فتقول له مثلاً: أريد منك أن تأتيني ببعض الفوائد العلمية في الإعجاز العلمي للصلاة من على الانترنت فأنا لا أستطيع أن أحصل عليها، وبعد أن يأتي بها تقول له: اقرأها عليَّ، فيقرأها، فيعرف أن الصلاة مهمة لجسمه قبل أن تكون مهمة له في آخرته، فيُقدم على الصلاة.

فاللطف واللين يأتيان بما يريده الإنسان ...

وهو سُنَّة المُصلحين ..

قال الله تعالى لموسى وأخيه:

﴿ فَقُولًا لَهُ وَقُولًا لَّيِّنًا لَّعَلَّهُ ويَتَذَكُّرُ أُوْ يَخْشَىٰ ﴾ (١٠٤٠).

(٥٦) الحلقة الخامسة

#### س٩: المؤمن الملتزم

# 

الذي يُبعد الإنسان عن المعاصى:

خشية الله، والخوف من الله، وتذكر الإنسان أنه في الدنيا غريب، وأنه مسافر، ولا يعلم ميعاد السفر، وسيُسأل بعد ذلك عن كل نَفَسِ تنفَسه في هذه الحياة.

إذا وضع الإنسان في فؤاده وفي قلبه خشية الله لأنه يطلع عليه ويراه، وهو الذي سيُحاسبه، وعلم أنه لا بد ميت، وبعد الموت حساب ونعيمٌ أو عذاب مقيم، هذا الذي يرد الإنسان عن المعاصي، ويجعله يُقبل على الطاعات والقربات إن شاء الله رب العالمين، عن عائشة في قالت:

{ يَا رَسُولَ الله هَل يُحْشَر مَعَ الشُهدَاءِ أَحَد؟ قَالَ: نَعَم؟ مَنْ يَذَكُرِ المَّوتَ فِي اليَومِ واللَّيلَةِ عِشرِينَ مَرَّة \٢٢ للذا؟ لأن ذكر الموت يجعله دائماً متيقظاً لهذه الأمور.

#### .

#### س١٠: قضاء الصيام

صمت رمضان في أعوام سابقة، وكنت أفسد صيامي بأمور لا أريد أن أذكرها، وكنت أعلم أن هذا خطأ، وأنه من مفسدات الصيام، وقمت بهذا الفعل لعدة رمضانات، ولا أعلم كم عددهم !!! وأريد أن أتوب فماذا أفعل؟

٧ رواه القرطبي في التذكرة، والسيوطي عن عانشة رضي الله عنها

الحلقة الخامسة

إذا كان ما زال عنده استطاعة للصيام، ينوي بعد رمضان أن يصوم ما فرَّط فيه في سالف الأيام، بأن يجعل له يوماً في الأسبوع، أو يومين كالإثنين والخميس، ويصوم على الدوام بنية قضاء ما عليه ... ويحسب ما عليه تقريبياً، فإذا استطاع أن يحسب ما عليه تقريباً يواصل الصيام حتى ينتهى من هذه الأيام لأنها دينٌ، وقال على:

# { فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ بِالْقَضَاءِ }

قد يقول: ربما لا يسعفني الأجل، نقول له: أبشر فإن رسول الله على قال:

{ مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُدَانُ دَيْنًا يَعْلَمُ اللَّهُ أَنَّهُ يُرِيدُ أَدَاءَهُ إِلَّا أَدَّى اللَّهُ عَنْهُ في الدُنيَا والآَخِرَة } ٧٤

كونه قد بدأ يصوم ما عليه، ونوى أن يُكمل، فإذا جاء الأجل فالله عَلَلْ يعفو عن الباقى لأنه لو عاش كان سيئتم صيام هذه الأيام لله على الله

# س١١؛ المحافظة على الصلاة

كيف أحافظ على الصلاة ولا أتخلى عنها؟ 

المحافظة على الصلاة تحتاج من الإنسان أن يذهب إلى أقرب مسجد إليه ويُصلى فيه مع الجماعة، وحكمة الصلاة في المساجد أنه سيتعرف على الموجودين في المسجد، فإذا غاب عن المسجد يسألوه: لماذا لم تأت للمسجد أمس؟! فيضطر أن يُصلح من نفسه، ويحافظ على الصلوات، حتى من أجل الناس الذين من حوله، لأنهم يتابعوه، وهي متابعة من الله ﷺ ليحافظ على أداء هذه الصلوات في وقتها.

فإذا صلَّى وحده في بيته سيكون معرضاً لأن يتكاسل عنها، فاليوم يُصلى الظهر،

الحلقة الخامسة

(ON)

٧٣ البخاري ومسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما

٤ ٧ سنن ابن ماجة وابن حبان عن ميمونة رضي الله عنها

وغداً يُصلي العصر، ثم يتكاسل ويقول سأبدأ من الجمعة، ويأتي يوم الجمعة فتحدث له ظروف فيقول: أنتظر حتى يأتي رمضان، وهذا يجعل الإنسان بعيداً عن الصلاة.

لكن الذي يجعل الإنسان يحافظ على الصلاة، الملازمة مع الجماعة في بيت الله، وهذا الذي جعل سيدنا رسول الله يقول:

{ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِحَطَبٍ فَيُحْطَبَ، ثُمَّ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَيُؤَذَّنَ لَهَا، ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيَوُمَّ النَّاسَ، ثُمَّ أُخَالِفَ إِلَى رِجَالٍ فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ } ٧٩

لأن الصلاة في البيت قد يتكاسل عنها الإنسان، وكذلك كلها غفلة، لكن الصلاة في بيت الله لها فوائد لا تُعد ولا تُحد، أهمها المداومة على الصلاة لله.

### - 1 71 751 - 19

# س١٢: صلاة التسابيح

صلاة التسابيح:
هل هي سُنَّة؟ ... وما كيفيتها؟ ... ومتى تجب؟
الجواب هـ محمد الجواب الحواب الع

صلاة التسابيح:

صلاةٌ مستحبة أن يؤديها الإنسان في بعض الليالي الفاضلة:

كليلة القدر، وليلة بدر في السابع عشر من رمضان، وفي ليلة النصف من شعبان، وفي ليلة عرفة، وفي ليلة العيد، أو في ليلة الجمعة ويومها.

#### وهى:

- صلاة عادية أربع ركعات.
  - ركعتان ركعتان.

٥٧ البخاري ومسلم عن أبي هريرة ه

الحلقة الخامسة

- وكل ركعة نُسبح فيها خمس وسبعين تسبيحة الله.
- ونقول فيها: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر)، ولو أضفنا: (ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم) فلا مانع.
  - يقول هذه الصيغة:
  - بعد تكبيرة الإحرام خمس عشرة مرة.
  - ثم يقرأ الفاتحة وسورة وبعدها يقولها عشر مرات.
    - ويركع فيقولها عشراً.
  - ويقوم من الركوع وبعد أن يقول: سمع الله لمن حمده يقولها عشراً.
    - ثم يسجد فيقولها عشراً.
    - ثم بين السجدتين يقولها عشراً.
    - ثم يسجد مرةً أُخرى فيقولها عشراً.
    - وبذلك يكون عددهم خمسة وسبعين تسبيحة لله ﷺ.

والحقيقة تجربتنا فيها ...

عندما يشعر الإنسان في وقت من الأوقات بضيقات شديدة، وبشتات الذهن، وعدم ترتيب الفكر وأنه مُشتتُ !!! فأحسن علاج لذلك:

أن يُصلى الإنسان صلاة التسابيح!

فتجد الإنسان بعدها قد حضر ذهنه، ومجموع كله على بعضه، وأصبح في خير حال في الدنيا وعند الواحد المتعال على الله المتعال المتعالى المتع

- يجوز أن يُصليها الإنسان بمفرده، ويجوز أن يُصليها في جماعة، شرط أن لا تكون في وقت الصلاة المكتوبة، فيصليها مثلاً بعد صلاة العشاء، أو بعد الظهر، إن كان في جماعة أو بمفرده.

وصلى الله على سيدنا مُحِدّ وعلى آله وصحبه وسلم

الحلقة الخامسة

|    | الحلقة السادسة٧٦  |    |
|----|-------------------|----|
|    | توافق الارادة     | ١س |
|    | أصحاب الأحوال     | ٣س |
|    | الانكسار          | ۳س |
| ين | فضل مصاحبة الصالح | س٤ |

## س١: توافق الارادة

# كيف يمكن أن يتحد فعل المريد مع مراد الله ﷺ؟

ينبغي على كل من آمن بالله رباً، واختار الإسلام ديناً، وسيدنا مُحَدّ الله الله وسيدنا مُحَدّ الله الله ورسولاً، أن لا يكون له رأيٌ في أي مسألة من ذات نفسه:

فلا بد أن يرى وينظر رأي الشرع في هذه المسألة وينفذه ..

لأن أغلبنا يتجاوز في ذلك، ويظنون أنهم على الصواب لكثرة الذين يفعلون ذلك، لكنهم كلهم مخطئون.

فالشريعة هي الحاكمة، والشريعة هي أمر الله، وإذا التزم الإنسان بالعمل بما يأمر به شرع الله، يكون في هذه الحالة يفعل ما يريده الله، فتتحد إرادته مع إرادة مولاه على الله الله الله،

وذلك في أي مسألة يتعرض لها الإنسان، إن كان في العبادات، أو في المعاملات، أو في المعاملات، أو في السلوكيات، مع نفسه، ومع أهله، ومع جيرانه، ومع أي شيء في الحياة، فلم يترك شرع الله صغيرة ولا كبيرة إلا وفصَّلها تفصيلاً.

لذلك ينبغي على كل مسلم فطين أن يسأل إذا لم يكن يعلم:

۲۷ المنيا – العدوة ۲ من شعبان ۱٤٤٠هـ ۱۲۰۱۹/۸ (۲۰۱۹ م العدوة ۲ من شعبان ۱۲۰۱۹ م العدوة ۲ من شعبان ۱۲۶۰ هـ (۲۰۱۹ العدوة العدوة ۲ من شعبان ۱۲۶۰ هـ (۱۳)

- أولاً ليعرف رأي الشرع في هذه المسألة.
- ويلتزم بما يراه المشرعون من الفقهاء والعلماء، ولا يحيد عنه طرفة عينٍ ولا أقل، قال الله تعالى:

﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓاْ أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَىرِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْ مَ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا ﴿ وَلَوْ أَنَّا لَا تَيْنَعُمْ مِن اللَّهُ مَ عَرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴿ وَاللَّهُ مَا عَظِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَاللَّهَ اللَّهُ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّا أَلَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

والنبي هله ما أفلح أصحابه الكرام إلا لسيرهم على هذا النهج على الدوام.

وانظر إلى أحدهم: جاء ليستمع إلى حديث الحبيب ، ورسول الله كان من حول تأييد الله تبارك وتعالى له أنه كان صوته غير جهوري، إلا أنه كان يُسمع كل من حول المسجد، بل كل من في المدينة بدون هذه الأدوات الحديثة، وإنما كان معه تأييد رب العالمين ، فعَنْ عَائِشَةَ في:

{ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَلَمَّا جَلَسَ قَالَ: اجْلِسُوا، فَسَمِعَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَوَاحَةً قَوْلَ النَّبِيِّ ﴿ اجْلِسُوا، فَجَلَسَ فِي بَنِي اجْلِسُوا، فَجَلَسَ فِي بَنِي غَنَمٍ، سَمِعَكَ غَنَمٍ، فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ ذَاكَ ابْنُ رَوَاحَةً جَالِسٌ فِي بَنِي غَنَمٍ، سَمِعَكَ غَنَمٍ، سَمِعَكَ وَأَنْتَ تَقُولُ لِلنَاسِ: اجْلِسُوا، فَجَلَسَ فِي مَكَانِهِ } ٧٧

جلس الرجل في مكانه، إلى أن انتهى النبي الله عن القاء درسه وخرج الناس، وهو لا يزال جالساً، فسألوه، فقال: سمعت النبي يقول: اجلسوا فجلست، ولم أسمعه يقول: قُوموا، فكيف أقوم بغير إذنه؟!!.

فهذا المنهج الذي فازوا به، وأفلحوا به، ونالوا رضوان الله تبارك وتعالى به؛ أن الإنسان يعي أولاً ما يريده الرحمن في هذا الباب، ثم ينفذ إرادة الرحمن، فتكون إرادته متحدة مع إرادة الرحمن تبارك وتعالى.



## س٧: أصحاب الأحوال

# كيف أكون من أصحاب الأحوال أو الهمم العالية؟

أصحاب الأحوال والهمم العالية هم الذين يتجمَّلون دوماً بماكان عليه حبيب الله ومصطفاه، ويتَّبعونه في كل مسلك يسلكونه في هذه الحياة، .... وهذا درب الصالحين أجمعين.

فماذا يفعل؟ ينظر إلى هَدي النبي كيف كان يمشي؟ فيمشي على هيئته وعلى وصفه، وكيف كان ينام؟ وصفه، وكيف كان ينام؟ فيستحضر هيئته عند النوم وينفِّذ ما كان يفعله في قبل النوم وأثناء المنام، ناهيك عن العبادات، قال في:

# { صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي }^^\ وقال: { خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ }<sup>٥٩</sup>

فهذا شيء مفروغ منه، لكنهم يزيدون عن الآخرين باتباعه في السلوكيات وحتى في العادات، فعندما يُطبِّق الإنسان هذا المنهج على نفسه، يُصبح صورة مصغرةً على قدره من أحوال وأفعال رسول الله في فيُفيض الله عليه من أحوال نبيه، ويرزقه الله الهمة التي يكون بها في كمال الاتِّباع لجبيبه وصفيه، حتى كان يقول السادة الصالحون: ((إني أمشي خلف النبي النعل بالنعل، أو القدم بالقدم)) يعني كأنه يمشي خلفه فإذا وضع قدمه يضعها، وإذا رفع قدمه يرفعها، ويتابعه في كل صغيرة وكبيرة.

فهذا المنهج الأمثل الذي به ينال الإنسان الأحوال العالية، والأنوار السامية، والدرجات الراقية، وهذا المنهج جمعه السلف الصالح في كتب تسمى الشمائل المحمدية، والشمائل يعني الأوصاف الحسنة الطيبة، وكان أولها كتاب (الشمائل المحمدية) للإمام التُرمذي الله ولكن هذه الكتب قد كتبت منذ زمن، والألفاظ التي بحا ربحا تكون صعبة

٧٨ البخاري ومسلم عن مالك بن الحويرث

٧٩ سنن البيهقي عن جابر ه

على أهل هذا الزمان، وكيفية محاكاة النبي هي هذه الأفعال في هذا الزمان تحتاج إلى توثيق آخر، لذلك ترجمنا هذه الشمائل المحمدية بأسلوب عصري يلائم العصر في كتاب (الجمال المحمدي) وهو خير كتاب لمن أراد أن ينال هذه المواهب من حضرة الوهاب، فيُطبّق ما فيه يجد الخير من الله فوراً يأتيه.

# •• ••

#### س۳: الانكسار

#### ما مفتاح الإنكسار لله ﷺ؟

الإنكسار مطلب المقربين السابقين، لأن موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام قال لربه في إحدى مناجاته: يا رب أين أجدك؟ فقال:

# { أَنَا عِنْدَ الْمُنْكَسِرَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ أَجْلِي }^^

الله ﷺ ليس في السماء ولا في الأرض ولا فيما بينهما ولا في البحار، لكن: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (١٠٤ فيهو موجود في قلوب هؤلاء المنكسرين، لأن قلوبمم عمرت بمواهب الله، وفتح الله، وفيوضات الله، وكل الصفات الطيبة التي أفاضها عليهم الله تبارك وتعالى، فهؤلاء هم أهل الإنكسار لله تبارك وتعالى.

وأهل الإنكسار لهم أوصافٌ مع الله، ولهم أخلاق مع خلق الله، أما مع الله ففي قول الله جل في عُلاه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِّيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ قول الله جل في عُلاه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (١٥ فاطر) كلما يناجي الله إن كان في الصلاة أو يذكر الله خارج الصلاة، يستحضر دائماً حقيقته، أنه عبد فقير لا يملك حولاً ولا طولاً إلا إذا أغناه مولاه من حوله وطوله، ولا يملك علماً إلا إذا علّمه الله تبارك وتعالى من علمه، ولا يملك أي أمر من أمور الدنيا والآخرة إلا إذا أفاضه عليه مولاه، فيدخل على الله دوماً فقيراً، ويقف بين يديه دوماً ذليلاً، فيتذلّل إلى الله، ويضرع إلى الله على الدوام، وينكسر قلبه ليجبره الله ﷺ، هذه

٨٠ ذكره الغزالي في البداية

الحلقة السادسة

(٦٤)

أوصاف الذين ينكسرون إلى الله تبارك وتعالى.

وفي واقعة حُنين مع قبيلة هوازن والطائف، وكانوا قد فتحوا مكة وفرحوا بأن الله فتح لهم مكة، والجيش كان عشرة آلاف وانضم إليهم أيضاً ألفين من مكة، فقالوا: لن فَخرم اليوم من قلة!، يعني هل يستطيع أحدٌ أن يهزمنا فنحن إن شاء الله كثير، والأسلحة جاهزة، والرجال جاهزون، لكن الأعداء يعرفون ألهم سيمشون من طريق بين جبلين فرصدوا رجالاً في كلا الجبلين ومعهم السهام التي يرمون بها، فبمجرد أن دخل جيش المسلمين من الممر فوجئوا بسيل عارم من السهام، فأسرعوا في الفرار، حتى أنه لم يتبق مع حضرة النبي في إلا نفرٌ قليل من الأنصار والجهاجرين الأولين الذين كانوا معه، والباقين أسرعوا، فقال لهم الله: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثُرْتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيًّا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدُبِرينَ ﴾ (١٠التوبة).

فأعلمنا الله أن وسيلة الانتصار على النفس، أو الانتصار على الغير؛ أن الإنسان يكون دائماً وأبداً يشعر بالحاجة إلى الحنان المنان، فمن دخل على الله على الله على وهو جاهلاً علمه الله، لكن من يدخل على الله ولو في الصلاة وهو شاعر أنه عالم!! ... فماذا يُعطيه الله؟!! لا شيء.

أنا ذاهب لإنسان ومعى كوب مليء، وأقول له املأه لي، فكيف يملأه؟!! لكن إذا كان فارغاً سيملأه لي، كذلك أنا داخل على الله في الصلاة، وألبس جلباب من الصوف، والعباءة الإنجليزية الأصلية، وأرى في نفسي أنني شخص ليس له مثيل، فما العطاء الذي آخذه من الله؟! الله ليس له شأنٌ بالملابس، لكن المهم القلب، ماذا فيه؟.

لكن أدخل على الله وأشعر باستمرار - مهماكان عندي - أنني محتاج إلى الله،

(٦٥)

نفرض أن عندي المال، فأنا محتاج إلى الله ليحفظه، وهل يستطيع أحدٌ منا أن يحفظ ماله؟! سيأتيه شيء من هنا أو من هنا، لذلك يحتاج الحفيظ ﷺ.

نفرض أني في حالة استقرار وعندي الأولاد الذكور، والبنات تزوجت والأمور كما ينبغي، فالحفاظ على هذه الأمور يحتاج إلى الواحد المتعال، لأن:

ما بين طرفة عين وانتباهتها يُبدِّل الله من حال إلى حال

وأهم من هذه الأمور كلها، من منًا يضمن ثبات الإيمان في قلبه؟ لا يوجد أحد، لأنه إذا كان حضرة النبي نفسه الله الله ويقول عقب كل صلاة:

# { يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ }^^

سيدنا رسول الله ينادي الله بتثبيت القلب، فماذا نصنع نحن؟!! فكل الأنبياء والرسل السابقين في كتاب الله يسألون الله حسن الختام: ﴿ تَوَفَّنِي مُسلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِاللهِ عِسْ الختام؟ لا أحد إلا إذا بُشِّر من الله، أو بُشِّر من حبيب الله ومصطفاه.

وحتى المبشرين بالجنة، فقد دَخَلَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى أَبِي الْمَسْجِدَ وَإِحْدَى يَدَيْهِ عَلَى أَبِي اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَمَر، فَقَالَ:

# { هَكَذَا نُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ }^^

بشَّرهم بالجنة، ومع ذلك سيدنا الإمام أبو بكر كان يقول لنا: ((لا آمن مكر الله ولو كانت إحدي قدميَّ في الجنة)) لأن الله: ( يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ) (١٣٩ الرعد) فما دام هناك محوِّ وإثبات فهل أضمن شيء؟! لا، إن كان في قلبي، أو حولي، أو في جسمي، أو في غيره، فالإنسان المؤمن يشعر على الدوام بحاجته إلى مولاه ... وهذا هو الإنكسار مع الله.

هذا الإنكسار يستوجب أن يكون صاحبه له تعامل خاص مع المحبوبين من خلق الله: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ شُحِبُّهُمْ وَسُحِبُّونَهُ ۗ (١٥١١١١١٥) ما أوصافهم؟

الحلقة السادسة

(۲۲)

١ ٨ جامع الترمذي ومسند أحمد عن أنس رهيم

٨ ٢ الحاكم في المستدرك والترمذي عن ابن عمر رضي الله عنهما

﴿ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ (١٥١٤ الله على المؤمنين يعني متواضعين للعلماء والصالحين والأكابر من المؤمنين، حتى الشيوخ الركع السجود الذين شابوا في الإسلام، وهم مستمسكون بالنهج القويم الذي أتى به الله على يد سيد الأولين والآخرين ، ولذلك قال فيهم الله على المؤلين المؤلين

# { مَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لِلَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللَّهُ }^^^

ومعنى التواضع هنا أنه لا يرى أنه خير من أحد من خلق الله، بل يرى نفسه أنه أقل الناس شأناً عند الله إلا إذا رُزق عفو مولاه تبارك وتعالى.

فإذا رأى الصغار يقول: هم أحسن مني فقد سبقتهم بالمعاصي، وإذا رأى من هم أكبر منه يقول: هم أحسن مني سبقوني بطاعة الله تبارك وتعالى، وأنا لا أعرف إن كنت سألحقهم في الطاعات أم لا، وإذا رأى المساوي له إن كان عالماً يقول: هو أحسن مني لأن له منزلة عند الله، وإن كان جاهلاً يقول: هو أحسن مني لأن له عفو عند الله، فلن يؤاخذه بالأمور التي يفعلها خطئاً، فبذلك يرى أن الناس أفضل منه.

وذلك مهماكان جدُّه واجتهاده في العبادات، لأن علينا العبادات، لكن هل هناك منا من ضمن قبول هذه الطاعات؟! فأنا أعمل لكن لا أعرف ما الذي قُبل؟ فلا أفرح حتى أتبيَّن هذه الطاعات وقبولها عند الله! وهذا سيكون في الآخرة إن شاء الله، وعندها أفرح بهذه الطاعات كما قال الله:

# ﴿ قُلْ بِفَضِّلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَبِذَ لِكَ فَلْيَفْرَحُواْ ﴾ (٥٩ يونس)

ليس بعملهم ولا بما قدموه!!

لكن يفرحون بفضل الله، وبتوفيق الله لهم بهذه الطاعات.

فالتعامل مع خلق الله لأهل الانكسار بهذه الهيئة، وحضرة النبي أعطانا مثال عظيم في ذلك، فقد كان بعض المشايخ أو الشيوخ الذين شابوا في السن ولايستطيعون الخروج مع الجيش للقتال يجلسون في مسجد حضرة النبي ، فلم يستطيعوا الذهاب، والشباب يرى نفسه أفضل من هؤلاء لأنه سيجاهد، فأعطاهم سيدنا رسول الله الدرس،

٨٣ صحيح مسلم والترمذي عن أبي هريرة عليه

فكان يذهب إليهم ويقول لهم كما ورد بالأثر: يا إخوتي لا تنسونا من دعائكم فإنما نُنصر بدعائكم ... هذه الحالة لو أدركها الشباب في بالادنا ما رأينا عاقاً لوالديه في كل أقطارنا، لأنه يعرف أن الذي يؤازره هو دعاء الأب ودعاء الأم، لكننا الآن ولأننا لا نرى هذه الحالة، فالأب كبر في السن ويحتاج من يقضي له حاجته ومصلحته، والأم كذلك، فيرى الابن أنهما عبء عليه ويريد أن يتخلّص منهما.

فالرجل قد يكون عنده ثلاثة أو أربعة أولاد، فيقول أحدهم للآخر: خذ أباك عندك، فيقول: ولم أنا؟! فماذا يكون عندك، فيقول: ولم أنا؟! فماذا يكون إحساس هذا الرجل عندما يعرف أن أولاده لا يريدونه؟!! وقد يكونوا لا يزالون يعيشون في خيره، ولكن كل ما في الأمر أن النساء تقول إحداهن لزوجها: لا تأت بأبيك عندنا وأذهب به لفلان، والأُخرى تقول لزوجها: لا تأت بأبيك وابعثه إلى فلان!!.

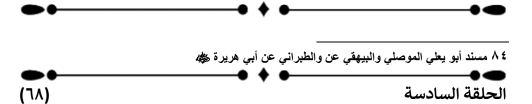
لكن لو شعر الابن بأنه لن تُيسَّر أموره بدون هذه الدعوات لهذا الأب فسيحمله فوق ظهره، ويدخل عليه آناء الليل وأطراف النهار يستعطفه ويسترحمه، ويطلب منه لنفسه ولأولاده صالح الدعاء.

ولذلك رُوي أن رجلاً من الصالحين عندما تُوفيت أُمه رأى في المنام قائلاً يقول: لقد تُوفيت التي كنا نرحمك من أجلها، فابحث لنفسك عمن يرحمك! يعني كنا نرحمك من أجل هذه، وهي مطابقة للحديث النبوي:

# { لَوْلا شُيُوخٌ رُكَّعٌ، وَشَبَابٌ خُشَّعٌ، وَأَطْفَالٌ رُضَّعٌ، وَبَهَائِمُ رُتَّعٌ، } لَوُلا شُيُوخٌ رُكَّعٌ، وَشَبَابٌ خُشَّعٌ، وَأَطْفَالٌ رُضَّعٌ، وَبَهَائِمُ رُتَّعٌ، } لَصُبَّ عَلَيْكُمُ الْعَذَابَ صَبًّا } ^١٤

ما الذي يمنع نزول العذاب؟ هؤلاء الشيوخ الركَّع الذين يذكرون الله، ويرجعون إلى الله، ويدعون الله، ويدعون الله تبارك وتعالى لإصلاح أحوال أولادهم وبناهم وذرياهم وكل من حولهم.

نسأل الله أن يرزقنا الانكسار لحضرته، وأن يجعلنا على الدوام فقراء إلى الله، وأن لا نفقد هذه الحالة طرفة عين ولا أقل.



(19)

# سع، فضل مصاحبة الصالحين ما فضل مصاحبة الصالحين؟

#### 

هذا السؤال يحتاج إلى مجلد كبير، لكنني سأذكر بعض الفوائد من مصاحبة الصالحين، فقد قال ﷺ:

# { أَحِبُّوا الْفُقَرَاءَ وَجَالِسُوهُمْ } ^^٨

والفقراء يعني الفقراء إلى الله، فإن رحمة الله لا تبعد عنهم طرفة عين، فعندما أكون جالساً معهم أكون جالساً في رحمة الله تبارك وتعالى على الفور.

فالإنسان بطبيعته يميل إلى المحاكاة، والمحاكاة يعني تقليد غيره، وتحدث المحاكاة له من غيره ربما وهو لا يشعر، فعندما يصاحب الإنسان شخص يحبه لفترة طويلة، تجده يفعل أشياء مثله تمام فضحكتك كضحكته، وحركة يدك كحركة يده، ما الأمر؟ هي عدوى، وهي طبيعة في البشر لا نستطيع تغييرها، وهي التي جعلت الإسلام يهتم بالقدوة بالنسبة للأولاد الصغار، فالأولاد الذكور يقلدون الأب، والإناث يقلدون الأم، لذلك لا بد أن نكون أمامهم قدوة طيبة.

فعندما ينقل الإنسان من أحوال الصالحين .... سيقتدي ويهتدي .... بسيد الأولين والآخرين هي.

والله على نصحنا أجمعين، والنصيحة للمؤمنين:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِيرَ ﴾ (١١١١هـ الله وجالسهم، وامش الله أولاً وخاف منه، ثم ابحث عن الصادقين في التعامل مع الله وجالسهم، وامش معهم، لتقتدي بهم، وتقتدي بهديهم، فيعمك الصدق الذي عمَّهم، ويفتح الله تبارك وتعالى عليك كما فتح عليهم.

هؤلاء الصالحون والصادقون كثيرٌ منهم تكون دعوته مستجابة، لأنه يتحرَّى المطعم الحلال، والنبي الله قال لسيدنا سعد بن أبي وقاص الحلال، والنبي

٥٨ الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة هي
 ◄ ♦ ♦
 الحلقة السادسة

# { يَا سَعْدُ أَطِبْ مَطْعَمَكَ تَكُنْ مُسْتَجَابَ الدَّعْوَةِ }^^

ولأنهم اتقوا الله:

أصبح بينهم وبين الله نورٌ موصولٌ من القلب إلى حضرة الله ..

فإذا دعوا الله ﷺ في أي أمر لبَّاهم.

ونحن نحتاج لذلك، نحتاج لرجل دعاؤه مستجاب، سواء سيدعو لنا ونحن في مواجهته، أو بظاهر الغيب، فدعاء المؤمن لأخيه بظاهر الغيب لا يُرد، ومستجاب فوراً.

ونتعلم منهم الآداب الإلهية، والأخلاق المحمدية، والكيفية التي يُحسنون بها طاعة رب البرية، فنحن كلنا نحتاج إلى من يأخذنا ليُقيمنا في هذا الميدان.

أما في الآخرة فقد قال ﷺ:

# { الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ }^^

كذلك في الآخرة لا يشفع أحدٌ عند الله كل إلا بإذنه: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَّفَعُ عِندَهُ ۚ إِلاَ بإذنه: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَّفَعُ عِندَهُ ۚ إِلاَّ بِإِذِّنِهِ ﴾ (١٥٥ اللقرة) وهؤلاء الذين يأخذون الإذن بالشفاعة: ﴿ وَلَا يَشَّفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ (١٢٧ الأساء) أي لا يشفعون في أحد إلا الذين ﴿ .

فالرسول الله يُعطي الشفاعة لنفر من الصالحين من أمَّته تكريماً لهم ليشفعوا في محبيهم وأصحابهم وطلابهم يوم القيامة، وهذا الذي يقول فيه الله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ عُبِيهِم وَأَصَحابُهم وطلابهم يوم القيامة، وهذا الذي يقول فيه الله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَلِمِهِم ﴾ (١٧الإسراء) ... لم يقُل بنبيهم، ولكن بإمامهم الذي كانوا يقتدون به، ويهتدون به في حياته الدنيا.

وكما ورد بالاثر: ((إذا كان يوم القيامة نادى الله على العُبَّاد فيقال لهم: ادخلوا

٨٦ معجم الطبراني عن سعد بن أبي وقاص الم

٨٧ جامع الترمذي عن صفوان بن عسال 🚓

الجنة بما كنتم تعملون، ونادى الله تبارك وتعالى على العلماء العاملين فيقال لهم: انزلوا إلى أرض الموقف فكل من أسدى إليكم معروفاً من أجلي، أو واساكم من أجلي، أو عاونكم من أجلى، فخذوا بيده وأدخلوه معكم الجنة)).

فينزل العلماء والصُلحاء، وكيف يعرفون أتباعهم؟ ربما لا يعرفون الأسماء لكن: ﴿ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ (٢٧٣ البقرة) كل جماعة سيكون لهم سيميا خاصة من النور الربايي في الوجوه، فعندما يراهم يعرف أن هؤلاء أتباعه، وأن هؤلاء أحبابه.

ولذلك قيل في الرجل الذي يُحكم عليه بأن يكون له نصيب من العذاب في نار جهنم - نسأل الله الحفظ والسلامة - تقول له الملائكة:

ألم تكن تعرف رجلاً من العلماء العاملين وتصاحبه؟ فيقول لهم: لا!

فيقولون له: ألم تجلس في مجلس عالم بالله ولو مرة واحدة؟ فيتذكر أنه جلس في مجلس فلان مرة، فيقولون له: اهتف باسمه، ويذهبون إلى هذا الرجل العالم فيقولون له: هنا رجلٌ ينادي عليك يريد منك أن تنقذه من النار!

فالملائكة يعاونون المؤمنين على الشفاعة في الخروج من النار، وهذا لأنه جلس مرة واحدة في مجلس رجل من الصالحين، فالملائكة يجعلونه ينادي عليه باسمه ليشفع فيه ويدخل الجنة بشفاعة هؤلاء ..

وهذه الشفاعة ثابتة بنص كتاب الله، وبالأحاديث الكثيرة التي أوردها رسول الله الله الله الله الله على بأنني لا أدخل النار، ولكن أنا ليس معي شيء يُدخلني الجنة، ولكنني كنت مشيتُ مع هؤلاء الصالحين!

وهؤلاء الصالحون يعرفون قيمة الصداقة والصُحبة.

ومن حكمة الله أهم يدخلون الجنة أفواجاً وليسوا مع بعضهم:

﴿ يَوْمَ خَمْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفْدًا ﴾ (١٨٠٠ع) ...

يعنى جماعة .. وهذه للحساب!

والجنة؟

# ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ (١٧١١نم)

وزمراً يعني جماعات ..

فمن الذي يُحشر وحده؟

الكافرون والمبعدون ...

ويقولون لهم:

﴿ وَلَقَدْ جِعْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (١٩١٧نعم).

كل واحد يأتي وحده!

لكن هؤلاء جماعة، ولماذا يكونون جماعة؟

لكي يتمموا على بعضهم (يتأكدوا من بعضهم) ، كما ورد في بعض الأثر:

أن العبد يؤمر به إلى الجنة فيقول: يا رب أين أخي فلان الذى كان يجلس معي في الدنيا؟ فيقولون له: إنه لم يعمل بمثل عملك؟ فيقول: يا رب إني كنت أعمل لي وله، فيقال له بأمر الله: خذ بيد أخيك وادخلا معاً الجنة.

كل هذا في نفع الآخرة .. فإذا دخل الجنة وليس معه شيء، فيكون في الدرجات الدنيا من الجنة، فتأتي الشفاعة الثانية في الجنة؛ أن يرتفع إلى منزلة أصحابه المقربين فضلاً من رب العالمين في الخبر: ((ما تحاب اثنان في الله إلا رفع الله أقلهما مقاماً إلى مقام صاحبه وإن كان دونه في العمل)) اكراماً لصاحبه، وتقوى صاحبه.

فالإنسان على هذا الموجز الذي ذكرناه هل يترك صُحبة الصالحين طرفة عين؟! لا يتركهم إلا – والعياذ بالله – من خسر الدنيا والآخرة.

نسأل الله هَكُلُّ أن يرزقنا على الدوام مصاحبة الصالحين، والتشبه بالمتقين، وأن نكون معهم في الدنيا ويوم الدين، وأن يجمعنا الله جميعاً على سيد الأولين والآخرين، وأن نكون تحت لواء شفاعته يوم الدين، وأن نحظى برُفقته أجمعين يوم الدين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| الحلقة السابعة^^        |    |
|-------------------------|----|
| معاملة الله لأهل المحبة | ۱س |
| ميراث رسول الله 🖓       | ٣س |
| كتاب الأنبياء           | س۳ |

# س١: معاملة الله لأهل المحبة

#### ما ميزان معاملة الله لأهل المحية؟

الله عن من جوده ورحمته وكرمه بعباده المؤمنين، وخاصة أتباع سيد الأولين والآخرين هي، يعامل أمم الأنبياء السابقين كلهم بالعدل، فيحاسبهم على الذرة وعلى النقير وعلى القطمير وعلى الفتيل - الفتلة التي تكون في نواة البلح - وجعل حساب أمة رسول الله على بالفضل، فيقبل الحسنات، ويتجاوز عن الصغائر من السيئات، وهذا قانون إلهي ذِكره الله في كتاب الله، جعله الله لأمة حيضرة النبي على: ﴿ أَوْلَتْمِكَ ٱلَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أُحْسَنَ مَا عَبِلُواْ وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِمْ فِيٓ أُصِّحَكِ ٱلْجُنَّةِ ﴾ (١١٧طفاف).

ولذلك يوم القيامة أول من يحاسب نحن أمة رسول الله، حتى لا نمكث كثيراً في أهوال القيامة وننتهى منها سريعاً، والباقين يمكثون فيها مع أنهم جاءوا قبلنا، لكن سيدنا رسول الله قال:

# { نَحْنُ الآخِرُونَ، الأَوَّلُونَ يَوْمَ الْقَيَامَة }^٩

يعنى الآخرون في الظهور في الدنيا، والأولون في الحساب يوم القيامة.

وحساب الأمم كلها ظاهر، وكل أهل الموقف سيشاهدوهم وهم يُعاسبون، أو

٩ ٨ صحيح مسلم ومسند أحمد عن أبي هريرة رهم

الحلقة السابعة

**(۷**٣)

٨٨ المنيا ٣ من شعبان ٤٤٠هـ ٩/٤/٩ ٢٠١م

يُعاتبون، أو يُوبَّخُون، فيشهدون الفضائح كلها، والتي تجعل الإنسان الذي يُحاسب يكون في خزي شديد، حتى أن سيدنا إبراهيم خليل الرحمن قال: ﴿ وَلَا تُحُزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ وَقَلَ بَنُونَ هَا إِلّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ هَا الشعاء) يا رب خلصني أنا وحدي من هذا الخزي والفضيحة، ولم يقُل أنا وابني أو أنا وعائلتي أو أنا وأمتي، بل نفسه فقط، والآية واضحة.

لكن من فضل الله علينا وكرمه جماعة المؤمنين، الذي لو أعطانا الله القوة والعون من عنده وسجدنا له، وأطال أعمارنا في هذا السجود إلى يوم الدين، ما وفيّنا بعُشر معشار نعمة واحدة تفضّل الله بها علينا جماعة المسلمين، فهذا فضل واسع، فسيدنا إبراهيم طلب من الله عدم الخزي بمفرده، لكن بدون أن يطلب النبي في ولا نحن، يقول لنا الله: ﴿ يَوْمَ لَا شُحْرِى ٱللهُ ٱلنّبِي وَٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ﴾ (التحريم) وانظر إلى البُشرى، النبي والذين آمنوا به، والذين آمنوا به ليس من كان في زمانه فقط، ولكن من آمنوا به إلى يوم القيامة لأنها أُمته، فالله لن يخزيهم.

كيف يكون حسابهم؟ حضرة النبي على وصف لنا هذه الهيئة فقال على:

{ إِنَّ اللَّهَ يُدْنِي الْمُؤْمِنَ، فَيَضَعُ عَلَيْهِ كَنَفَهُ وَيَسْتُرُهُ، فَيَقُولُ: أَتَعْرِفُ ذَنْبَ كَذَا، أَيْ رَبِّ، حَتَّى إِذَا قَرَّرَهُ بِذُنُوبِهِ، أَيْ رَبِّ، حَتَّى إِذَا قَرَّرَهُ بِذُنُوبِهِ، وَرَأَى فِي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ، قَالَ: سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا، وَرَأَى فِي نَفْسِهِ أَنَّهُ هَلَكَ، قَالَ: سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا، وَرَأَى فَيُعْطَى كِتَابَ حَسَنَاتِهِ } .٩ وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ، فَيُعْطَى كِتَابَ حَسَنَاتِهِ }

يُدني الجبار أحدكم منه ويُكلِّمه بغير ترجمان، ويُرخي عليه حجاب الكبرياء، ويُنزل الستائر، حتى من يجلس في الموقف لا يرى أحد منهم شيئاً، فيكون فيما بينه وبين الله فقط، وهذا فضل الله، ويريه فيلمه من لحظة أن بلغ إلى أن رحل من الدنيا، والفيلم مسجل، ومنه نسخ كثيرة: ﴿ يَوْمَ يَنظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ ﴾ (١٠السا) لن يقرأ ولكنه سيشهد، وبعد ذلك يقرره بذنوبه: أأنت فعلت هذا؟ يقول نعم، فيقول له: ((سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا، وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ الْيَوْمَ)).

الحلقة السابعة

(٧٤)

٩ البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما

(VO)

لولا ستر الله سترجمنا الناس بالحجارة لو كُشف لهم ذنب واحد، ولكن الله يسترنا، وهذا فضل من الله على هذه الأمة المرحومة.

هل رأى أحدٌ ماذا فعل؟ لا، لا يوجد أحدٌ يُفتضح يوم القيامة من الأُمة إلا صِنفاً واحداً، وهو الذي يفضح نفسه في الدنيا، يعني يفعل الذنب ويجلس مع هذا ومع هذا ويذكر ذنبه، ويقول: أنا فعلتُ مع فلان كذا، وعملت مع فلانة كذا.

# { كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ } ' ا

لأنهم هم من فضحوا أنفسهم، لكن إذا أكرمه الله وأحسَّ بوقع الذنب وتاب وأناب، فإن الله يتوب عليه ويرجع مرة ثانية لصفوف المؤمنين.

لكن المجاهر الذي يظل على ما هو عليه إلى أن يخرج من الدنيا، ولم يتب أو يشعر بالذنب، ولم يرجع إلى الله تبارك وتعالى.

لكن طالما لا يزال هو في الدنيا، ولا تزال له أنفاس يتنفسها، فباب التوبة مفتوحٌ له، وإذا قال: يا رب، يقول الله له: لبيك عبدي، فيقول: أنا تبت، فيقول له: وأنا قبلت، وهل هو محتاج منا أي شيء؟ أبداً ولكنه إكرامٌ لهذه الأُمَّة التي جعلها الله خير أُمَّة أُخْرِجَتَّ لِلنَّاسِ ﴾ (١١٠١ عمران) وهذا لكل عوام المؤمنين.

ويوجد أناس من المؤمنين تكون لهم منزلة خاصة عند رب العالمين لخشيتهم لله، وتقواهم لله، وخوفهم من الله تبارك وتعالى، ولإقبالهم بالطاعات والعبادات الخالصة لله على الدوام، فهؤلاء لهم معاملة أخَّصُ.

فإذا كان العوام لهم معاملة خاصة ذكرناها، فإن هؤلاء لهم معاملة أخصُّ، تُبينها لنا هذه الحكاية، فسيدنا رسول الله عندما نقضت قريش الاتفاق والعهد الذي بينه وبينهم أعلن بين أصحابه أنه سيتوجَّه لفتح مكة، وأخبرهم أن هذا سر، ولا يُفشيه أحدٌ، حتى لا يعرف أهل مكة الخبر، لماذا؟ لأنه مكة فيها بيت الله الحرام، ولو سمعوا بذلك

الحلقة السابعة

٩ ٩ البخاري ومسلم عن أبي هريرة ه

ستكون حرباً ويحدث قتل، وتسيل الدماء، وهو لا يريد أن يحدث في البلد الحرام إسالة دماء، ولكنه يريد أن يدخلها بدون قتال ولا شيء من هذا القبيل احتراماً لحرمة البيت الحرام، لأنه قال في مكة:

{ إِنَّ مَكَّةَ حَرَّمَهَا اللَّهُ وَلَمْ يُحَرِّمْهَا النَّاسُ فَلَا يَحِلُّ لِامْرِئٍ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يَسْفِكَ بِهَا وَلَا يَعْضِدَ بِهَا شَجَرَةً، فَإِنْ أَحَدٌ تَرَخَّصَ لِقِتَالِ اللَّهِ اللَّهِ فَيهَا فَقُولُوا: إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذِنَ لِرَسُولِهِ وَلَمْ يَأْذَنْ لَكُمْ، وَإِنَّمَا أَذِنَ رَسُولِهِ وَلَمْ يَأْذَنْ لَكُمْ، وَإِنَّمَا أَذِنَ لِي فِيهَا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ ثُمَّ عَادَتْ حُرْمَتُهَا الْيَوْمَ كَحُرْمَتِهَا بِالْأَمْسِ } 41

يعني أعطاني ساعة لو أحداً منعني عنها لا مانع أن أقاتله وأحاربه، وسيدنا رسول الله دعا الله وقال:

# { اللَّهُمَّ خُذِ الْعُيُونَ وَالأَخْبَارَ عَنْ قُرَيْشٍ حَتَّى نَبْغَتَهَا فِي بِلادِهَا }^٩٣

والعيون هم الجواسيس، وبالفعل عندما مشى ومعه الجيش، وكان عددهم عشرة آلاف، وليس جيشاً صغيراً، ويستغرق الطريق ثلاثة إلى أربعة أيام مشياً، وينزلون كل مدة في مكان ويذبحون ويطهون ويأكلون ويصلون، ومع ذلك أهل مكة لم يرونهم إلا وهم على أبواب مكة!!.

وخرج زعماء قريش، وكان لا يزال أبو سفيان ومن معه على الكفر، فقالوا: إنا نرى ناراً شديدة، فقال أحدهم: هذه قبيلة سليم، فقال أحدهم: قبيلة سليم صغيرة لا تملك كل هذه النيران، فأنا أرى ناراً ضخمة، فهيا بنا لنرى، ففوجئوا أن هذه النار لمحمد رسول الله والذين معه، والجيش على أبواب مكة، وهم لم يستعدوا ولم يتجهزوا ولم يتمكنوا من الاستعداد، لماذا؟ لأن حضرة النبي يريد أن يدخل بغير قتال.

فلما طلب من أصحابه عدم إذاعة السر، نزل سيدنا جبريل وأخبر النبي أن أحد أصحابه كتب رسالة لأهل مكة، وأتى بجارية من عنده وقال لها: ضعي هذا الكتاب في شعرك، وإذا أوصلتيه لأهل مكة فأنت حرة لوجه الله، وأخبره باسم الرجل، وهو سيدنا

٩ ٢ البخاري ومسلم عن أبي شريح العدوي ه

٩٣ تاريخ الطبري عن المسور بن مخرمة 🤲

حاطب بن أبي بلتعة رها، فقال سيدنا رسول الله لسيدنا على والزبير والمقداد:

{ انْطَلِقُوا حَتَّى تَأْتُوا رَوْضَةَ خَاحٍ، فَإِنَّ بِهَا ظَعِينَةً مَعَهَا كِتَابٌ، فَخُذُوهُ مِنْهَا، فَلَدَهَبْنَا تَعَادَى بِنَا خَيْلُنَا حَتَّى أَتَيْنَا الرَّوْضَة، فَإِذَا نَحْنُ بِالظَّعِينَةِ، فَقُلْنَا: فَلَا بَعْرِجِي الْكِتَابَ، فَقَالَتْ: مَا مَعِي مِنْ كِتَابٍ، فَقُلْنَا: لَتُحْرِجِنَّ الْكِتَابَ، أَوْ لَنْحِي الْكِتَابَ، فَقَالَتْ: مَا مَعِي مِنْ كِتَابٍ، فَقُلْنَا: لَتُحْرِجِنَّ الْكِتَابَ، أَوْ لَنُويَ مِنْ النَّيِّ فَقَالَ النَّيِ الْفَيْرَةِ مِنْ عِقَاصِهَا، فَأَتَيْنَا بِهِ النَّبِيَ فَقَالَ النَّيِ مَنْ فَلَا أَنَاسٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ مِمَّنْ بِمَكَّةَ يُحْبُوهُمْ بِبَعْضِ أَمْرِ النَّيِ فَقَالَ النَّيِ فَقَالَ النَّي فَيْ فَقَالَ النَّي فَيْ اللهُهَاجِرِينَ النَّي فَقَالَ النَّي فَيْ وَمَا فَعَلْتُ ذَلِكَ كُفْرًا وَلا النَّي كُنْتُ امْرًأ مِنْ قُرَيْشٍ وَلَمْ أَكُنْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، وَكَانَ مَنْ مَعَكَ مِنْ الْمُهَاجِرِينَ النَّيسِ فِيهِمْ أَنْ أَصْطَنِعَ إِلَيْهِمْ يَمَّا لَعُمُونَ قَرَابَي وَمَا فَعَلْتُ ذَلِكَ كُفْرًا وَلا النَّي مِنَ النَّهُ هَرَابَاتٌ يَحْمُونَ فَرَابَتِي وَمَا فَعَلْتُ ذَلِكَ كُفْرًا وَلا النَّي مِنَ النَّهُ هُمُ اللَّ يَعْجَلُ عَلَيْ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ

وكون الله يقول لهم هذا الكلام، يعني تولاهم بحفظه وصيانته فلا يقعون في معاصي لله تبارك وتعالى أبداً، حتى لا يظن البعض أنهم إذا سمعوا ذلك، يذهب أحدهم والعياذ بالله فيشرب أو يقتل أو يزبي أو يفعل ما يشاء من المعاصي!، لا، ولكن: ....

﴿ فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَنفِظًا ۗ وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ (٢٤ يوسف).

الحلقة السابعة

**(**YY**)** 

٤ ٩ البخاري ومسلم عن على بن أبي طالب عليه

هؤلاء القوم الذين نالوا هذه الخصوصية، هل وقفت عندهم ولا يأخذها أحد بعدهم؟ لا، قال الذي لا ينطق عن الهوى صلوات ربي وتسليماته عليه:

# { إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا لَمْ يَضُرَّهُ ذَنْبٌ } ٩٥٩

يعني الذي يُحبه الله يحفظه من الوقوع في الكبائر، ويحفظه حتى من الهفوات والصغائر، فلا يقع منه ذنبٌ يضُره في الدنيا، أو يُسيئه ويُخزيه في الدار الآخرة.

فهؤلاء أهل خاصة الخاصة، وهم الذين تولاهم الله بولايته، فالأنبياء لهم العصمة، فلا يخطر على قلوبهم أي ذنب أبداً، والأولياء خصّهم الله بالحفظ، وماذا يعني ذلك؟ يعني قد يُفكر في الذنب، أو قد يخطر على باله الذنب، لكن الله يحفظه من تنفيذ ما خطر على باله، والوقوع في هذا الذنب، وهذا يقول فيه سيدنا رسول الله على:

{ وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً }^٩٦

يعني خطر على باله من النفس أو من الشيطان أو من شياطين الإنس ذنب، وجاهد نفسه ومنع الجوارح من التنفيذ، فماذا يُكتب له؟ يُكتب له حسنة عند الله

### س٢: ميراث رسول الله ه

ما ميراث رسول الله ﷺ؟

سيدنا أبو هريرة هي رأى الإمام على جالس في المسجد يُعطي درس علم، وليس حوله غير نفر قليل، والسوق كان قريباً من المسجد ومملوء عن آخره، فخرج إلى السوق ونادى: يا أهل السوق هلمُّوا فإن ميراث رسول الله هي يُوزع في مسجده.

فالتجار تركوا ما في أيديهم وأسرعوا، والمشترون أسرعوا، وظنوا كلهم أن سيدنا

الحلقة السابعة

**(**YA**)** 

٥ ٩ الرسالة القشيرية وتاريخ بغداد عن أنس عليه

٩٦ صحيح مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما

رسول الله قد ترك مالاً كثيراً ووضعوه في المسجد وسيوزعونه عليهم، فنظروا في المسجد فلم يجدوا أحداً غير الإمام على يعطى درساً، وآخر يحفظ القرآن، وآخر يذكر الله، فقالوا لأبي هريرة:

أين ميراث رسول الله؟!!

فقال لهم:

ما رأيتموه في المسجد هو ميراث رسول الله.

وهل ميراث رسول الله طين أو مال؟ لا!!

لكنه العلم ... فقد قال رسول الله على:

{ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوَرِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا إِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ بِحَطٍّ وَافِرٍ } ٩٧

ما ميراث الأنبياء؟

- العلم والنور.

- فهناك من يأخذون العلم وحده ..
- وهناك من يأخذون النور وحده ..
- وهناك من يأخذون العلم والنور معاً!!

■ وهذا الأكمل والأتم.

لكن كل مؤمن – حتى صاحب الإيمان الضعيف – له نصيبٌ في تركة رسول الله! على الأقل له نصيب من النور في قلبه، لا يعلم مداه إلا الله، وهو نور الإيمان، سيدي أبو الحسن الشاذلي هد كان يقول:

> (( لو كُشف عن نور المؤمن العاصى لملأ ما بين السماء والأرض، فما بالكم بالمؤمن المطيع ؟! ))

> > ٩٧ جامع الترمذي وأبي داود عن أبي الدرداء ه

الحلقة السابعة **(۷9)** 

نكتة سوداء على القلب يختفي منها النور!!، كما وضَّح حضرة النبي الله النور!!، كما

{ إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَهُ اللَّهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ }^^

والران يعني الستارة أو الغطاء، فيحجبه عن الطاعات والصالحات، والنفس في هذا الوقت تضحك عليه وتجرُّه إلى المعاصي والمخالفات، إلى أن يشاء الله فيكشف له ضَيَّاً من النور الذي معه، فيعرف أنه أخطأ، فيرجع إلى الله ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ ٱللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ

فميراث رسول الله:

#### - العلم بأنواعه:

- العلم بأحكام الله وهو علم الشريعة والفقه.
- والعلم بالله وهو العلم بأسماء الله وصفات الله.
- والعلم بأسرار كتاب الله وفيه أسرار لا يحملها إلا الأبرار والأطهار: ﴿ لا يَمَسُّهُ وَ إِلّا ٱلمُطَهَّرُونَ ﴾ (٢٠الواقعة) وليس المس باليدين، فهذا المس سهل، لكن لا يمس معانيه وأنواره إلا المطهرون، فلا يستطيع أن يمس المعاني التي في القرآن والأنوار التي في القرآن غير صاحب القلب الذي طهّره الرحمن على القلب الذي طهّره الرحمن الله القلب الذي طهّره الرحمن الله الله الله الله الله المعاني التي في القرآن على القلب الذي المهرون المعاني المعاني
  - والعلم باليوم الآخر.
  - والعلم بالجنة وما فيها وما أعد الله فيها لعباده الصالحين.
    - والعلم بالنار وما جهَّز الله فيها للكافرين والمجرمين.
      - والعلم بأحوال الأنبياء وأُمهم السابقين.

٩٨ سنن ابن ماجة والترمذي عن أبي هريرة ه

الحلقة السابعة

**(**\(\cdot\)

كل هذه العلوم الدكتور الأعظم في تدريسها هو سيدنا رسول الله علمًا.

فهل هناك أحد يؤلف علماً من عنده ينافس به علوم سيد الأولين والآخرين؟! هذا نضرب بكلامه عرض الحائط، فأي إنسان يقول: قال الله، وقال رسول الله، لكن لو قال: أنا أقول كذا وكذا، نقول له: وماذا نفعل بك؟ نريد أن نعرف ماذا قال الله، وماذا قَالَ رَسُولَ الله، وهذا إسمه مُبلِّغ يَبَلِّغ عن رَسُولَ الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رَسَلَتِ ٱللَّهِ وَ كُنَّشُونَهُ و وَلَا سَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ (١٣٩ الأحراب)

والنور كذلك أنواع وأصناف لا عد لها ولا حصر لها.

فميراث النبوة هو هذا العلم والنور الذي أعطاه الله تبارك وتعالى للنبي، وَوَرَّتُه النبي على المباركين، وهم وَرَثوه للتابعين، والتابعين ورَثوه لمن يليهم من الصالحين والعلماء العاملين، وينتقل هذا العلم من طائفة إلى طائفة إلى يوم الدين، فهذا ميراث رسول الله ﷺ الذي نحرص جميعاً على أن يكون لنا قسطٌ منه أو نصيبٌ منه في هذه الحياة إن شاء الله.

# ٣,٧ كتاب الأنبياء

يقول سيدنا عيسى كما أخبر الله تعالى في القرآن: ﴿ ءَاتَنِينَ ٱلۡكِتَنِ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ (٣٠ مريم) ما المقصود بالكتاب هنا؟ ومتى آتاه هذا الكتاب وهو ما زال في المهد؟

وصف الله أم سيدنا عيسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام السيدة

مريم فقال: ﴿ وَأُمُّهُ مُ صِدِّيقَةٌ ﴾ (١٧١٨ندة) ...

بلغت مقام الصديقين، وهو أعلى مقام بعد النبوة.

والسيدة مريم أمها لم تكن تُنجب! فنذرت لله إن رزقها الله بولد أن تجعله خادماً

الحلقة السابعة  $(\Lambda 1)$ 

لبيت المقدس، وزوجها كان من كبار العلماء الذين يشرفون على بيت المقدس، فرزقها الله ببنت، فقالت كما أخبر القرآن: ﴿ رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُهَاۤ أَنْتَىٰ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَٱلْأُنثَىٰ ﴾ (٣٦ آل عمران) فجاءها الأمر من الله أن تجعلها مكان الولد في بيت المقدس تتعبد لله، وأسمتها مريم، وكلمة مريم في لغتهم العبرية يعنى العابدة.

وسيدنا زكرياكان متزوجاً من خالتها، فمن الذي يرعى هذه البنت ويُشرف عليها؟ العلماء الذين كانوا في هذا الوقت في بيت المقدس كان يريدكل واحد منهم أن يُشرف عليها، فاختلفوا مع بعضهم، فقالوا نقترع ومن تخرج القرعة عليه يقوم برعايتها، فوقعت القُرعة على سيدنا زكريا.

فصنع لها حجرة فوق المسجد خاصة بها، وأتى بسلم خشب تصعد عليه وتنزل منه، ولكنه يُرفع وليس ثابتاً، وصنع لها باباً وله مفتاح، فيضع السلم ويصعد ويفتح وينظر ما تريده وما تحتاجه، فإذا انتهى يُغلق الباب وينزل ويرفع السلم، حتى لا يستطيع أحدٌ أن يصعد لها.

وبعد فترة عندما رآها قد انخرطت في العبادة لله واستغرقت فيها، تعجب من أمرها، فكان يصعد في أيام الصيف يجد عندها فاكهة الشتاء كالتفاح والبرتقال، وفي أيام الشتاء يجد عندها فاكهة الصيف كالبطيخ والشمام والمانجو: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَّا الشتاء يجد عندها فاكهة الصيف كالبطيخ والشمام والمانجو: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الشَّهَ إِنَّ اللّهَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ إِنَّ اللّهَ إِنَّ اللّهَ إِنَّ اللّهَ إِنَّ اللّهَ يَرْرَفُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١٣٧ ل عمران).

فعرف أنها وصلت إلى درجة عظيمة في تقوى الله، والمكان الذي تتعبد فيه أصبح موضع إجابة، فمن دعا فيه الله سيستجيب له الله، وهو كان يتمنى الولد، ولكنه كان قد كبر في السن وزوجته كبرت، وجفّ عنده ماء الغريزة، فكيف يُنجب؟ وزوجته كذلك لم تعد تأتيها الدورة فكيف تُنجب؟!! لكن ملك الملوك إذا وهب لا تسألنَّ عن السبب، إن شاء يرزق بالأسباب، وإن شاء يرزق وهباً من عنده بدون أسباب، فدعا الله: (هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ مَ قَالَ رَبِّ هَبِ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ اللهُ عَمَالُ عمران).

فالملائكة بشروه فوراً: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُوَ قَآبِمٌ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ

(۸۲)(۸۲)

يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ ﴾ (٣٩ آل عمران) أبشر سيأتيك الولد إن شاء الله.

السيدة مريم العابدة المتفرغة لطاعة الله في ذات يوم وجدت رجلاً يدخل عليها مع أن الباب مُغلق والسلم مرفوع، فمن أين دخل؟! وكان في صورة بشر، فسألته من أنت؟ ومن الذي أتى بك؟ وكان هو سيدنا جبريل، ومُرسل من عند الجليل، وحتى لا تفزع ولا يحدث لها رُعب أتاها في صورة بشرية كما كان ينزل أحياناً على الحضرة المحمدية، قال: ﴿ إِنَّمَآ أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَمًا زَكِيًا ﴾ (١٩مم).

فكيف يهب لها الغلام؟! نفخ في حُمِّها، وهذه النفخة تكوَّن منها الجنين في بطنها بأمر من يقول للشيء كن فيكون، فماذا تفعل؟! وماذا تقول لبني إسرائيل وهم قومٌ بمُتٌ؟! فاحتارت وقالت: ﴿ يَللَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَلذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا ﴾ (٢٣مرم) لأنها خائفة من لوم الناس، وتوبيخ الناس، وعتاب الناس، وهم يهود، واليهود عندهم غلظة وشدة لا تطاق.

فخرجت تبحث عن مكان تلد فيه في الجبل أو في مغارة أو في مكان بعيد عن أعين الناس، والحمل هنا لم يستغرق تسعة أشهر، فلو كان تسعة أشهر لعرفوها مبكراً، ولكن الحمل قد تمَّ في تسع ساعات، كل ساعة بمقام شهر، ولكن لو كان حملاً عادياً لظهر بعد أربعة أشهر عليها، أو في الشهر الخامس أو في الشهر السادس، لكن الله على قدّر وهو قدير أن يكون حملاً ليس له نظير، وليس له شبيه من قبل ولا من بعد.

آدم خلقه الله من غير أب ولا أُم بأمر كن فيكون، لكن سيدنا عيسى خلقه الله بدون أب ولكن له أُمّ، حملت ووضعت، وحملت معناها أن رجلاً ضاجعها وتكوّن من مائه جنينها، وهذه جريمة في عُرف الناس.

فذهبت في مغارة وهي مكان مولده في مكان اسمه (بيت لحم) بجوار بيت المقدس، وولدته وليس معها أحد يجهز لها طعاماً، ولا يقضي لها حاجتها، وكان هناك بجوارها نخلة جافة، وليس نخلة كاملة ولكن جزع نخلة، فأوحى الله إليها: ﴿ وَهُرِّتَى إِلَيْكِ بِحِدْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ وَهُرِ كَالَهُ اللهُ ال

وانتبهوا للآية، فالبلح الذي كان بهذا الجزع فيه طعام وشراب، لأنه قال لها: (فَكُلِي وَاشْرَبِي) لأنه لا يوجد ماء في هذا المكان، فهل يوجد بطلة في لعبة من ألعاب

الحلقة السابعة

(۸۳)

القوى تستطيع أن تقز جزع نخلة؟!! لا يوجد، وهل يوجد رجل شديد وفتوة يستطيع أن يهنز جزع نخلة؟! لا يوجد، لكن ليرينا الله أنه لا بد أن نأخذ بالأسباب .... في كل أمور حياتنا.

لأن الله على هو الذي صنع الأسباب، وهو الذي أمرنا أن نأخذ بالأسباب، فمن يترك الأسباب نسميه متواكل وليس متوكل، لأن هذا يخالف القدرة الإلهية، والتشريعات الربانية التي أنزلها الله على خير البرية .

والقصة فيها أمور كثيرة لم تُذكر، فإذا فكرت فيها تحتار، فالمولود الذي تلده أي امرأة تجهز له الملابس قبل ولادته،، واللفة التي ستلفه فيها، والملابس الداخلية، والملابس الخارجية، فأين ملابس هذا المولود؟! هذا أمرٌ تولته ملائكة الله هيه، لأنهم كانوا يُحيطون بها رضى الله تبارك وتعالى عنها.

وهي خائفة أن تنزل البلد وهي تحمله، فماذا يصنع بها هؤلاء اليهود؟! فأمرها أن تتجه إلى بيت المقدس وهي تحمله، وأمرها أن لا تتكلم نهائياً، وأمرها عندما يسألونها من هذا؟ ومن أين أتيت به؟ وكيف أتيت به؟ أن تشير له فقط، وهو سيتولى الرد.

فلما رأوها نادوا على بعضهم وأتوا بالناس كلهم، فقالوا لها: من أين أتيت بهذا؟! فأنت العابدة وأنت كذا وأنت كذا، وهذا كلام اليهود وما أدراك ما اليهود!!: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُواْ كَيْفَ ثُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴾ (٢٩مرم) فخاطبهم بهذه الخطبة العظيمة: ﴿ قَالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَننِيَ ٱلْكِتَبَ وَجَعَلنِي نَبِيًّا ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأُوْصِنِي بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱلزَّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجَعَلْنِي مُبَارًا اللهِ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبُعثُ حَيًّا ﴾ (مرم).

وانتبهوا معي، فعندما يكون أحدنا خطيب مفوَّه ويتكلم جيداً، وتقع أسنانه فهل يستطيع أن يتكلم؟! لا، وهل المولود له أسنان؟ لا، فكيف يتكلم بهذه الفصاحة وهذه البلاغة؟! لنعرف أنها معجزة من الله تبارك وتعالى، فليس له أسنان، ولم يتعلم الفصاحة والبلاغة، ولا حتى تعلم الحروف الهجائية، لكن هذه معجزة من معجزات الله أيَّد بما نبي الله عيسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام.

فإياكم أن تقولوا إله، أو ابن إله، أو ثالث ثلاثة، فالكلام واضح، والذين قالوا ذلك فهو من تأليف المؤلفين، ومن الشيطان: ﴿ شَيَنطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ (١١٢ الأنسام) لكنه قال: ﴿ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَنفِيَ ٱلْكِتَنبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ (٣٠ميم).

الكتاب الذي نزل عليه هو الإنجيل، وكان بعد التكليف بالرسالة والنبوة، فما هذا الكتاب الذي هنا؟ هو كتاب الحقائق الذي خصَّ الله به الرسل والأنبياء، وعلَّمه لهم وهم أرواحٌ نورانية قبل خلق الأرض ومَن عليها، وقبل خلق حقيقة آدم الجسمانية، فهو كتاب حقائق للأنبياء وللمرسلين، وماذا فيه؟ لا نعرف، فهذا شيء خاص بهم وليس لنا.

ولذلك قال الله على الله الوقت أو نزل عليه الوحي؟ لا، بل كانوا لايزالون أراوحاً نورانية: ﴿ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِئُنَ بِهِ وَلَتَنصُرُنّهُ وَ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِى قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّهِدِينَ ﴾ (١٨١ل عمره).

وبعد الكتاب: ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ (٣٠سم) فالنبوة بعد الكتاب، وهل كان نبياً ... وهو لا يزال صغيراً؟ لا، لكنه عرَّفنا أنه قبل الخلق فرغ الله ﷺ من كل هذه الشئون.

#### نسأل الله ﷺ:

أن يُعلِّمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علَّمنا، وأن يجعلنا من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، وأن يجعل القرآن العظيم ربيع قلوبنا، وجلاء حُزننا، وذهاب همنا وغمنا، وأنيساً لنا في قبورنا، وشفيعاً لنا في حشرنا، ورافعاً لنا في درجاتنا في جنة النعيم.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

الحلقة السابعة (٨٥)

| الحلقة الثامنة       |      |
|----------------------|------|
| قوة العزيمة          | ١٠٠٠ |
| صيغ الصلاة على النبي | ٣س   |
| حمى الله             | ۳٫۰۰ |
| القناعة              | س٤   |
| تخبيب زوجة الجار     | س٥   |
| التوبة من الذنوب     | ٦س   |
| إطفاء غضب الله       | س۷   |

#### س١: قوة العزيمة

# كيف أُقوِّي عزيمتي أستجمع همتي في الله؟

الذي يُقوِّي عزيمة الإنسان لأي عمل دنيوي أو أُخروي أو في ذات الله تبارك وتعالى هو:

الأمل الذي يكون بداخله ....

يحدوه ويبعثه ...

ليحققه كما يرجو.

فالإنسان الذي يريد أن يكون مثلاً:

معيداً في كليته في الجامعة لا بد أن يسهر الليل والنهار ليذاكر، وأن يكون دائماً وأبداً مصاحباً للأساتذة يستفسر منهم عن ما لا يعرفه، وأن يذهب إلى المكتبات ليتناول منها ما ليس في المقررات ...

٩٩ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٠ من شعبان ١٤٤٠هـ ١٠/٤/٢٥ ٢٠ م

الحلقة الثامنة (٨٦)

إذا صنع هذا يُحقق ما يصبوا إليه بأن يكون معيداً في الجامعة.

وهكذا أي أمر:

الذي يريد أن يبني بيتاً، والذي يريد أن يصل إلى منصب ما في أي عمل، لا بد أن يكون له أمل، ويسعى لتحقيق هذا الأمل.

كذلك الذي يريد أن تكون له منزلةٌ كريمة عند الله في الدار الآخرة:

يحدد هذه المنزلة، وينظر موقعها في كتاب الله، والأعمال التي توصل إليها كما وصفها الله، والهيئة التي يعمل بما ليصل إلى ذلك فيما كان يفعله رسول الله.

فما دام هذا الأمل موجوداً في قلبه على الدوام فإنه يحاول أن يصل إليه بالاتباع للحبيب المصطفى على ...

وهكذا أي أمر، فالذي يبعث على العمل هو الأمل.

رُوي أن سيدنا موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام:

سأل الله تعالى عن الأمل؟

فأراه الله على ذلك مباشرة، حيث مرَّ على رجل هرِم شيخ كبير يعمل بفأسه في الحقل، فلما وصل عنده قال الرجل في نفسه وسمعه موسى: لقد كبُرت سني وهل سأقضى حياتي كلها في هذا العمل؟!

فألقى الفأس وترك العمل!

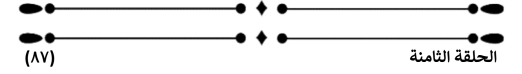
ثم بعد لحظات رجع إليه أمله، فقال: ولم كلا أعمل كما عمل السابقون؟!

عمل السابقون لنا، وأنا أعمل لمن بعدي !!!

فرجع إلى الفأس وأمسك بها.

ولذلك قيل:

((لولا الأمل ماكان العمل)).



# س٢: صيغ الصلاة على النبي

# 

الصيغ التي نُصلي بما على رسول الله على ..

لا توَصِّل بذاها إلى رؤية رسول الله!

أو نكون معه في المكانة العلية في الدار الآخرة وفي جوراه في الجنة ...

ولكن كل الصيغ تستوي في أمر واحد:

أن الذي يُصلِّى بأي صيغة يُكتب له بما حسنات.

الأمر الثاني قوله على الذي أنبأه به الأمين جبريل:

# { مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاحِدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عَشْرًا }```

من صلى على النبي مرة صلى الله عليه بها عشراً!

ومن صلى عليه عشراً، صلى الله عليه بها مائة!

وفي ذلك يقول سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري الله وأرضاه:

((صلاةً واحدةً من الله على المرء، تكفيه كل ما يحتاجه في دنياه وفي أُخراه، فكيف إذا كانت عشرة، كيف يكون ذلك؟!)).

لكن الذي يُبلِّغ المرء رؤية رسول الله:

أن يكون في قلبه شوقٌ إلى لقياه ...

وعشقٌ في حضرته ...

ولهفةٌ لرؤيته ...

٠٠٠ صحيح مسلم والنسائي عن أبي هريرة ه

الحلقة الثامنة

 $(\Lambda\Lambda)$ 

وحنينٌ إلى شمائله وصفاته ...

إذا وُجد هذا العشق، وهذا الشوق، وهذا الحنين:

وصلى الإنسان بأي صيغة على رسول الله:

إذاً العبرة بالشوق وبالحب وبالرغبة !!!!

وليست العبرة فيما ينطقه اللسان ..

فهذا الذي يوصِّل أهل المراتب العلية إلى القرب من حضرة النبي العدنان على.

# س٣: حمى الله

كيف أكون في حمى الله من شر نفسي ومن شر خلقه؟

قال على الله على على الله على على الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه علام صغير:

عبارة من كلمتين:

لو عمل بهما الإنسان كفاه الله كل ما يهتم به في دنياه ..

وكل ما يخشاه في أُخراه:

#### { احْفَظْ اللَّهَ يَحْفَظْكَ }

كيف يحفظ الإنسان الله؟ يحفظ شرع الله الذي أمره به الله، فيقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة إذا وجب عليه نصاب الزكاة، ويجعل لسانه على الدوام لهجاً بذكر الله، ويستعيذ بالله من شرور نفسه، وأن يقيه المعاصي التي نهى عنها كتاب الله.

١٠١ جامع الترمذي ومسند أحمد عن ابن عباس رضي الله عنهما

الحلقة الثامنة

فإذا استعان بالله، وجعل كل همه في رضاه، وترك ما عنه نهاه، دخل في كلاءة الله وعناية الله، وهذا يقول في شأنه الله:

﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ شُلْطَننَ ﴾ (١٤٦ - الحجر) ..

هذا في شأن الشيطان.

ويقول في شأن النفس:

﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيٓ ﴾ (٣٥بوسف)

يرحمه ربه من النفس الأمارة، ولا يجعل لها هيمنة ولا سلطان عليه، بل يُحيي في نفسه النفس اللوامة، ثم يقلبه إلى النفس المطمئنة الراضية المرضية، فيرتقي في كل هذه المقامات، لأنه استعان بالله، واعتمد على الله.

والله ﷺ يلخص الأمر فيقول:

﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ٓ ﴾ (١١طلاق)

وحسبه أي كافيه، فإن الله يكفيه كل شيء.

# سٍ؛ القناعة

#### كيف أكون قنوع النفس؟

القناعة باختصار شديد هي أن يرضى الإنسان بما قسمه الله له من الأرزاق الحلال، ولا يحاول أن تلعب به نفسه فيستزيد أرزاقاً عن طريق حرام حرَّمه الله تبارك وتعالى عليه.

ولذلك جعل الصالحون الرضا أعلى المقامات:

لأنه رضي بما قدَّره له مولاه تبارك وتعالى، فلو رضي الإنسان بالأرزاق الحسية التي أعطاها له الله على من حلال، تنزل فيها البركة من الله، وإذا نزلت البركة من الله كفته

 وزادت حتى يتعجب منه من حوله من خلق الله.

ورد بالأثر أن سيدنا إبراهيم الخليل عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام عندما كان يحفر أساس البيت الحرام، وجد حجراً مكتوب عليه: ((أنا الله رب البيت أرزق الضعيف من القوي حتى يتعجب القوي)).

ولو رضي الإنسان بامرأة صالحة قدَّرها له الله، ولم يلتفت إلى غيرها، وغضَّ بصره عن النظر إلى سواها، فإن الله يجعلها له كنزاً من كنوز الجنة في الدنيا، قال على الله الله عنها الله الله عنها الله الله الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله الله الله عنها الله الله عنها الله

{ أَلا أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ مَا يُكْنَزُ؟ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ إِذَا نَظَرَ إِلَيْهَا سَرَّتْهُ، وَإِذَا أَمَرَهَا أَطَاعَتْهُ، وَإِذَا غَابَ عَنْهَا حَفِظَتْهُ } ١٠٢

فالزوجة الصالحة كنزٌ من كنوز الجنة، فيكون وهو في الدنيا كأنه يعيش في الجنة، وينطبق عليهما قول الله في كتاب الله: ﴿ يَتَعَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزُوجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (٣٥البقرة).

إذا أصلح الله ما بينكما يكون البيت جنة، وإذا حدث عدم وفاق يكون البيت جهنم، ولا يريد أن يبقى فيه، ويهرب على الدوام، لماذا؟ لأنه كلما ذهب إليه فإن النار تريد أن تصطليه، فترفع صوتها عليه، وتحدث مشاكل، وغير ذلك، فيُصبح البيت كأنه جهنم والعياذ بالله.

فالجنة لمن رضي بما قسمه الله تبارك وتعالى له، وإذا رضي الإنسان بما قسّمه الله له من الأرزاق الحسية والمعنوية ارتاح قلبه من الحقد على هذا، والحسد لهذا، والطمع فيما عنيد هذا، فيكون قلبه قلب سليم، ويدخل في قبول الله في قرآنه الكريم: ﴿ إِلّا مَنْ أَتَى ٱللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (١٨٩الشعراء).

وما دام قلبه قلب سليم فإن الله على يرفعه عنده درجات، ويجعله من أهل المراتب

الحلقة الثامنة

{ ارْضَ بِمَا قَسَمَ اللَّهُ لَكَ تَكُنْ أَغْنَى النَّاسِ } ١٠٣

في أي أمر:

- ارض بما قسم الله لك من الرزق الحسى:
- تكن أغنى الناس!! .. لأن الله يغنيك عن جميع من حولك ..
  - وارض بما قسم الله لك من العلم:
- يُعطك الله العلم المكنون ... على أن لا تترك تحصيل العلم الحسي طرفة عين ولا أقل.
  - وارض بما قسم الله لك من الأولاد:
  - يجعلهم الله بررة وأتقياء؟
  - وارض بما قسم الله لك في أي أمر:
  - يجعلك الله ﷺ في غنئ تاماً بالله عن جميع من سواه.

### م تخب ما الحاد

# س٥؛ تخبيب زوجة الجار

ما عقاب من يحاول أن يوقع زوجة جاره في الحرام؟ الجواب الحواب الحرام؟

هناك حديثٌ شديد الوطأة قاله رسول الله على المسلمين أجمعين:

وخطورة هذا الحديث زادت في هذا الزمان ...

قال ﷺ:

الحلقة الثامنة

(97)

۱۰۳ جامع الترمذي ومسند أحمد عن أبي هريرة الله المعربية ا

# { مَنْ خَبَّبَ زَوْجَةَ امْرِئٍ أَوْ مَمْلُوكَهُ فَلَيْسَ مِنَّا } '''

وخبَّب يعني أفسد!

فأي إنسان يُفسد علاقة زوجة بزوجها، ليس من أمَّة رسول الله، ... وحرَّم الله عليه رائحة الجنة ...

وأظن ما أكثر من يفعل ذلك الآن !!!!

في مواقع التواصل الاجتماعي كالفيس بوك وغيره.

وأكثر المشاكل التي نراها شرقاً وغرباً ويميناً وشمالاً من هذا الباب:

فالزوج قد يكون مشغولاً بعمله، ويأتي في آخر اليوم منهكاً متعباً، ويريد أن يستريح، .... والمرأة غير الرجل:

فالرجل يعشق من النظر بالعين ويتحرك من داخله!

والمرأة تعشق من السماع بالأذن!

وهي حكمة الله، وماذا تسمع؟

تسمع من يُثنى عليها، ومن يمدح فيها.

والزوج بعد مدة من الزواج وانجاب الأولاد قد ينشغل، ولا يمدحها كالبداية، وهي تريد هذا الأمر على الدوام!!

فمن أين تسمع ذلك؟

قد تجد من يُسمعها على الفيس بوك وغيره، فتحب أن تسمع هذا الكلام، وتتواصل معه لتسمع المديح وهذا الكلام الحلو.

فيصفها بأوصاف عظيمة، والنفس تحبها، فيقول لها مثلاً أنت كالقمر وغير ذلك، وزوجها لا يقول هذا الكلام، وهي تحب هذا الكلام!!!

فيحدث ما لا يُحمد عُقباه.

١٠٤ سنن أبي داود ومسند أحمد عن أبي هريرة ر

والسبب فيه كله هذا الإنسان:

الذي أفسد هذه الزوجة على زوجها:

- بمحاولة استرضائها، أو مدحها، أو الثناء عليها.
  - أو الإتصال بها عن طريق الانترنت.

وهذا يدخل في قول رسول الله على:

{ مَنْ خَبَّبَ زَوْجَةَ امْرِئٍ أَوْ مَمْلُوكَهُ فَلَيْسَ مِنَّا } '''

والأمر يكون أشد إذا كان هذا مع جارة له أو قريبة له !!!!!!

لأن النبي على حذَّر تحذيراً شديداً من المساس بالجيران بصفة عامة:

لأنه كان ينشد أن يكون الأمان في المجتمع.

- وزوجة جاري هي أخت لي:
- فلا يجب أن أنظر إليها بريبة.
- ولا أحاول أن أستدرجها أو أستقطبها ...

■وإلا ذهب الأمان من المسلمين كما نرى الآن!!

فأوصى النبي على الجيران بصفة خاصة، وقال:

{ مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُوَرِّثُهُ } ١٠٦

فالمسلم يغض بصره كما أمر الله:

﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ ﴾ (١٣١١نور)

لم يقُل الله يغضوا أبصارهم، ولكن قال: (يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ) إذا كان النظر لما لا يحل لهم، ولكن زوجتك انظر إليها كما تشاء، ولكن (من) لأجل التبعيض، ...

الحلقة الثامنة

(9٤)

٥ ، ١ سنن أبي داود ومسند أحمد عن أبي هريرة ه

١٠٦ البخاري ومسلم عن ابن عمر رضى الله عنهما

أي لمن لا تحلُّ له! .. فلا يجب أن يملأ العين منها، وقال ﷺ:

{ لَا تُتْبِعِ النَّظْرَةَ النَّظْرَةَ فَإِنَّ لَكَ الْأُولَى وَلَيْسَتْ لَكَ الْآخِرَةُ } ١٠٧

# س٦: التوبة من الذنوب

ذنوبي تقف حائلٌ بيني وبين ربي ... وأخجل من يوم لقائه، ومن ساعة العتاب والحساب .. فأرجو من فضيلتكم أن ترشدني ماذا أفعل؟

إذا كان السائل حدث له ما يحكيه، فيُبْشِر ويُبَشِّر نفسه بالتوبة من التواب، لأن أساس التوبة الأول الندم ....

وليس أن يقول: تبت إلى الله!!!

ولكن بالندم والخجل والأسف من ربه على، قال على:

# { النَّدَمُ تَوْبَةٌ } ١٠٨

فإذا ندم الإنسان على شيء فعله ... وتوجه إلى الله مستقيلاً من هذا العمل طالباً عفوه وغفرانه ... فإن الله ﷺ يغفر له فوراً!

ولكن عليه لكى تكون التوبة نصوحا عليه:

- أن يعزم عزماً أكيداً على أن لا يرجع إلى هذا الداء أو الذنب مرة اخرى.
  - وأن يُقلع عنه فوراً.
  - وإذا كان الذنب في حق عبد من عباد الله:
- لا بد أن يذهب إليه ويسترضيه، ويرد له ماله إن كان أخذ منه مال،

الحلقة الثامنة

١٠٧ جامع الترمذي وأبي داود عن بريدة بن الحصيب 🖔

٨ • ١ سنن ابن ماجة ومسند أحمد عن عبد الله بن مسعود 🚓 –

لأنه لو أخذ مال أحد، وندم بعد ذلك، وأخذ يتوب إلى الله في اليوم مائة مرة، ولكنه لم يذهب لصاحب المال ويعطيه ماله، فلن تجوز هذه التوبة، ولا أساس للتوبة هنا إلا بعد أن يذهب إليه ويرد له ماله.

- أو سب إنسان وشتمه أمام الجميع، وأخذته العزة بالإثم ولا يريد أن يعتذر ولم يطلب منه السماح، وأراد أن يتوب إلى الله فلن تجوز هذه التوبة، إلا بعد أن يسامحه الشخص.
  - إذا كانت التوبة في حق من حقوق عباد الله:
  - فلا بد أن أصل هذا العبد وأعطيه حقه.
    - ، ثم أتوب إلى الله توبة نصوحاً.
    - الله على إن شاء الله.

#### س٧؛ إطفاء غضب الله

ما العمل الذي يُطفئ غضب الله؟

أعمال كثيرة ... وأولاها وأزكاها ... ما قال فيه هي:

{ إِنَّ صَدَقَةَ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ تَعَالَى } ١٠٩

الصدقات للفقراء والمساكين هي أكبر عمل يجعل الله على إذا كان غاضباً على الإنسان أن يذهب غضبه ... بل ربما ينقلب الغضب إلى رضا ... لأن الله على يُحب عبداده السندين يلجاؤن إلى الفقدان والمسساكين ليسسترضوهم .. ولينالوا رضاهم ... نسأل الله تبارك وتعالى أن نكون من أهل ذلك أجمعين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

١٠٩ مسند زيد عن على بن أبي طالب الله

الحلقة الثامنة (٩٦)

| الحلقة التاسعة ١١٠ |    |
|--------------------|----|
| العلم والنور       | ۱س |
| الأنبياء والأولياء | ٣س |
| بين العاقل والأحمق | ۳س |
| آفات النفس وعلاجها | س٤ |

#### س١: العلم والنور

قال ﷺ: { إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا دِينَارًا وَلا دِرْهَمًا إِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ }''' وفي رواية أخرى: (ولكن نورث علماً ونوراً) .. فما العلم؟ وما النور؟ وهل لا بد أن يجتمعان معاً في قلوب الصالحين؟

# { طَلَبُ الْعِلْمِ فَريضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ }'''

ما العلم المفروض على كل مسلم أن يتعلمه؟ علم الفرائض الخمس، كأحكام الصلاة كاملة وأحكام الصيام مستوفاة وأحكام الزكاة لمن عنده مال يجب فيه الزكاة، وأحكام الحج لمن نوى أن يذهب لأداء فريضة الله، فهذا هو العلم الذي جعله الله فريضة علينا، ومعه علم شهادة أن لا إله إلا الله وأن مُجَداً رسول الله، وهو ما نسميه علم العقيدة الصحيحة، وهذا العلم الذي أمر الأنبياء بتبليغه للناس أجمعين ولا يُستثنى منه أحد.

الحلقة التاسعة (٩٧)

١١٠ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيرى ٢٢ من رمضان ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٥/٢٦م

١١١ جامع الترمذي وأبي داود عن أبي الدرداء ه

١١٢ سنن ابن ماجة والطبراني عن أنس ه

أما النور فهو نور الإيمان الذي يقذفه الله ﷺ في قلب العبد، فيستنير به ويُقبل به على طاعة الله في كل وقت وآن.

### س٧: الأنبياء والأولياء

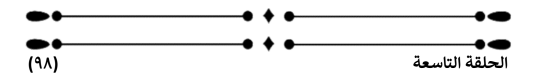
ما معنى قول الشيخ إبراهيم القصار: (( الأولياء مرتبطون بالكرامات والدرجات، والأنبياء مكشوفٌ لهم عن حقائق الحق، فالكرامات والدرجات عندهم وَحْشَة ))؟

أنا أستحسن في الأسئلة أن تكون عن معنى آياتٌ من القرآن، أو أحاديث وأقوال النبي العدنان، أما أقوال الصالحين أجمعين مع عُلو قدرهم فكلٌ يُعبِّر على حسب فتحه، بل إن الرجل منهم قد يُعبِّر بحسب فتح في البداية، ثم يغير ما قاله في الوسط أو في النهاية، فهؤلاء كما قال الإمام مالك في وأرضاه: (هم رجال ونحن رجال، ولا يخضع أحد إلا لصاحب هذه القبة الخضراء في).

فشرح أقوال الرجال يطول، لأن كل رجلٌ من رجال الله له عطاءات لا تُعد ولا تُعمى، وكل عطاء على حسب المقام الذي أقامه الله فيه عندما قال هذه المقالة، ولا نستطيع أن نُعبِر لصاحب مقام شيء لم يصل إليه في مقامه، لأن هذا من أصعب الصعوبات في هذا الزمان.

#### ولذلك مثال:

فهل تستطيع أن تشرح لطالب في الابتدائية مسأله في الرياضيات في المرحلة الثانوية؟! لا! كذلك نفس الكيفية، كيف يدركها أو يعرفها؟!! فالأسئلة العامة يُستحسن أن تقول من أقوال الله، أو من أقوال الصالحين العامة التي يؤيدون فيها دعوة الله والتصوف وما شابه ذلك، لكن الأمور الخاصة ... لا تُذكر في هذا الجال.



#### س٢: بين العاقل والأحمق

ما معنى قول الإمام علي بن أبي طالب: (( لسان العاقل وراء قلبه، وقلب الأحمق وراء لسانه )) . وقال أيضاً في نفس المعنى: (( قلب الأحمق في فيه، ولسان العاقل في قلبه )؟

هذا كلام عظيم، فالعاقل لا ينطق بكلمة إلا بعد أن يُفكِّر فيها مرة ومرات، ماذا أقول في هذه الكلمة? أقول كذا، ثم يراجع نفسه، ويستحسن أن تكون بلفظ كذا، ويستحسن أن تكون الجملة هيئتها كذا حتى لا يكون عليها مآخذٌ من هنا أو هناك.

لكن الأحمق ينطق بالكلام فوراً إذا خطر على باله، ولا يفكر فيه إلا إذا خرج من لسانه، مثل السهم أو الطلقة إذا خرجت من الآلة الحربية، هل يستطيع الإنسان ردها؟! لا، كذلك الكلمة.

فالكلمة التي أقولها بدون تفكير، وأرجع أُفكر في عواقبها، ثم أؤنب في نفسي، لماذا قلتها؟! وأذهب للرجل الذي تحدثتُ في حقه، وأقول له: اقبل عُذري في كذا وكذا، فما الذي يُجبرين على هذا الموقف؟!!.

الإنسان العاقل دائماً يفكر ويقدِّر ويتروى قبل أن ينطق بأي كلمة، ولذلك هذا كان حال أصحاب حضرة النبي الله ومنهم الإمام علي، وحال كُمَّل الصالحين الذين يقول فيهم الله: ﴿ وَهُدُوۤا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوۤا إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (١٢١-١٠ج) فهذا المنهج الذي نحتاجه.

أحياناً نكون في مجلس وتصدر كلمة من أحد الحضور، وربما يكون من الذين يُشار اليهم بالبنان، فأظلُّ أؤنب في نفسي طوال المجلس لأن هذه الكلمة صدرت أمام المجلس، فكيف أخرج منها؟ وكيف أعتذر لصاحبها؟ ولذلك كان أصحاب الصالحين لا يتحدثون في مجالس الصالحين مطلقاً، بل يسمع فقط، لماذا؟ لأنه ربما يقول كلمة يُعرِّض فيها شيخه للحرج فهو الذي يعتذر، فالآخر أحرجه وهو يحاول أن يعتذر بأن يرد القضية

الحلقة التاسعة (٩٩)

لصاحبها، فلماذا؟! وما ذنبه لتضعه في مثل هذه المواقف؟!!.

فهذه أحوال الصالحين، يفكر ويقدِّر ويتروى قبل أن ينطق بأي كلمة.

مثلاً أنا فكرت في توجيه الناس نحو تنشيف أعضاءهم بعد الوضوء ..

فهل أقول لهم أنتم وقعتم في خطأ؟! لا !، لأنهم سيغضبوا..

أو أقول ما تفعلونه معصية لحضرة النبي؟! سيزيد غضبهم أكثر!!

فقلت: آخذ هذه المسألة ضمن مسائل تشريعية وأشرحها مع بعضها، وبذلك لن يغضب أحدٌ، فالأمور كلها تحتاج لذلك.

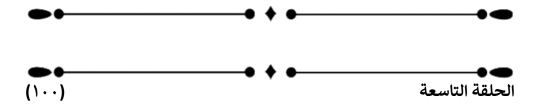
لكنني لو قلت لهم: أنتم لا تجففون أعضاءكم بعد الوضوء وأنتم كذا وكذا، قد يثوروا على !!

وقد يقول أحدهم كلمة تؤلمني، أو كلمة تؤلمكم أنتم ...

لذلك نحتاج إلى حكمة بالغة.

أن الإنسان لا يتحدث إلا بعد أن يتحدث مع نفسه، حتى ولو كان ذلك لزوجتي أو لأولادي، فكلمة تكسر الخاطر، وكلمة تجبر الخاطر، فيقول لها كلمة يكسر خاطرها وتظل حزينة لفترة طويلة، ويظل يسترضيها ويصالحها، وكلمة تجبر خاطرها تجعلها ما شاء الله تكون سعيدة.

شكت لي امرأة من زوجها، فأخذتُ الموضوع باللطف واللين، وقلت لها: أنا كنت أقول عنك أنك حورية من الجنة وموجودة على الأرض – لكي تسعد – لأيي لو قلت لها: أنك مُخطئة ستأخذ موقفاً مني، لذلك يجب أن أُكلمها بالأسلوب المبسَّط اللين السلس، وبعد ذلك في ثنايا وفي حنايا الكلام أقول لها: المرأة التي تفعل كذا تكون كذا، والمرأة التي تفعل كذا يكون موقفها كذا، حتى تبحث وتعرف ماذا فعلت؟ وماذا قالت؟ فالأمور تحتاج الحكمة البالغة في كل أمر.



# سٍ؛ آفات النفس وعلاجها ١١٣

سُئل حكيم: بأي قيد أُقيِّد نفسي؟ فقال: ( قيِّدها بالجوع والعطش، وانجو من آفاتها بدوام سوء الظن بها، واصحبها بخلاف هواها ) ... نرجو التوضيح؟

أولاً: معنى قوله: (قيدها بالجوع والعطش)

لأن النفس كما قال الإمام أبو العزائم عنها:

والنفس شهوة مطعمٍ أو مشربٍ أو ملبسٍ أو منكحٍ فاحذر بها الداء الدفين

ووضحها الإمام عليّ كذلك فقال هه: (ما ملأتُ بطني قط إلا وهممتُ بمعصية) عندما يملأ الإنسان بطنه فإن الأعضاء تمتلئ بالدم يفكر في أي شيء، فالعين تنظر، والأُذن تنفتح، فما الذي يمنع هذه المعاصي؟ الجوع والعطش.

ولكن الجوع والعطش يكون بالمنهج الإسلامي وهو الصيام الذي أتى لنا به الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

ولذلك لا يجوز في منهجنا الإسلامي الصيام المتواصل، الذي كان يفعله حضرة النبي هي، أي يواصل الصيام أياماً متوالية، فلما أرادوا الوصال في الصيام قال لهم:

{ إِيَّاكُمْ وَالْوِصَالَ، قَالُوا: فَإِنَّكَ تُوَاصِلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ!!، قَالَ: إِيًّا كُمْ وَالْوِصَالَ، قَالُوا: فَإِنَّكُمْ، إِنِّي أَبِيتُ يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي } الْ

فكيف يُطعمه ويسقيه؟ يُطعمه بالحقائق الإلهية، والأنوار الربانية، كما قال الإمام

۱۱۳ من أراد المزيد فعليه بكتبنا (المجاهدة للصفاء والمشاهدة) ، و(النفس وصفها وتزكيتها). ٤ ١ سنن البيهقي ومستخرج أبي عوانة عن أبي هريرة الله المنان البيهقي ومستخرج أبي عوانة عن أبي هريرة الله

الحلقة التاسعة

أبو العزائم ﷺ:

جعنا فأطعمنا الحقائق ربنا واسق الجميع محبة الغفار

والجميع يعني جميع ما بداخلك من الحقائق، يعني اعطنا جرعة من المحبة، حتى نفعل كل شيء ونحن على محبة.

فالذي يُقيِّد النفس هو الجوع والعطش، فإذا مشى الإنسان على المنهج الرباني:

{ نَحْنُ قَومٌ لاَ نَأْكُل حَتَّى نَجُوعِ وإِذَا أَكَلِنَا لاَ نَشْبَعٍ } ١١٥

فمن أين يأتينا المرض؟!! إن كان المرض الظاهر أو الباطن، فلا يأتينا مرض ظاهر، ولا يأتينا مرض باطن، والحفاظ يحتاج إلى: ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُوٓاْ وَلَا تُسْرِفُوٓاْ وَلَا تُسْرِفُوٓاْ وَلَا تُسْرِفُوٓاْ وَلَا تُسْرِفِينَ ﴾ (١٣١لاعوف).

ثانياً: معنى قوله (وانجو من آفاتها بدوام سوء الظن بما).

دائماً النفس تأمر الإنسان بخواطر نفسية، فالخواطر التي تأتي الإنسان وتخطر على باله، إما أن تكون خواطر من النفس، أو خواطر من الشه.

فالخواطر التي تأتي من النفس تكون في الشهوات والأهواء والملذات، وتُلح عليه ولا تتركه حتى ينفذ ما تريده، فمثلاً تريد أن تأكل شيء معين، فتظل وراء الإنسان سواءشهر أو شهرين أو سنتين حتى يأتيها بما تريد أن تأكله.

أما خواطر الشيطان فتكون في المعاصى:

فيطلب من الإنسان عمل أي معصية، ولا يلِّح، فإذا لم يقع في هذه المعصية بحث له عن ثانية، فإن لم يقع في الثانية بحث له عن ثالثة.

أما خواطر الله فتكون أمراً بالخير، وفعل البر، والمعروف الذي يحبه الله ويرضاه.

فدائماً الخواطر التي تأتي من النفس أدخلها أولاً على ميكروسكوب القلب، وأنظر ماذا في نيتها؟ هل توردني أم توقرني وتكرمني؟!!

۱۱ زاد المعاد والبداية لابن كثير
 الحلقة التاسعة

 $(1 \cdot Y)$ 

وزيد القول السّاليك

لأن النفس إذا عجزت عن إتيان الإنسان من جهة المعاصي، دخلت له من جهة الطاعات، وهي الجزئية التي يقع فيها كثيرٌ من السالكين، تطلب منه عمل منكر، فلا يعمله لأنه أمر واضح، فلن يسرق ولن يقتل ولن يزين، فتطلب منه قيام الليل، فيقوم الليل، فتقول له: أنت أصبحت أفضل من فلان ومن فلان، فتصيبه بالغرور، ويتكبر على هؤلاء، وبذلك يضيع، لأنه أصبح عنده غرور وكبر نتيجة هذه الأعمال.

أو تقول له نفسه: جد واجتهد مع هؤلاء الجماعة حتى تكون أنشطهم، فيعمل حتى يكون أنشطهم، فتقول له: لم لا يعظموك، فالمفروض أن تكون الرئيس عليهم لأنك أنشطهم، فإذا لم يعظموك ويجعلوك رئيساً عليهم اتركهم، فخواطر النفس كلها بهذه الكيفية.

أنت تمشي مع الصالحين عشر سنين أو خمس عشرة سنة، فماذا رأيت من الأشياء التي يحكوها لك؟ لم تر شيئاً، فتقول لك النفس: هؤلاء يخدعوك ولا يحبوك، فلو كانوا يحبوك لأروك وكاشفوك!!.

أحد المريديات سألتني: متى ينكشف الحجاب حتى أتمتع بالمشاهدة؟ فقلت لها، وهل المشاهدة بعمل يعمله الإنسان؟!! لا تتم المشاهدة إلا إذا سلَّمتِ نفسك لله، وتركت مرادك لمراده، لكن طالما تريدين المشاهدة ونفسك ما زالت كذا وكذا، فلن تحصليه، إلا لو تركت الأمر له، وقلت له: ضعنى كما تحب وتريد، كما قالوا:

وكن عبداً لنا والعبد يرضى بما تقضى الموالي من مراد

# { وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لِلَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللَّهُ } ١١٦

لكن النفس تقول لي: أنت تريد كذا، وتريد كذا، ولك سنين ولم تأخذ شيء، لكن ما الأشياء التي لو عمل الواحد منا عملاً يأخذها؟ وما العمل الذي يعمله الإنسان فيُنزل عليه الله على الفور علوم الإلهام، ويكون كأنه وحيٌ نزل عليه من السماء؟

١١٦ صحيح مسلم والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه

الحلقة التاسعة (١٠٣)

# ﴿ وَٱنَّقُواْ ٱللَّهُ ۗ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٢٨٢ البقرة).

فما مقدار هذه التقوى، وما مقدار حجمها إن لم تأت منحة من الله؟! لن نعرف أن نتقي ولن نعرف عمل أي شيء إلا بفضل الله: ﴿ ذَالِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (١٦-كسب) ﴿ وَٱللَّهُ تَخَتَّتُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَآءُ وَٱللّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (١٠٠البقرة) لم يقُل القائمين أو الراكعين أو الساجدين، فكلها أفضال الله، ويترك الأمر لمولاه فيعطيه الله عَلَى ما يتمناه وأعلى وأخلى وأرقى.

ثالثاً: معنى قوله (واصحبها بخلاف هواها).

الإمام البوصيري يقول فيها:

# وخالف النفس والشيطان واعصهما وإن هما محضَّاك النصُّح فاتهم

ما الذي جعل معظم المريدين متأخرين ويُبطئ عنهم الفتح؟ لأن كل واحد منهم يمشي على حسب هواه، وليس له شيخ، ولكن شيخه نفسه التي بين جنبيه، ومن المريد؟ المريد هو الذي أمات نفسه وحكَّم شيخه فيه، لكن كل واحد يريد أن يمشي على هوى نفسه، والنفس كما قال الإمام أبو العزائم:

# هي النفس للداني تحنُّ وترغب وللعاجل الفايي تميل وتطلب

هذه طلباتها، دائماً تريد الأمور الدنيوية، كحب الظهور، والشهرة، والسمعة، والرياسة، وتريد العلوُّ في الدنيا حتى يكون له كيانٌ فيها، وغير ذلك من طلبات النفس.

والإنسان طالما فيه بقية من بقايا النفس، تكون عنده هذه الطلبات موجودة وغير مفقودة، أما الذي يريد أن يكون عبداً لله، فلا بد أن يكون حُراً مما سواه، وأول ما سواه نفسه التي بين جنبيه، فهل ينفع أن يكون عبداً لإثنين في وقت واحد؟! لا، فإذا كان هو عبد لهواه فهواه الذي يحركه، ولذلك قال الله في القرآن: ﴿ وَٱلنَّنزِعَنتِ غَرْقًا ﴾ (النازعات) ما ينازع فيك يجب أن تغرقه؟ وما الذي ينازع فيك؟ النفس الإبليسية، والنفس السبعية، والنفس الباتية، والنفس النباتية، والنفس الخيوانية.

الحلقة التاسعة (۱۰٤)

وقال في وسط السورة: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ﴾ (١٠الناعات) والرب هنا يعني المربي: ﴿ وَنَهَى ٱلنَّفُسَ عَنِ ٱلْمُؤَىٰ ﴿ وَلَا الناعاتِ والجنة هنا جنة المعارف العالية، وجنة العلوم الراقية، وجنة الأنوار السامية، هذه الجنان كلها متى يراها؟ إذا ماتت النفس عن هواها، وكان هواها هو هوى الله ﷺ.

وكما شرحنا لكم من قبل، فإن العبد الصالح الذي كلَّف الله موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام أن يمشي معه، وصف الله له مراحل الطريق على لسان هذا العبد.

ما أول شيء عمله هذا الرجل؟

﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ السَّفِينَةُ غَصْبًا ﴾ (١٧٩١ كهف)

لمن هذه الإرادة؟ إرادته هو، لأن النفس لا تزال موجودة.

ثم ارتقى:

﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَآ أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَننَا وَكُفْرًا ﴿ فَأَرَدُنَآ أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَننَا وَكُفْرًا ﴾ (الكهف)

اتحدت إرادته مع إرادة الله، ولم تعد له إراده وحده، وإنما إرادة مشتركة.

ثم ارتقى:

﴿ وَأَمَّا ٱلِجَدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَثَرٌ لَّهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ﴾ (١٨١١)كهف)

لم تعد له إرادة، فإرادته ماتت وأصبحت إرادة الله.

كان له في البداية إرادة، ثم أدخلها في إرادة الله، وبعدها أمات إرادته ولم تعد إلا إرادة الله، فهذا طريق رجال الله الذين يفتح الله عليهم كما فتح على ولي الله الذي صحبه موسى، وعلى موسى، وعلى كل الصالحين السابقين واللاحقين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

الحلقة التاسعة (١٠٥)

| الحلقة العاشرة ١١٧ |    |
|--------------------|----|
| التوحيد            | ١س |
| المعرفة والحيرة    | ۳س |
| مراد الله          | ٣س |
| عون الله           | س٤ |
| أقفال القلوب       | س٥ |

#### س١: التوحيد

# 

ورد في الأثر: ((كل الناس حمقى في ذات الله حتى الرسل)) لا نعرف عن ذات الله إلا ما أباحه الله في كتاب الله، برمز خفي لا نستطيع أن نشهد فحواه ولا حقيقته التي هي عليها حضرة الله تبارك وتعالى.

ولذلك يقول سيدنا أبو بكر الصديق ﴿ (عرفتُ ربي بربي، ولولا ربي ما عرفتُ ربي)) كيف عرف ربه؟ هو الذي عرَّفه، فإن لم يُعرفنا بذاته فكيف نحيط بشيء من ذاته؟!! إذا كان هو يقول: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيَّءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ٓ إِلَّا بِمَا شَآءَ ﴾ (١٥٥ البقرة) فكيف يحيطون بذاته أو بوصف من صفاته أو بأسمائه؟!!.

سيدنا أبو بكر صعد ذات مرة على المنبر وخطب خطبة قصيرة ولكنها واعبة ومستوعبة، قال فيها: ((الحمد لله الذي لم يصل أحدٌ إلى معرفته إلا بالعجز عن معرفته)).

١١٧ القاهرة – المقطم – مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٤ من رمضان ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٥/٢٨م

#### س٢: المعرفة والحيرة

# ما معنى قول ذو النون المصري: (( أعرف الناس بالله أشدهم تحيراً فيه ))؟

كلما يزيد الإنسان علماً يزداد حيرة!

لأن العلم يكشف للإنسان خفايا وخبايا يحتار في أمرها، ولذلك أشد الناس حيرة في ذات الله العلماء ..

وقد كان هذا غاية العارفين، ولذلك كان ابن الفارض الله يقول:

((زديي بفرط الحب فيك تحيراً)).

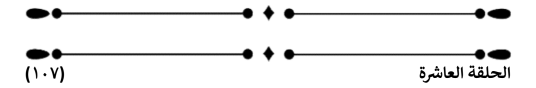
ولماذا التحير؟

لأنه لا يسع ما لا يسعه أحد من خلقه ولا من كائناته، ولا يُحيط ببعض نور من أنوار حضرة ذاته، ولا يستطيع أن ينال شيئاً منه إلا إذا تفضَّل عليه بعطائه وهباته، فكيف أُدرك كُنهه أو ذاته تبارك وتعالى؟!!

هذا أمرٌ يزيد الإنسان فيه حيرة كلما زاد علما.

ولذلك كان بعض الصالحين يقول: (( كلما زاد الإنسان علماً كلما زاد جهلاً ))!

كلما زاد الإنسان علماً بربه، كلما رأى نفسه أشدُّ جهلاً في معرفة ذاته على الله والله الله الله الله والله وا



# س۳؛ مراد الله

# ما معنى قول أحد الصالحين: ((العبد الصادق ما الحق مراده وافق هواه، أو خالف مراده))؟

كنا في شهر مضان وأحد الأحباب قال لي:

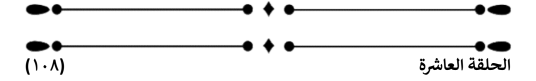
بعض إخواننا أرادوا أن يحضروا معنا الخميس ويبيتون للجمعة، ولكنهم قالوا: كيف ننام؟! فقلت له: حقيقة ليس عندنا أسرَّة، وجائز عندهم تكييف وليس عندنا تكييف، فكيف ينامون؟! وحتى لو جاءوا يوم الجمعة فأين يستريحون، فقال: إنهم قالوا: ننام في بيوتنا ونأتي على الإفطار، فقلت له: يا بني نحن ليس عندنا مريدون ولكن محبين، والحب يمشي على هواه !!!

أما المريد فهو الذي ترك مراده لربه.

هو يريد أن يكون ولياً من أولياء الله ولكنه يمشي على هواه، فهل سيصل؟

لا، كمن يعمل بالقصر الجمهوري ويريد أن يكون كبير ياوران ولكنه يمشي على هواه، فهل سيصل لذلك؟! لا، وكما قال الإمام أبو العزائم هم وأرضاه: نفرض أن رئيس الجمهورية أصدر قراراً لشخص بأن يقوم بالنيابة عنه في فترة سفره للخارج، فهل يُسيِّر هذا الشخص البلد على هواه ويصدر قرارات على هواه أم على هوى صاحب الشأن؟! على هوى صاحب الشأن، وكذلك الأمر، ولذلك قالوا في حكم الصالحين: ((اخلع مرادك لمراده تكن مراداً للمراد)) وهو الله تبارك وتعالى.

أنت لا تريد أن تخلع مرادك، فستظل طوال عمرك في درجة المحب، فإذا حصلت على الإبتدائية فهذا جيد، ولكنك ستظل على هذا وليس لك شيء غير ذلك.



# س؛ عون الله

### متى يستحق الإنسان العون والعطف من الله؟

يستحق الإنسان العون والعطف من الله؟

إذا شعر في لحظة من الزمن أو الوقت بأنه لا حول له، ولا قوة له، ولا طول له، واستعان بالله ليُمده بحوله وطوله وقوته.

لكن طالما الإنسان ما زال يشعر:

ىأن له شأنً!

وله حول! وله طول!

وله مال! وله جاه!

وله ممتلكات!

فماذا يريد من الله؟!!

لا يُعطى عونه وحوله إلا تطبيقاً لقوله كلَّات:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلَّفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (١٥١ فاطر)

لو قالوا: نعم: ﴿ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَّى ٱلْحَمِيدُ ﴾ (١٥١٠طر) . .

والإمام أبو العزائم هد قال في ذلك:

علمتُ نفسى أني كنتُ لا شيء فصرتُ لا شيء في نفسي وفي كلي بــه تنــزَّه صــرتُ الآن موجــوداً به وجـودي وإمـدادي بـه حـولي ومـــن أنا؟ عــدم الله جمَّلــنى فـصرتُ صورته العليا بـلا نيـل

وهذا علم شهودي!

أي علم غيبٍ عن شهود ..

(1.9)

الحلقة العاشرة

وهذا حال العارفين في هذه المواقف الكريمة بين يدي رب العالمين على الله الما المارية الم

# س٥: أقفال القلوب

قال ﷺ: { إِذَا أَرَادَ الله بَعَبدٍ خَيرًا فَتَحَ لَهُ قُفلَ قَلبِه } ١١٨ ما قفل القلب؟ وما الأعمال التي تفتحها؟

ليس قفلاً واحداً للقلب، ولكن أقفال: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (٢٤﴾) فهي أقفال كثيرة.

ما هذه الأقفال التي على القلب التي تمنع من التدبر؟ العين إذا اشتغلت بما لا يُرضي الله من المناظر التي تسوء القلب، والأذن إذا أنصتت إلى الكلام الذي لا يُرضي الله لأنه يسوِّد صحائف القلب، واللسان إذا هذى بالكلام الذي يُغضب الله ويُغضب خلق الله، واليد، والرجل، والفرج، والبطن، فهذه أبواب القلب التي تأتي له من عالم الملك، والتي نسميها الحواس التي يشعر بها في عالم الملك.

وله حواس ملكوتية، فهناك عين يُبصر بها الأنوار العلية، وأُذن يسمع بها نغمات تسبيح الكائنات وكلام الملائكة وأحوال الجنات.

وله كذلك حواس باطنية يقول فيها الله على: ﴿ لَمُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُيُنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ (١٧٩ الأعراف) هذا الكلام في وصف الكافرين والعياذ بالله، لكننا كمؤمنين هذه الحواس متى تُفتح؟ إذا غلَّقت أبواب المُلْك فتحت أبواب المُلكوت قُل ما شئت في صاحب هذا الشأن من الصفات والنعوت:

قلوب العارفين لها عيون ترى ما لا يراه الناظرون وأجنحة تطير بغير ريش إلى ملكوت رب العالمين

١١٨ الجامع الصغير للسيبوطي عن أبي ذر چ

فإذا فتح الله هذه الأقفال جاءته الإرسالات الإلهية، وجاءته من الحضرة المحمدية الإمدادات النبوية، ويمتليء القلب باليقين مما ينزل فيه من العطايا الربانية، ومن الهدايا الحمدية، فيصل إلى قول الله: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ الحمدية، فيصل إلى قول الله: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِينَ ﴾ (١٧٥الاسم) يقول الإمام أبو العزائم موجهاً لنا في هذا الشأن:

غـضَّ عـين الحـسّ واشـهد بالـضمير تـشهدن يا صـبّ أنـوار القـدير

الذي يغض هذه سيرى بهذه، ولكن من لم يغض هذه فكيف يرى بهذه؟! لا يجتمع الإثنين معاً، إما هذه أو تلك.

ومن يُغلق الأُذن أمام اللهو والهزل والكلام الذي لا يرضي، ستنفتح الأذان الواعية: ﴿ وَتَعِيمَ ٓ أُذُنُ وَاعِيةً ﴾ (١١٦-الحاقة) تأتيه فيها علوم راقية، وأسرار نورانية باقية، وحقائق إلهية من الحبيب له سارية، كل هذا يأتي بعد أن يُغلق أبواب الحواس، فتبدأ الحواس الملكوتية.

والمثل واضح، فالإنسان إذا نام وغُلِقت الحواس الظاهرة وهو في النوم، ما الذي يحدث؟ تظهر الحواس الباطنة على الفور، وعلى حسب شفافيته، وعلى حسب صدقه، تظهر الحقائق الباطنية، فمرة تذهب عند الكعبة، وهو نائم، وهل خرج من الباب أو من النافذة؟ لا، فمن الذي خرج؟ الحقيقة الباطنية، تحللت من القيود، وهذه القيود هي واردات الحواس، ولذلك يقول أبو العزائم الهاء:

ومرة يرى نفسه في مواجهة الحضرة المحمدية، ومرة يرقى إلى عالم الملكوت ويجلس مع جماعة من الملائكة يتكلم معهم ويتحدث معهم، ويشرب مشروبهم، ومرة يذهب إلى عالم الجنان ويرى ما فيه، ومرة يذهب للعرش، ومرة يذهب للوح المحفوظ، فعلى حسب الشفافية والصفاء والنقاء يكون الطهر والاصطفاء والاجتباء من الله على الله المحلة الشفافية والصفاء والنقاء يكون الطهر والاحتباء من الله المحلة ا

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| الحلقة الحادية عشرة           |    |
|-------------------------------|----|
| الخوف من الموت                | ۱س |
| حفظ القلب                     | ۳س |
| أثر المجتمع والعوامل الوراثية | ۳س |
| الوطنية في الإسلام            | س٤ |
| القرآن وتقوية النظر           | س٥ |

#### س١: الخوف من الموت

أخاف من الموت إلى حد الرعب، وخصوصاً من لحظة دخول ملك الموت لقبض روحي، ولا أنام بسبب هذا الأمر، فما الحل؟

هذا أمر وهمي ونفسي!!

فكلنا نخاف من الموت ....

لكن ما دام المؤمن نفَّذ ما أُمر به الله، واقتدى في التنفيذ بحدي سيدنا رسول الله، وعمل ما عليه، يعتقد تمام الاعتقاد أن الله لا يمكر بطالبه، وأن الله سيحقق له ما يتمناه.

فالمؤمن له جناحان يسير بحما إلى الله:

- جناح الرغبة.
- وجناح الرهبة.

لماذا نعبد الله؟ راغبين فيما عند الله من ثواب عظيم في الجنة، ومن نعيم كريم يوم القيامة، وأن تكون قبورنا روضةٌ من رياض الجنة، وأن يُحسن ختامنا .. كل هذه رغبات نعبد الله من أجلها.

١١٩ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٥ من رمضان ٤٤٠هـ ١٩/٥/٣٠م

الحلقة الحادية عشرة

وفي نفس الوقت أخاف أن لا يقبل الله عملي لشائبة من الشوائب، فربما يدخل في عملي شيء من الكربر، وهذا لا يقبله الله، وربما يدخل فيه شيء من الكربر، وهذا لا يقبله الله، وربما يدخل فيه شيء من الزهو والإعجاب بالنفس والإختيال على غيري فلا يقبله الله، فالمؤمن كما قيل: ((لو وزن خوف المؤمن ورجاءه لاعتدلا)) .... الإثنان مع بعضهما كقضيب القطار.

لو تغلب على الإنسان الخوف سيدخل في اليأس: ﴿ لَا يَأْيَفَسُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا اللَّهُوَّمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ (٨٨يوسف) ولو تغلب عليه الرجاء سيدخل في الأمن: ﴿ فَلَن يَأْمَنُ مَكْرَ الله إلا الْقَوْمُ الْحَاسِرُونَ ﴾ (١٩٩الأعراف) لذلك لا بد للمؤمن أن يمشي باعتدال في هذا الأمر، لا يُغلِّب الرجاء، ولا يُغلِّب الخوف.

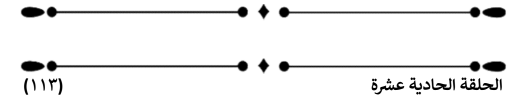
سيدنا عمر بن الخطاب الله يعبر لنا عن موقفه وموقف الرجل المؤمن الصادق مع الله فيقول:

(( لو قيل يوم القيامة كلكم في النار إلا واحد لظننتُ أبي ذلك الواحد، ... ولو قيل كلكم في الجنة إلا واحد، لخِفتُ أن أكون ذلك الواحد ))

فيكون الإثنين مثل بعضهما، لو قيل: كلكم ستدخلون النار ما عدا واحد، فيكون عندي رجاء في الله، ومادام عندي رجاء في الله فلن أكون من جملة هؤلاء وسأكون أنا هذا الواحد، ولو قيل: كلكم ستدخلون الجنة ما عدا واحد، فأخاف أن لا أنال القبول وأكون أنا هذا الواحد.

وهذا موقف المؤمن باستمرار في إقباله على الله كما قال الله تعالى في الصالحين: ( وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَسْعِينَ ﴾ (١٩١٧سناء)

رغب ورهب، ولذلك العالم الذي يُقنِّت الناس من رحمة الله ليس عالماً، والعالم الذي يؤَمِّن الناس من جانب الله ليس عالماً، لكن لا بد أن أمزج لهم الشراب، كما مشى سيدنا رسول الله وأصحابه المباركين والعلماء العاملين، نسأل الله أن نكون منهم أجمعين.



#### س٢: حفظ القلب

# كيف أحفظ قلبي من الخزعبلات الفكرية، والموجات الإلحادية؟

ما الذي يحفظ ابني وابنتي، وابنك وابنتك من الأمراض؟ عندما أُحصنه بالتحصينات الطبية التي تعملها الدولة ضد الأمراض التي يتعرض لها في حياته، ولذلك عندما كنا في الصغر كان مرض شلل الأطفال منتشر في مصر، وحالياً الحمد لله انتهى شلل الأطفال، لماذا؟ للتحصينات التي نعملها.

#### نفس الأمر ...:

ما يحدث في الأجسام نحتاج إلى مثيله في عالم القلوب بداخل وباطن الإنسان، فيحتاج إلى تطعيمات قرآنية، ويحتاج إلى أمصال من السنن المحمدية، وأعطيها أنا له باستمرار، من الذي يعطيه؟ المدرسة لا تعطيه، ولوحتى في معهد أزهري لا يعطيه، من الذي يُعطى؟ الأب والأم، وهي مسئوليتي الأولى:

# { كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ } '``

وللأسف كثير من الناس أخذوا المسئولية على أن أوفر لهم سكن عظيم، وسيارة، وطعام وشراب وكساء، وما تيسر من ذلك، أما الإيمان فيقول: هذا دور المدرسة!، والمدرسة ليس فيها شيء، لكن المسئولية حددها الله .. فقال:

## ﴿ قُوٓا أَنفُسَكُر وَأَهْلِيكُرْ نَارًا ﴾ (١١لتحريم)

ليس وحدك فقط، ولكن انظر كيف تقي نفسك وأهلك وزوجتك وابنتك وابنك وأولادك وأحفادك من النار.

ماذا أفعل؟

﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوٰةِ وَٱصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ (١٣٢هـ)

الحلقة الحادية عشرة

(112)

٠ ٢ البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما

تأمرهم بالصلاة!!

واعلم أن النفوس ستلعب بهم، وقد يكذبون عليك، فاصبر ولا تتعجل، ولا تعاملهم بانتهار وشدة، ولكن برفق ولين، وخذهم بالرفق حتى يسيروا على النهج القويم الذي كان عليه سيدنا رسول الله الله المباركين.

نأخذ مثال على ذلك:

السيدة فاطمة بنت حضرة النبي على عرفت أن ابنيها الحسن والحسين يُحبان جدهما، وكانا لا يقولان له: يا جدي، ولكن يقولان له: يا أبي، فهي علمتهما ذلك، فهو أبوهم وليس جدهم، وهذا زيادة في الرقة والحنان والرحمة.

فماذا فعلت؟ من سن ثلاث سنوات علَّمتهم آداب الطهارة، الاستنجاء والوضوء حتى لا يدخلا على رسول الله إلا متوضئين.

ولذلك رأيت رجلاً جاء بابنه الصغير معه إلى المسجد، ويريد أن يوقفه في الصف الأول، فقلت له: ما هذا يا بني؟ قال: الحسن والحُسين كانا يصعدان على أكتاف سيدنا رسول الله وهو يصلي، فقلت له: وهل أنت مثل رسول الله؟! وهل ابنك كالحسن والحسين؟!!.

فلا بد للإنسان أن يعرف قدر نفسه، فهؤلاء علَّمتهم أمهم الطهارة والاستنجاء والوضوء وهم في سن ثلاث سنوات، فيستحيل أن يتبول وهو جالس على رجليه أو راكب عليه.

لكن ابني كيف أضمنه؟!!

فهو قد يلبس الكافولة (الحفاض) ويرشح منه البول!!، لذلك لا بد أن أبدأ معه من البداية على هذا النهج.

عندما هاجر المسلمون إلى المدينة، ظلوا مدة من الزمن لم يُرزق أحدٌ منهم بمولود، حتى أن اليهود أشاعوا وقالوا: نحن سحرناهم حتى لا ينجبوا، وهم أرباب الإشاعة في العالم كله، ولكن السيدة أسماء بنت أبي بكر زوجة الزبير بن العوام حملت، وولدت مولود سموه عبد الله، وكان أول مولود في للمسلمين في المدينة بعد هجرة النبي الله،

فربته على النسق.

والرسول على ذات يوم كان عند السيدة عائشة، وهي خالة عبد الله، ففوجئ بعبد الله ومعه ثلاثون أو أربعون صبياً في سِنه:

وكان عنده وقتها خمس سنوات، فدخلوا على حضرة النبي، فسألوه: ماذا تريد؟ قال: نريد أن نبايع حضرة النبي كما بايعه الرجال!

ما هذا؟! التربية التي تربوها، وكيف وصل الفكر لهذا؟ هذه هي التربية الإسلامية.

أيضاً السلف الصالح مشى على هذا النسق، فرجلٌ من الصالحين كان يقوم الليل، وكان ابن أخته يتيم ويربيه عنده في البيت، فكان ابن أخته يراه يقوم الليل فيقف بجواره، كعادة الأولاد، فالأولاد كيف يتعلمون؟ علم النفس يقول أن هناك شيء اسمه المحاكاة، والمحاكاة يعني يقلد من أمامه، ولو نظرت إلى أي طفل تجده إذا رأى أبيه يُصلي يقف بجواره ويركع ويسجد مثله، فلا يجب أن يتعامل معه بالشدة ولكن باللين وبالرفق وتعلمه وتمذبه ليمشي على المنهج القويم.

فماذا قال له؟ قال له: قل كل يوم ثلاث مرات: ((الله معي، الله ناظرٌ إليَّ، الله شاهدٌ عليَّ)) فمشى عليها أسبوع، ثم قال له: هل مشيت على الورد الذي أعطيته لك؟ قال: نعم، قال له: زدهم إحدى عشرة مرة، وبعد مدة قال له: اجعله وردك طوال حياتك، إذا كان الله معك فلا تخشى سواه، وإذا كان الله ناظرٌ إليك، فلا تعصاه.

هذه التربية الإسلامية، فعندما نربي ابننا على هذه الكيفية، ونُحفِّظه بعض ما تيسر من آيات كتاب الله، فعلى الفور يتولاه الله: ﴿ وَهُو يَتَوَلَّى ٱلصَّلِحِينَ ﴾ (١٩٦ الأعراف).

يكفي أنني عندما أرسله لمعلم يعلّمه القرآن، ما ورد في الأثر: ((إذا جلس الصبي أمام معلم الصبيبان وأقرأه بيَّيِمِ اللهِ ومعلمه ووالديه)). وهل نريد أحسن من ذلك؟!! لذلك يجب أن أن نُحصِّن أولادنا بالجرعات الإيمانية ... فنأخذهم في سياقنا ونمشيهم معنا على الدوام.



#### س٣: أثر المجتمع والعوامل الوراثية

#### هل للمجتمع والعوامل الوراثية أثر في تنشئة الفرد؟ وما مدى تأثير كل منهما؟

هذا سؤال فلسفي، لكن بالطبع للمجتمع وللأسرة تأثيرٌ شديد في تربية المرء، والذي قال ذلك الذي لا ينطق عن الهوى، قال هذا:

{ مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ } ١٢١

الآباء هم الذين عليهم المعول الأول في هذا الأمر، فهم الذين يجعلونه يهودياً أو نصرانياً أو مجوسياً أو مسلماً.

وبدون شك الطفل الصغير يتأثر بمن حوله في المجتمع، من الذي يستطيع أن يُنفي تأثر أطفال المسلمين في مجتمعنا بالمسلسلات التي يشاهدونها؟! لا أحد، فهم يرون أن الأبطال في نظرهم هم الذين يرونهم في المسلسلات، إذا كان هذا البطل يتاجر في المخدرات، يتمنى أن يكون مثله، ولذلك هذا عامل شديد في التأثير في تربية الأولاد.

ونفس الأمر تربية الأولاد عن طريق المدرسين في المدارس، من الصِغر تجد التلميذ يُعجب بمدرس فيقلده حتى في طريقة كلامه، وفي اختيار الكلمات التي يتفوَّه بها، ويقلده حتى في حركاته وفي طريقة مشيه وطريقة هز يديه .. يقلده وهو غير منتبه.

لذلك يجب أن أنتقي لابني المعلم الذي يكون على خُلق قويم، وأحاول أن آخذه – لأننا لا مناص لنا مما نحن فيه – بطريقة لطيفة لكي يحبني، ويقبل مني لأنتشله من وسط هذه التيارات المؤثرة في المجتمع.

لأين إذا تركته وانشغلت بالطعام والشراب والعمل والسهر، وكل همي أن آتي لهم بالمال، فسأبكى عليه بعد ذلك، عندما أجده غير مستقيم، ولن أقدر عليه.

فلا بد أن آخذه من البداية حتى أمنعه من مثل هذه التيارات المؤثرة، وخاصةً أنها

١٢١ البخاري ومسلم عن أبي هريرة الله

الحلقة الحادية عشرة

(11V)

أصبحت تيارات عالمية، لأني إذا وقيته ممن حوله، فكيف أقيه من المحمول والانترنت؟!! والدخول على المواقع الإباحية أصبح سهلاً!!.

### س؛ الوطنية في الإسلام

#### 

كل مكان فيه مسلمون فهم إخوانى:

#### ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ (١١٠ الحجرات)

ما دام اتفقنا على كلمة التوحيد، وعلى أداء العبادات كما جاء بها النبي الله من عند الله، فكل المسلمين إخواني، ووطن المسلم كل البلاد الإسلامية.

وهذه الحواجز صنعتها الأمم الكفرية لتزيل العلاقات والروابط بين البلدان الإسلامية، ولا تزال، فكل مدة يريدون تقسيم البلاد الإسلامية من جديد.

ويحيون النعرات الطائفية في البلاد الإسلامية، فيجعلون الأكراد في العراق يريدون دولة خاصة بمم، ودولة للشيعة، ودولة للسنة !!!!

لكن كلكم مسلمون فاجعلوها دولة واحدة.

وكذلك في الجزائر وتونس والمغرب، فيقولون: البربر يريدون دولة مستقلة، وعندنا أيضاً في مصر يريدون أهل النوبة أن يكونوا في دولة وحدهم، وهكذا.

هذه الفتن كلها جاءت بها الأمم الكفرية للتفريق بين البلاد الإسلامية استغلالاً لحالة الضعف والتردي التي نحن فيها الآن.

لكن وطن المسلم تراه في عرفات:

الحلقة الحادية عشرة (١١٨)

تراه في بيت الله الحرام:

من الذي يقف على جبل عرفات؟

كل المسلمين، بكل اللغات، من جميع الأقطار والجهات، وهؤلاء هم إخواني.

من الذي يصلي متجهاً إلى بيت الله الحرام؟ كل من آمن بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبياً ورسولاً، فهذا يكون أخ لي، وعندما أراه أحييه بتحية الإسلام، وهو يرد علي السلام، وأحتضنه وأصافحه، ويكون بيني وبينه مودة، فوطن الإنسان المسلم هو البلاد الإسلامية كلها.

## س٥؛ القرآن وتقوية النظر

#### هل قراءة القرآن تقوي النظر؟

# 

قراءة القرآن من النواحي الطبية لها تأثيرات لا تعد، وكلها بتجارب، والحمد لله الذي قام بعملها غير المسلمين، وهناك تجارب عملها أيضاً المسلمون.

تم عمل تجربة في أمريكا، وقام بعملها دكتور مسلم من مصر اسمه الدكتور أحمد القاضي، وهو طبيب قلب، حيث أسمع القرآن الكريم لجماعة من المسلمين يجيدون اللغة العربية، وكان معه أجهزة حساسة تقيس ذبذبات القلب، وكذلك مسلمين لا يجيدون اللغة العربية، وكذلك أمريكان غير مسلمين.

فوجد أن القرآن يؤثر في الجميع تأثيراً فسيولوجياً غير عادي، ووضع هذه النتائج في كتاب اسمه (تأثير القرآن الكريم على وظائف الجسم البشري).

القرآن يؤثر على أعضاء الإنسان، حتى أن هناك سائقي تاكسي في نيويورك غير مسلمين ولا يتكلمون العربية، ولكنهم يشغلون القرآن في سياراتهم، فسأل أحد المصريين واحداً منهم: لم تشغل هذا؟ فقال:

أجد راحة نفسية عندما أسمع هذا الكلام!.

الحلقة الحادية عشرة (١١٩)

ما هذا؟!

هي حكمة الله كما قال الله:

﴿ قَدْ جَآءَتُكُم مُّوعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ (٥٧ بونس).

وفي إيطاليا قاموا بأكثر من ذلك:

حيث قاموا بعمل تجربة على النبات، ونحن قد يعتقد كثير منا أن الزرع لا يسمع، لكنهم أجروا تجارب وأسمعوا فيها الزرع القرآن الكريم، فوجدوا أن الزرع يهش ويبش ويزيد حجمه عند سماع كلام الله على وهذه تجارب معملية يعنى حسية وملموسة.

فلا شك أن القرآن له تأثير قال فيه الرحمن:

﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ وخَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ (١٦١-سُو)

ماذا يريد أن يقول لنا؟ يريد أن يقول لنا أن هذا المثل تأنيب لنا، فإذا كان القرآن لو نزل على جبل سيهتز ويخشع، فلِمَ تقرأه أنت ولا تحتز ولا تخشع؟! هل أنت أشد في الصلابة والصلادة من الحجر؟!!. فالقرآن له تأثير على الجميع حتى على غير المسلمين !!! ولذلك نجد إخواننا غير الناطقين بالعربية في بيت الله الحرام جالس يقرأ القرآن، وعيناه تذرفان بالدموع، دليل على أنه متأثر، فتقول له: السلام عليكم وتكلمه كلمة بالعربية فلا يعرف، فكيف تأثر بالقرآن وفقه القرآن حتى أنه أدمع وأنزل الدموع من تلاوة القرآن؟!! هذا سر قول الرحمن:

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ (١٧القمر) لأي إنسان.

وكذلك من العجب في القرآن أنه إذا تُلي القرآن تجدكل الحاضرين لهم فهمٌ في معنى آيات الرحمن، حتى ولو كان أمياً، صحيح لن يستوي الفهم، لكن كل واحد يأخذ نصيبه من فهم كتاب الله على، ولا أحد من الجالسين يقول: لم أفهم شيئاً!! لابد أن يفهم شيء من كلام الله الله وطبعاً عندما يكون القارئ حصيف وصوته ندي وعنده خشوع ويجيد الوقف الذي يبرز المعانى، يكون أكثر تأثيراً في نفوس الحاضرين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| الحلقة الثانية عشرة١٢٢ |    |
|------------------------|----|
| الصيام والصدقة للمتوفي | ۱س |
| إيتاء الحكمة           | ۳س |
| باب الاجتهاد           | ۳س |
| الأرق                  | س٤ |
| قتل الكلاب الضالة      | س٥ |
| الدعاء والتربية        | ٦س |

## س١: الصيام والصدقة للمتوفي

هل من الأفضل أن أصوم يوماً وأهدي ثوابه لميت، أم أتصدق عنه؟ وماذا يستفيد الميت من الصيام أو الصدقة؟

أفضل الأعمال التي يهب المؤمن ثوابها للميت وتكون من باب البر إذا كانت لأحد أبويه، وتكون من باب الصلة إذا كانت لأحد أقاربه، وتكون من باب الرحم الإيمانية إذا كانت لأي فرد من المؤمنين بالله تبارك وتعالى، أداء الديون التي عليه إن كان للناس أو لرب الناس تبارك وتعالى.

الديون للناس إن كانت أموالاً أو عقاراً أو ماشابه ذلك لا بد أن نؤديها بعد دفن الميت مباشرة وقبل تقسيم التركة التي تركها.

أما ديون الله فقد قال فيها على:

{ فَدَيْنُ اللَّهِ أَحَقُّ بِالْقَضَاءِ } ١٢٣

١٢٢ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من شوال ٤٤٠هـ ٢٠١٩/٦/٢٧م

١٢٣ البخاري ومسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما

الحلقة الثانية عشرة

(171)

(177)

فإذا كان عليه أيام لم يصمها في شهر رمضان، وكان قادراً مستطيع الصيام فقد قال ﷺ:

### { مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ، صَامَ عَنْهُ وَلَيُّهُ } ۗ ٢٠١

وكيف نصوم عنه؟ إما أن نخرج الفدية عن كل يوم من أيام صيامه وهذا أفضل، أو نصوم عنه إذا كنا غير مالكين لهذه الفدية.

من الذي يصوم؟ ابنه أو زوجته أو ابنته أو أخوه، أو أي مسلم يصوم عنه هذه الأيام التي هي عليه دَينٌ لله تبارك وتعالى.

أما إذا كان الإنسان المسلم يود أن يعمل عملاً نافعاً للميت بصفة عامة ولا يدري أعليه ديونٌ أم لا، فأفضل الأعمال هي الصدقة، فالصدقة تنفع الحي وتنفع الميت، ومنافعها لا تعد ولا تحد، وقد قال لله للرجل الذي سأله:

{ يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلْ بَقِيَ مِنْ بِرِّ أَبَوَيَّ شَيْءٌ أَبَرُّهُمَا بِهِ بَعْدَ مَوْتهمَا؟ قال: نَعَمْ، الصَّلَاةُ عَلَيْهِمَا، وَالِاسْتِغْفَارُ لَهُمَا، وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا، وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّتِي لَا تُوصَلُ إِلَّا بِهِمَا، وَإِكْرَامُ صَدِيقِهِمَا } '''

والصلاة هنا يعنى الدعاء، أما الصلاة الشرعية فلا يستطيع أحدُّ أن يسد ديناً لمن تركها في حياته، وإنما يُصلى ويهب له ثوابها فهذا جائز ولا شيء فيه.

# س٢؛ إيتاء الحكمة

هل الحكمة تأتى أثراً للإجتهاد في العبادة والعمل؟ أم هي فضلٌ من الله تبارك وتعالى؟

١٢٤ البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها

٥ ٢ ١ سنن أبى داود وابن ماجة عن مالك بن ربيعة ه

الحلقة الثانية عشرة

في كل الأعمال الظاهرة والباطنة، والنعم الظاهرة والباطنة، أن كل إنسان لا بد له من نصيب من الجهد، ليستحق فضل الله.

وكل شيء ظاهراً أو باطناً من النعم فهو فضل من الله ١١١١ ولكن لا بد له من جهد، وأقل هذا الجهد أن ينوي نية طيبة:

## { إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ } ١٢٦

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَخَرُّجُ نَبَاتُهُ مِإِذْنِ رَبِّهِ ۗ وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَخَرُّجُ إِلَّا نَكِدًا ﴾ (١٥١٨عوف). يعني بالنية

فكذلك الإنسان إذا أراد الحكمة عليه أن يأخذ بالأسباب التي أوجدها الله في قرآنه لمن أراد أن يؤتَى الحكمة، وليأخذ بالوسائل التي بينَّها النبي على في سُنَّته ليُعطيه الله الحكمة، وأولها كما قال على:

{ إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ قَدْ أُعْطِيَ زُهْدًا فِي الدُّنْيَا، وَقِلَّةَ مَنْطِق، فَاقْتَرِبُوا مِنْهُ، فَإِنَّهُ يُلَقَّنُ الْحِكْمَةَ } ١٢٧

وفي رواية: (فإنه يُلقِّن الحكمة) وكلتا الروايتين تكمِّلان بعضهما، فهو يُلقَّن الحكمة أولاً، ثم يُلقِّنها لغيره بعد أن تلقَّاها.

فالوسيلة في الزهد والصمت، إذا واظب على الزهد في الدنيا، وواظب على الصمت، ولا يتكلم إلا فيما يعنيه، وترك الكلام فيما لا يعنيه، وهبه الله تبارك وتعالى الحكمة

أما من يتحدث مع غيره على الدوام، سواء كان مصيباً أو مخطئاً، ويحيى الليل كله، ويصوم النهار كله، فلا يُؤتَى الحكمة مطلقاً لأنه ثرثار، وقد قال على:

{ إِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَى وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ:

١٢٦ البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب المنها المناب ا

# الثَّرْثَارُونَ، الْمُتَشَدِّقُونَ، الْمُتَفَيْهِقُونَ }^^^١

فكيف يعطيه الله الحكمة؟! .... إذاً لا بد من الأخذ بالأسباب .... ثم الاعتماد على فضل مسبب الأسباب.

أنا أضع الحبة في الأرض، وآتي لها بالماء وهو من الله، وأقوم بجهدي في تنقية ما حولها من حشائش، وحفظها من الآفات، وبعد ذلك اعتمد على فضل الله في الإنعام الذي يخصني به فيما تُخرج لي من خيرات.

لكن هل أضع الحبة في الأرض، وأنتظر أن يرزقني الله كل بدون أسباب؟!! قال عمر بن الخطاب الله علن صنع ذلك من الشباب بعد أن ضربهم بدرته: لقد علمتم أن السماء لا تمطر ذهباً ولا فضة.

فنأخذ بالأسباب ثم نعتقد أن العطاء فضلاً من حضرة الوهاب تبارك وتعالى.

## 214" - 211 - 41 - W

#### س٣. باب الاجتهاد

إلى أي مدى مفتوحٌ باب الاجتهاد في المقاصد الكلية الخمس؟

الاجتهاد له شروط لا تتوفر لأي مؤمن، وهذا السؤال مفترضٌ أن يكون في دراسة ماجستير أو دكتوراه في كلية الشريعة الإسلامية وليس في المساجد الحكومية أو الأهلية.

لأن هذا السؤال لمن بلغ مقام الاجتهاد، ومقام الاجتهاد يحتاج إلى حفظ القرآن الكريم بقراءاته السبع، ومعرفة أسباب نزول كل آية وتفسيرها، وتفسير العرب وتأويلهم لألفاظها، والأحاديث النبوية، وأسباب ذكرها، وصحيحها من سقيمها، وعلوم العربية من نحو وبلاغة وصرف وغيرها، وعلوم التفسير، والسيرة النبوية الكاملة، وغيرها من العلوم التي يضيق الوقت عن ذكرها.

هـذا المجتهد بعد جمع هذه العلوم، لا بد أن يكون على بصيرة:

١٢٨ جامع الترمذي والبيهقي عن جابر چ

الحلقة الثانية عشرة

﴿ قُلْ هَندِهِ عَسِيلِي َ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَناْ وَمَنِ ٱتَّبَعنِى ﴾ (١٠٨ يوسف) فإذا آتاه الله البصيرة، كشف له الأشياء التي يجوز له أن يجتهد فيها، والأشياء التي يجب أن يسدها، وليس ذلك على وجه العموم، وإنما هناك أشياء يسدها عن شخص، ويفتحها لغيره، وهناك أشياء يُكلّف أن لا يُخبره بها، وهكذا بحسب ما تشير إليه البصيرة المنيرة.

سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما كان يُفتي بأن من قَتل خطئاً له أن يتوب إلى الله توبة نصوحاً، ويتوب الله عليه إذا نفذ الآية وقام بإطعام ستين مسكيناً، أو أعتق رقبة، أو بقية الكفارات.

فجاءه رجلٌ في مجلسه وقال: يا ابن عم رسول الله هل لو قتلتُ رجلاً ثم تبتُ يتوب الله عليّ؟ قال: لا، بل تُخلَّند في نار جهنم أبداً، ومشى الرجل، فقال له أصحابه من حوله: إنك تُفقي بغير ذلك، فلماذا أجبته بذلك؟! قال: رأيتُ أنه لم يقتل بعد، وقال في نفسه: آخذ الفتوى من ابن عباس، ثم أقتل وأتوب، فأسرعوا خلف الرجل، وقالوا له: لم سألت هذا السؤال؟ فقال: إن فلاناً أغاظني، واشتد غيظي، فأردتُ أن آخذ الفتوى من ابن عباس ثم أقتله وأتوب إلى الله تبارك وتعالى.

إذاً الذي بلغ مقام الاجتهاد لا بد أن يكون على بصيرة يطَّلع بما على سرائر العباد ليجيب كل إنسان بما يراه في نفسه.

# 

## ما أسباب الأرق بالليل وعدم استطاعة النوم؟

أسباب الأرق كثيرة، أهمها الفراغ وعدم العمل البدي، فإن الإنسان إذا اشتغل في يومه بعمل بدني أجهده، لا يستطيع أن يقاوم النوم بالليل، لكن إذا كان ليس وراءه عمل بالنهار، فإنه يأتي في الليل ولا يستطيع أن يجلب النوم لأنه لم يُكلِّف أعضاء جسمه بأي عناء أو جهاد.

الحلقة الثانية عشرة (١٢٥)

السبب الثاني الرئيسي في هذا العصر انشغال معظم الشباب بوسائل التواصل الاجتماعي كالفيس بوك وغيره، حيث لا يحلوا لهم فعل ذلك إلا في الليل، لأنه يريد أن يطلع على مواقع لا يحل له الاطلاع عليها، ويريد أن لا يراه أبّ أو أمّ أو أي أحد، وهذا لا يتيسر له إلا إذا كان في الليل في مكانه أو في غرفته بمفرده.

ولذلك نرى جنون الشباب سواء بنين أو بنات يظهر بعد الساعة الحادية عشرة مساءاً إلى مطلع الفجر، يبدأ التواصل بينهم الذي نهى عنه الله، والذي يخالف شرع الله، وكل ما لا يُحمد عُقباه يحدث في هذا الوقت بالذات، وليتهم يُكَفِّرون عن ذنوبهم بصلاة الفجر، بل ينامون قبلها بقليل، ويفوقم التوبة إلى الله وهذا الأجر الجزيل.

القيام بالليل على الفيس بوك يجعل الجهاز العصبي متحفزاً، والجهاز العصبي هو الذي له المؤثر الأقوى في جلب النوم للإنسان، فإذا كان الجهاز العصبي يقظاً لا يستطيع الإنسان أن ينام.

فإذا أراد أن يزيد تحفيز الجهاز العصبي ببعض المخدرات أو ببعض المسكرات، زاد العناء ولم يستطع النوم ربما لأيام متتالية، كل ذلك من هذه الأشياء التي نسأل الله أن يحفظ شبابنا منها أجمعين.

فإن ساعة واحدة من النوم بالليل، أفضل من نوم النهار كله بالنسبة للجسم وبالنسبة للإنسان كما أثبت ذلك العلم الحديث، وخاصة علم الطب.

# س٥؛ قتل الكلاب الضالة

ما حكم قتل الكلاب الضالة، أو الكلاب المرباة أسفل العمارات، خوفاً منها، وما عقاب من يقُوم بتربية الكلاب لترويع الناس؟

هذا السؤال أجابت عليه دار الإفتاء المصرية إجابة شافية، فالكلاب الضالة التي يُخشى ضررها، والكلاب الضالة التي ليست للحراسة، وليس لها صاحب، بل هي تمشي في الطريق تأكل من هنا ومن هناك، وليس لها إنسان يقوم برعايتها، ولا يُذهَب بها للطب

الحلقة الثانية عشرة (١٢٦)

البيطري لأخذ الأمصال الواقية حتى لا تصيب الإنسان بأمراضها وخاصة داء الكلب، هذه الكلاب إذا كان يُخشى منها على الإنسان أباحت دار الإفتاء كما وضح في الشرع الشريف قتلها بأي وسيلة من الوسائل، لأنها تؤذي الناس وتسبب لهم الأذى البالغ.

أما الكلاب التي تُربَّى، والتي يشرف عليها صاحبها، ويذهب بما إلى الطب البيطري، ومعه شهادة أو رخصة لصلاحيتها، وتُجدد كل فترة، فهذه الكلاب لا ينبغي قتلها لأنها نافعة لهذا الإنسان، إما للحراسة، أو للصيد، أو كالكلاب البوليسية التي يربونها لمعرفة القنابل والمفرقعات، ومعرفة المخدرات وما شابه ذلك، فهذه تؤدي مهمة قوية نافعة فلا ينبغى قتلها، لأنها نافعة للإنسان.

أما الذي يستخدم الكلاب لترويع المواطنين سواء كلاب مرباه أو غير مرباه، فهذا نسميه قاطع طريق، لأنه يقطع الطريق على عباد الله المؤمنين.

أرى الآن بعض الشباب يمشي ومعه كلبٌ بوليسي كالأسد، فإذا حدث بينه وبين أحدٌ خلاف سلَّطه عليه ليقوم الكلب بنهشه، مثل هذا ينبغي أن يُوقف عند حده، وهذا له عقوبة يحددها القاضي، وليس له عقوبة ثابتة في الشرع، ولكن عقوبته تسمى (التعذير)، وعلى حسب جُرمه وعلى حسب فعله يحدد القاضى له العقاب المناسب.

# س٢: الدعاء والتربية

ذكرت فضيلتكم في كتابكم (إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام) أن الدعاء بابٌ أساسي من أبواب التربية الإيمانية، وهو شأنٌ تربوي لا يستغني عنه مؤمنٌ أبداً، الرجاء توضيح معنى أن الدعاء بابٌ من أبواب التربية؟

قَالَ ﷺ: { الدُّعَاءُ مُخُّ الْعِبَادَةِ } ١٢٩

٩ ٢ ١ جامع الترمذي والطبراني عن أنس ره

الحلقة الثانية عشرة

(17)

فالدعاء معناه أن الإنسان يشعر بعجزه وضعفه وقلة حيلته وعدم قدرته أمام الشيء الذي يريد الحصول عليه، ويشعر في نفس الوقت أن هناك قوةٌ غيبيةٌ إلهية معها قدرةٌ ذاتية تستطيع أن تُحقق له ما يريد، وأظن هذا هو صلب الإعتقاد الصحيح في الله تبارك وتعالى؛ أن يعلم العبد أنه عبدٌ فقير ضعيف أمام رب غني قوي، يقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُو ٱلْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ (١٥١هم).

والدليل على أن الدعاء هو باب التربية الإلهية، أن جميع الأنبياء والمرسلين بما فيهم سيد الأولين والآخرين، كانوا يلجأون إلى الله بالدعاء في كل مطلب في كل وقت وحين، ليُعلِّمونا أن ندعوا الله على الدوام، حتى نشعر بعبوديتنا وضعفنا وحاجتنا، قال الله تعالى لعبده موسى الكليم:

{ يا موسى اسألني في كل شيء حتى ملح عجينك - وروي: في شسع نعلك وعلف دابتك – فقال: يا رب إنه ليعرض لي الحاجة من الدنيا - يقصد قضاء حاجته - فأستحى أن أسألك! قال سلنى حتى ملح عجينك وعلف حمارك }

فكان موسى يسأل الله في أعز المطالب وهي رؤية وجه الله: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾ (١٤٣ الأعراف) ويسأله في أقل المطالب وهي رغيف العيش: ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيْ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ (١٢ القصص).

إذاً يلجأ الإنسان إلى مولاه في كل أمر يحتاجه لأنه يعلم علم اليقين أن الله وحده هـو الـذي لا يُخيِّب برجاء من ارتجاه، ويجيب دعاء من دعاه، وقد قال كالى: (أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ) وقال على: (أَسْتَجِبُ لَكُمْ) وقال على:

{ إِنَّ رَبَّكُمْ حَبِيٌّ كَرِيمٌ، ثُمَّ يَسْتَحْيِي إِذَا رَفَعَ الْعَبْدُ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا؛ حَتَّى يَجْعَلَ فِيهِمَا خَيْرًا } ١٣١

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

<sup>•</sup> ١٣٠ جامع العلوم والحكم

١٣١ مصنف عبد الرزاق والطبراني عن أنس بن مالك 🙇

| الحلقة الثالثة عشرة |    |
|---------------------|----|
| التصوف              | ١س |
| مقام الشهود         | ۳س |
| نار الغرام          | ۳س |
| متلفت لا يصل        | س٤ |
| الورع               | س٥ |

#### س١: التصوف

#### ما التصوف؟ وما موقفه من الدين؟

التصوف هو المشار إليه في حديث سيد الأولين والآخرين الله والمسمى بحديث جبريل، وهو حديثٌ صحيح يرويه سيدنا عمر بن الخطاب الله، يقول:

{ بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ ﴿ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلَا نَعْرِفُهُ حَتَّى جَلَسَ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلَا نَعْرِفُهُ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِي ﴿ فَا النَّهِ اللّهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُطُومَ إِلَهُ إِلَا اللّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُطُومَ إِلَنَهُ اللّهُ وَيُحَجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجِبْنَا رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَعْبُنَا أَنُ تُعْمُ اللّهُ وَيُصِدِقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ، قَالَ: أَنْ تُعْمِن بِاللّهِ، وَلُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنَّكَ تَوَاهُ، وَلَا اللّهُ كَأَنَّكَ تَوَاهُ، قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنَّكَ تَوَاهُ، قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنَّكَ تَوَاهُ، قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنَّكَ تَوَاهُ،

١٣٢ القاهرة – المقطم – مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٣ من شوال ٤٤٠ هـ ٢٠١٩/٦/٢٧ م

الحلقة الثالثة عشرة

فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ، قَالَ: مَا الْمَسْئُولُ عَنْ أَمَارَتِهَا، قَالَ: أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَتِهَا، قَالَ: أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ، يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ، قَالَ: وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ، يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ، قَالَ: ثُمَّ الْعَالَةُ وَمَا السَّائِلُ؟ قُلْتُ: ثُمَّ الْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟ قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ } \*\*\*
اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ } \*\*\*\*

في هذا الحديث الكريم وضح النبي أن الدين ثلاث مقامات، أو ثلاث درجات، درجة الإسلام، ودرجة الإيمان، ودرجة الإحسان، ودرجة الإحسان هي التي يقصدها الناس جميعاً ممن تعلموا حقيقة الدين باسم الصفاء والنقاء والتصوف كما أطلقها البعض في عصرنا الحديث.

هل كلمة التصوف أُطلقت في عصر النبي هذا نقول: ليست كل العلوم أُطلق اسمها في عصر النبي، ففي عصر النبي كان القرآن، وكان حديث النبي العدنان ، وبعد عصر الصحابة المباركين جاء عصر التابعين، فتنافسوا في دراسة أحكام الشرع الشريف والقرآن وسُنَّة النبي .

منهم من أخذ يفسر القرآن، فظهر علم التفسير، ولم يكن موجوداً في عصر النبي، ومنهم من اجتهد في جمع حديث حضرة النبي، فظهر المحدثون، وقد نهى النبي في في بداية دعوته عن كتابة الحديث، حتى لا يختلط بالقرآن، ولكنه في آخر حياته سمح لبعضهم بكتابة الحديث، حتى قال بعضهم لبعض كُتَّاب الحديث: أتكتب عن النبي في وهو بشر يغضب ويرضى؟ وقد يقول في حالة الرضا ما لا يقوله في حالة الغضب؟! فذهب لرسول الله في وقال:

{ يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَكْتُبُ عَنْكَ مَا سَمِعْتُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: فِي الْغَضَبِ وَالرِّضَى؟ قَالَ: نَعَمْ، فَإِنَّهُ لا يَنْبَغِي لِي أَنْ أَقُولَ فِي ذَلِكَ إِلا حَقًّا } اللَّهُ اللّ

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيٌّ يُوحَىٰ ﴾ (النجم).

١٣٣ جامع الترمذي وأبي داود عن عمر بن الخطاب عليه

١٣٤ صحيح ابن خزيمة ومسند أحمد عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما

ومنهم من رأى بعض الذين دخلوا في الإسلام من غير العرب، يُخطئون في نطق ألفاظ القرآن وكلماته، فوضعوا علم النحو، والنحو يعني التوجيه، توجيهاً لطريقة وقواعد سديدة ينطق بما القرآن نطقاً صحيحاً، وعلم النحو لم يكن موجوداً في عصر النبي.

واهتم بعضهم بحياة النبي، وحياة أصحاب النبي، وأخذوا يُدَرِّسوها الأولادهم والمعرها سيرة النبي.

كل هذه العلوم علوم مستحدثة بعد انتقال النبي الله الرفيق الأعلى، لكن كلها متعلقة بدين الله، وكتاب الله، وسُنَّة حبيب الله ومصطفاه الله،

كذلك علم التصوف سمي بذلك لأن معظم الذين كانوا يعيشون حول النبي وتفرغوا تفرغاً كلياً لله، وكانوا يسكنون في مكان في مسجد رسول الله المبارك، ولم يكن لهم زوجات ولا بيوت ولا أموال ولا أولاد، هؤلاء سموهم (أهل الصُفَّة)، لأن مسجد حضرة النبي لم يكن له سقف، فصنع النبي لهؤلاء الذين تفرغوا لله عريشاً، وكان اسمه الصُفَّة، فسُمُّوا أصحاب الصُفة، وهم أول من تصوف في دين الله متبعين في ذلك سيدنا رسول الله على .. هؤلاء القوم لفقرهم كان لباسهم الصوف، والصوف لأن بادية الجزيرة العربية كانت تشتهر برعى الأغنام، فكان يلبس الصوف الفقراء.

فهناك من نسبهم إلى الصوف لأنهم كانوا يلبسونه، وهناك من نسبهم إلى العريش الذي كانوا يستظلون من الشمس والمطر تحته، وهناك من نسبهم إلى الصفاء لأنهم صفت قلوبهم لله، ولم ينشغلوا بسواه طرفة عين، والكل يستوي.

المهم أنه ظهرت هذه التسمية لمن يتفرغ لله، ولا يرجو من كل عمل يعمله إلا وجه مولاه تبارك وتعالى في الدنيا والآخرة.

هؤلاء القوم ما مقصدهم؟ مقام الإحسان:

{ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ } ١٣٥



#### س٢: مقام الشهود

### ما معنى قول الإمام أبى العزائم ﴿: غض عين الحسِّ واشهد بالضمير تشهدن يا صبُّ أنوار القدير

الإنسان؛ أي إنسان له ظاهر خُلق من عالم الأرض، إما من تراب مباشرة كالإنسان الأول وهو آدم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام:

﴿ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴾ (٢٠ الروم).

وإما من الأرض عن طريق غير مباشر، فالأرض تُخرج زرعها، والزرع يتغذي عليه حيواناتها، ونحن نأكل من نتاجها، إما من المزروعات ومنها الفواكه والخضروات وما شابه ذلك، وهي في الأصل تغذت من الأرض، ذلك، وإما من الحيوانات والطيور وما شابه ذلك، وهي في الأصل تغذت من الأرض، ولذلك يقول فيها الله: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُللَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ (١٢المومون) لم يقُل من طين، ولكن من سلالة، أي تسلسل الطين، والطين عبارة عن ماء وتراب، فإذا أُضيف اليه النار كان الفخار: ﴿ خَلَقَ ﴾ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَّصَل كَالْفَخَار؛ ﴿ خَلَق ﴾ آلْإِنسَانَ مِن صَلَّصَل كَالْفَخَار؛ ﴿ خَلَق ﴾ (١٤الرمن).

وإما أن يكون من طريق غير مباشر، فالطعام تكونت منه النطفة في الأم، والحيوان المنوي في الرجل، فكان الإنسان عن طريق التسلسل أصله من طين.

وهذا الجسم الذي نراه الآن كل غذاؤه وكل كساؤه وكل دواؤه من عوالم الأكوان، إذا أراد الغذاء فلن ينفع له غذاء نازل من السماء، فلو كان إنسان جائع وقلنا له: اذكر الله ألف مرة تشبع، هل يشبع؟ لا، ولو قرأ القرآن، هل يشبع؟ لا، بل لا بد أن يأكل من عناصر الأرض التي منها عناصر جسمه.

والإنسان يكتسي من الأرض، إما من نباتات الأرض كالقطن، وإما من حيوانات الأرض كالصوف، وإما من حشرات الأرض كالحرير، المهم أنه يلبس من عناصر الأرض. ويسكن كذلك فيما يصنعه من الأرض، إن كان من طين، أو من أحجار، أو من

الحلقة الثالثة عشرة (١٣٢)

أسمنت ورمل وحديد، وكل هذا من الأرض.

أخذها ورجع إلى حضرة الرحمن، فسواها الله على هيكلاً من طين، تمر عليه الملائكة وهم نازلين وصاعدين، ويعجبون من هذا الكائن الغريب، فلما نفخ فيه الله من روحه أمر الملائكة أن تسجد له أجمعين: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَنجِدِينَ ﴿ فَا إِذَا سَوَّيْتُهُ مَ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى أَن يَكُونَ مَعَ لَهُ سَنجِدِينَ ﴿ وَالْمِينَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى أَن يَكُونَ مَعَ السَّنجِدِينَ ﴾ (الحر).

هذه الحقيقة النورانية الروحانية في الإنسان هي حقيقة الإنسان، فالإنسان إذا جاءه الموت لا يفقد من جسمه الظاهر شيء، العينان كما هما ولكنه لا يبصر بهما، والأذنان كما هما ولكنه لا ينطق، والجسم كله كما هو ولكنه لا يتحرك.

لماذا كل هذا؟! ذهب السر الذي كان يُحرك هذه الأعضاء ويجعل فيها الحياة من الحي تبارك وتعالى.

فحقيقة الإنسان الباطنية من نور الحضرة الإلهية، وفيها كل الأشياء المعنوية التي بحا الإنسان إنسان، فيها القلب الذي فيه النور، وفيه الإيمان، وفيه الحب، وفيه الكره، وفيه كل شيء يهم الإنسان.

أما القلب الذي في الجسم، فهو قلب جسماني، عبارة عن مضخة ماصة كابسة تأخذ الدم وتؤكسده وتضخه مرة أخرى في أجزاء جسم الإنسان.

الحلقة الثالثة عشرة

لكن هذا القلب الظاهري في جسم الإنسان الذي على شكل الكمثرى أو التفاحة، لو فتحناه هل سنجد فيه الإيمان؟ لا، هل فيه نور الجنان المنان؟ لا، هل لو قمنا بنقل قلب - كما يتم الآن - من إنسان إلى إنسان، ونقلنا قلب مسلم إلى قلب كافر، فهل ينتقل معه الإيمان؟! لا، لأنه لو كان فيه الإيمان لانتقل معه، ولكن الإيمان في قلب آخر يقول فيه الله: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ وَ قَلْبُ ﴾ (٣٧ق) القلب الثاني ليس موجوداً مع الكل، ولكنه موجود مع المؤمنين الموحدين الصادقين فقط.

فما الذي يُحرك الكافرين؟ النفس، ولذلك القلب لا يفوت ولا يموت لأنه من نور الحي الذي لا يموت.

وما الذي يموت؟ النفس: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ ﴾ (١٨٥ النفس فقط هي السي تسذوق المسوت: ﴿ وَٱلْمَلَتِكَةُ بَاسِطُّواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوۤاْ أَنفُسَكُمُ ﴾ (١٩١٧ نسم) ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَقَّ ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ﴾ (١٤١٧ نوس)..

لكن القلب حي بحياة الحي ﷺ.

هذا القلب النوراني فيه عيون تشهد ما لا يراه الناظرون، وفيه أسماع تسمع أصوات الكائنات، وتسمع كلام ملائكة السماوات، وتسمع ما يدور في الجنات، لأنها أُذنٌ يقول فيها الله: ﴿ وَتَعِيَّهُمُ أَذُنُ وَاعِيَّهُ ﴾ (١١٢ا الماقة).

وله لسان إذا أكرم الله صاحبه، يترجم بهذا اللسان مع جميع الأكوان، يكلم كما كان سليمان يكلم الحيوانات، ويكلم الطيور، ويكلم الجن، ويكلم كل الحقائق بهذا اللسان الذي أعطاه له فضلاً وكرماً الرحمن تبارك وتعالى:

﴿ وَإِن مِن شَى ۚ إِلَّا يُسَبِّحُ حِمَدِهِ وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (١٤١لسواء) ليس كلهم، فهناك أناس تفقه: ﴿ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾ (١٦السل) يفقه تسبيح الطير، وكالام الطير، .،،، وعلوم كل هذه الأشياء.

هذا القلب النوراني هو الوسيلة للتعامل مع العوالم النورانية، والعوالم الإلهية، والعوالم الملكوتية التي تغيب عن نظر العين الحسية، فعندما يقول الرجل الصالح:

غـض عـين الحـسِّ واشـهد بالـضمير تـشهدن يا صـب أنـوار القـدير

يعني إذا غضَّ الإنسان عينه الظاهرة عن كثرة التلفت للكائنات، وعن كثرة النظر بغير عبرة وتمعن في المخلوقات، وانشغل بالكلية بقلبه بذكر خالق الكائنات على الله الله يفتح له عيناً في قلبه:

قلـــوب العـــارفين لهـــا عيـــونّ تسرى مسا لايسراه النساظرون إلى ملك وت رب العالمين

وهذا كان حادثاً لأصحاب حضرة النبي والصالحين الصادقين إلى آخر الزمان وانتهاء المكان.

سيدنا حارثة ه، وهو رجلٌ من الأنصار، قال له هه:

{ كَيْفَ أَصْبَحْتَ؟ قَالَ: أَصْبَحْتُ مُؤْمِنًا حَقًّا، قَالَ: إِنَّ لِكُلِّ قَوْلِ حَقِيقَةً، قَالَ: أَصْبَحْتُ عَزَفَتْ نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا وَأَسْهَرْتُ لَيْلِي وَأَظْمَأْتُ نَهَارِي، وَلَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى عَرْشِ رَبِّي قَدْ أُبْرِزَ لِلْحِسَابِ، وَلَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ يَتَزَاوَرُونَ فِي الْجَنَّةِ، وَكَأَنِّي أَسْمَعُ عُوَاءَ أَهْلِ النَّارِ، فَقَالَ لَهُ: عَبْدٌ نَوَّرَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِهِ، إِذْ عَرَفْتَ فَالْزَمْ } ٢٦١

كيف أصبحت ؟ نحن لو سئلنا هذا السؤال، ما يخطر على بالنا على الفور الدنيا، كيف حالها معنا؟ هل أفطرت؟ هل معك مال؟ .... يخطر على البال .... الدنيا ومشاكلها ومشاغلها!!.

لكنهم لم يكونوا هكذا، فقد كان الرجل منهم إذا نام ينام الجسم على الفراش، وتصعد الروح إلى ملكوت رب العالمين، وفي الصباح بعد الصلاة يلتفت حضرة النبي إليهم ويقول:

#### { أَيُّكُمْ رَأًى اللَّيْلَةَ رُؤْنَا؟ } ١٣٧

فكل واحد منهم يحكى ما رآه، أين رآه؟ ما رأه في الجنة، وما رآه في السماوات،

١٣٦ مصنف ابن أبي شيبة ١٣٧ اتحاف المهرة ومسند أحمد

(170)

الحلقة الثالثة عشرة

وما رآه في المحادثة والمجالسة مع الملائكة الكرام.

فقال له: كيف أصبحت يا حارثة؟ وانظر إلى الرد!! قال: أصبحتُ مؤمناً حقاً، يطمئن على إيمانه، قال: لكل قولِ حقيقة، فما حقيقة إيمانك؟ قال: عزفت نفسي عن الدنيا، فأسهرتُ ليلي وأظمأتُ نماري، وأصبحتُ وكأني أرى أهل الجنة وهم يتزاورون فيها، وكأني أرى أهل النار وهم يتعاوون ويصطرخون فيها، وكأني أرى عرش ربي بارزاً، فقال الله عن حوله:

# { عَبْدٌ نَوَّرَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِهِ، إِذْ عَرَفْتَ فَالْزَمْ } ١٣٨

ولذلك سموهم العارفين، يعني الذين عرفوا الحقيقة، فهو رجل نوَّر الله له قلبه فأصبح يرى من فضل الله ومن إكرام الله تبارك وتعالى، وهؤلاء كانوا الصحابة الأجلاء، ومن بعدهم من الصالحين على هذه الوتيرة إلى يوم الدين.

ولذلك كانوا عندما يحتارون في أمر، لا يذهبون إلى جهة من الجهات البشرية، لكن على الفور عندما ينامون يذهبون إلى جماعة من الملائكة المقربين!

لمَّا فُرضت الصلاة .... استشار حضرة النبي علم أصحابه: ؟؟؟

كيف ندعو الناس للصلاة؟

فانشغل سبعة عشر رجل في هذه الليلة كل واحد منهم رأى نفسه وقد صعد إلى الملكوت الأعلى، فلم يركب سفينة فضاء ولا صاروخ ولا ما شابه ذلك ...

ولكن الروح صعدت على الفور:

الروح تشد الجسم معها إلى العوالم العلوية!!

فكل واحد منهم رأى نفسه مع جماعة من الملائكة، وسألهم: كيف ندعو الناس للصلاة؟ فلقّنت الملائكة كل واحد منهم ألفاظ الأذان الذي نردده إلى الآن، وسبقهم

١٣٨ مصنف ابن أبي شيبة

الحلقة الثالثة عشرة

سيدنا عبد الله بن زيد، وحكى الرؤيا لرسول الله، فقال له:

# { إِنَّهَا لَرُؤْيَا حَقُّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، فَقُمْ مَعَ بِلَالٍ فَأَلْقِهَا عَلَيْهِ، فَأَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ، فَإِنَّهُ أَنْدَى صَوْتًا مِنْكَ \الله

يعلِّمنا أنه لا مجاملة في دين الله، مع أنه هو الذي رأى الأذان، وما دام صوته غير شجي، فلا بد أن نبحث عن إنسان صوته أندى حتى يشد الناس إلى إقامة الصلاة والصلاة لله تبارك وتعالى.

فعدما سمع الذين رأوا الرؤيا الأذان جاء السبعة عشر رجلاً مسرعين، وكل واحد منهم يقول: والله لقد رأيتُ مثلما رأى يا رسول الله!، فأين كانوا يعيشون هؤلاء عندما ينامون؟!! في الملكوت الأعلى، الجسم في الثرى، والروح في الملكوت.

كما دخل سيدنا رسول الله ذات مرة مسجده المبارك، وسيدنا الإمام علي بن أبي طالب وكرَّم الله وجهه كان نائماً، فقال رجل: هل أوقظه يا رسول الله؟ فقال كما ورد في الأثر: ((دعوه، عليَّ وإن كان جسمه على الثرى إلا أن قلبه بالملأ الأعلى))، يعني جسمه أمامكم، لكن قلبه في الملأ الأعلى، عندما ينام أحدهم يكون فوراً في الملأ الأعلى بين يدي من يقول للشيء كن فيكون.



# س٣: نار الغرام

#### ما الذي يؤجِّج نار الغرام في قلب المريد؟

الحب، ما الذي يجعل الإنسان يميل لإنسانة مثله وينشغل بها بالكلية؟ إذا أحبها، وهذا حبّ ظاهر جسماني، فما بالنا لو كان الحب إيماني ونوراني؟

ما الذي جعل أصحاب رسول الله الله الفقراء والمساكين يتعرضون لأشد أنواع الأذى وأفتك أنواع التعذيب، ولا يتغيرون ولا يتبدلون ولا يتحولون؟! شدة الحب التي يقول فيها الله واصفاً حب المؤمنين لله، إذا رأيت أي حُبِّ في الكون فاعلم قول الله:

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (١٦٥ البقرة)

أكثر من هذا الحب كله حب المؤمنين لله تبارك وتعالى.

سيدنا بلال يُخرجوه في حر الظهيرة، وساعة الظهيرة في مكة شديدة جداً، ويوضع على الرمل الذي هو كالجمر في الصحراء، ويُوضع على صدره صخرة كبيرة، ويُضرب، وهو لا يزيد عن قوله: أحدٌ، أحدٌ، أحدٌ، يعني ماذا يفعل؟ يذكر الله، ولا يشعر بألم هذا العذاب ولا هذا التعذيب، لأن قلبه انشغل كله بحب الله تبارك وتعالى الحب الذي لا يخيب، ولذلك قال على واصفاً لنا هذا الطريق:

# { أَحِبُّوا اللَّهَ لِمَا يَغْذُوكُمْ بِهِ مِنْ نِعَمِهِ، وَأَحِبُّونِي لِحُبِّ اللَّهِ، وَأَحِبُّوا اللَّهَ لِكُبِّ اللَّهِ، وَأَحِبُّوا أَهْلَ بَيْتِي لِحُبِّي اللَّهِ،

يعني تَفكَّو في نعم الله عليك في نفسك، وفيما حولك، وفي الأكوان، فهذه تدفعك إلى زيادة الحب في حضرة الرحمن على الله المحمن المحمد المحمد

فوضح لنا الطريق الذي يوصِّلنا إلى هذا الحب الإلهي الذي به تتحقق لنا الآمال، وتنصلح لنا الأحوال، ونبلغ به مبلغ كُمَّل الرجال، كما كان أصحاب النبي هما وصحبه الكرام.

الحلقة الثالثة عشرة

 $(1 \% \Lambda)$ 

<sup>•</sup> ٤ الحاكم في المستدرك والترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما

وفي الحقيقة الروايات الموثوقة الواردة عن أصحاب حضرة النبي في هذا الجال تحتاج إلى وقت طويل، والروايات الواردة عن الصالحين تحتاج إلى وقت طويل، وكلها في الحب.

والحب أن ينشغل الإنسان بالله، ومهما كانت مشاغله الكونية تكون أقل في المرتبة وفي الدرجة من حبه لله، ومن حبه لرسول الله على، قال على:

{ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ مَالِهِ وَأَهْلِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ } الْأ قال عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

{ وَاللَّهِ لَأَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَبُّ إِلَىَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِلَّا نَفْسِي، فَقَالَ النَّبيُّ ﷺ: لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ عِنْدَهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ نَفْسِهِ، قَالَ عُمَرُ: فَلَأَنْتَ الْآنَ وَاللَّهِ أَحَبُّ إِلَىَّ مِنْ نَفْسِي، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: الْآنَ يَا عُمَرُ } ۖ الْأَا

فهذا الحب الصحيح، ولو لم يصل الحب إلى هذه الدرجة، فسيكون فيه خطورة، فانظر إلى التحذير الشديد والوعيد في كتاب الله:

﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُرْ وَعِشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالً ٱقْتَرَفَّتُمُوهَا وَجِّرَةٌ كَفَّشُونَ كَسَادَهُا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبُ إِلَيْكُمُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ ﴾ (١٢٠النوبة)

يعنى انتظروا ما يصيبكم من أذى أو شر أو ضر أو غيره.

فلا بد أن يكون حب الله ورسوله الأعلى من كل ما ذكره الله في هذه الآية الكريمة في كتاب الله عَيْلِكَ.

حتى أن صحابة النبي كان يُضرب بهم المثل في ذلك، حتى النساء!

عن سَعْدِ بْن أَبِي وَقَّاصِ عَلَىٰ قَالَ:

{كَانَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الْأَنْصَارِ مِنْ بَنِي دِينَارِ قَدْ أُصِيبَ زَوْجُهَا وَأَخُوهَا يَوْمَ أُحُدٍ،

الحلقة الثالثة عشرة

(139)

١٤١ سنن النسائي عن أنس رضي الله عنه
 ١٤٢ صحيح البخاري ومسند أحمد

فَلَمَّا نُعُوْا لَهَا قَالَتْ: مَا فَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ قَالُوا: خَيْرًا يَا أَمَّ فُلَانٍ، فَلَاتْ: أَرُونِيهِ حَتَّى أَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَأَشَارُوا لَهَا إِلَيْهِ، حَتَّى إِذَا رَأَتْهُ قَالَتْ: فَقَالَتْ: أَرُونِيهِ حَتَّى أَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَأَشَارُوا لَهَا إِلَيْهِ، حَتَّى إِذَا رَأَتْهُ قَالَتْ: فَقَالَتْ: كُلُّ مُصِيبَةٍ بَعْدَكَ جَلَلٌ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وجلل يعني صغيرة، يعني ما دام أنت حي وبخير فلا يهمني كل ما حدث، ما هذا؟!!، وهذه امرأة!!: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِمِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنَّعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّنَ وَٱلصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُوْلَتِمِكَ رَفِيقًا ﴾ (١٦١نسه).

هذه الآية الكاملة نزلت من أجل خادم عند حضرة النبي الله، وليس قائداً أو وزيراً أو محافظاً، بل خادم عند حضرة النبي وكان اسمه ثوبان الله، رآه حضرة النبي وقد ظهر عليه علامات المرض، وجهه أصفر، وجسمه ضعفان ونحيف، فقال رسول الله:

{ يَا ثَوبَان، مَا غَيَّر لَونك؟ فَقَال: يَا رَسُولَ الله مَا بِي مِن ضُرِ ولا وَجَع، غَيْر أَيِّ إَذَا لَم أَرَك اشْتَقتُ إِلَيْكَ، واسْتوحَشْتُ وَحْشَةً شَدِيدَة حَتَّى أَلقَاك، ثمَّ ذَكرتُ الآخِرة وأَخافُ أَن لا أَرَاك هُنَاك، لأَيِّي أَعرفُ أَنَّك تُرفَع مَعَ النَبِيِّينَ، وأَيِّي إِن دَخلتُ الجَنَّة كُنْت في مَنزِلة أَدْنَى مِن مَنزِلَتَكَ، وإِن لَم أدخُل الجَّنَّة فَذَاكَ أَحْرَى أَن لا أَرَاكَ الجنَّة كُنْت في مَنزِلة أَدْنَى مِن مَنزِلَتَكَ، وإِن لَم أدخُل الجَّنَّة فَذَاكَ أَحْرَى أَن لا أَرَاكَ أَبَداً، فَنَزَل قُول الله تَعَالى: " وَمَن يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللهِ وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً " }

بمجرد أن يمشي الطريق فقط، لكنه لا يريد أن يتركه طرفة عين ولا أقل، من أين هذا؟!! من الحب؛ الحب الذي تمثَّل به بقول حسان بن ثابت الحب؛ الحب الذي تمثَّل به بقول حسان بن ثابت

١٤٣ سير أعلام النبلاء عن سعد بن أبي وقاص ر

٤ ٤ ١ ذكر الواحدي هذه القصة في كتابه أسباب النزول عند تعرضه لأسباب النزول لهذه الآيات من سورة النساء.

لأنك في أعلى المراتب من قلبي

أُحبك حباً لو يُفاض يسسيره على الناس مات الناس من شدة الحب وما أنا موف بالذي أنت أهله

فدرجات المؤمنين على حسب حبهم لله، وحبهم لرسول الله على، والذي يُؤجِّج هذا الحب أن يرى أفضال الله عليه، ونعم الله فيه، ونعم الله المحيطة به، وإكرام الله له باتِّباع الحبيب، وما أتى الله به من نعم لا تُعد، وجعله بعد ذلك منه يُمد، عندما يرى هذه الأحوال يزيد الحب في قلبه لله، ولرسوله على.

#### س٤: متلفت لا يصل

#### ما معنى قول أحد الصالحين: (متلفتٌ لا يصل)؟

عندما يمشى إنسان في طريق، وطوال سيره يلتفت مرة على اليمين ويقف يشاهد،

ويلتفت مرة على الشمال ويقف يشاهد، متى يصل إلى غايته؟! لن يصل أبداً.

فالذي يُريد الله لا يلتفت لسواه طرفة عين ولا أقل، لكنه يريد الله، وبعد برهة يبحث على الدنيا، يريد أن يملأ الخزن منها، وبرهة يبحث على المناصب؛ يريد أن يكون له منصباً عظيماً في الدنيا، وجاهاً عظيماً في الآخرة، وبرهة يبحث عن المكاسب العاجلة، ويريد أن يأخذ أكبر قدر منها، ويريد مع ذلك أيضاً أكبر قدر من مكاسب الآخرة، فمتى يصل؟!!.

أنت أخلص القصد لله وكل ما في الدنيا سيُسخِّره لك الله، وهي حكمة الله مع الصالحين، تريد أن تأخذها بنفسك فلن تتحصَّل منها شيئاً، لأن الله قال لها كما ورد بالأثر: ((يا دنيا من خدمني فاخدميه، ومن خدمك فاستخدميه)).

ولذلك يعجب الناس قديماً وحديثاً، كيف أن الصالحين المنشغلين بالله، أعطى لهم الله كذا كذا من المظاهر الدنيوية الفانية التي ينشغل الناس بما، وهم غير منشغلين بالدنيا لأَنْهُمُ التَّفْتُوا لله، فُسخَّر الله عَلِمُ لهُمُ الأكوان كلها:

الحلقة الثالثة عشرة (121)

# ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّهُ ﴾ (١١٦ الجانية) متى؟

إذا سخَّر الإنسان نفسه لمولاه.

لكنه مشغول بطلباته الفانية!!

ويقول:

عندما أنتهي من مصالحي وأتقاعد للمعاش سوف أتفرغ لله، وبعد خروجه على المعاش سيجد الطمع قد زاد، ولذلك تجد أصحاب المعاشات أكثر الناس طمعاً في طيبات الدنيا، لماذا؟ خائف أن يخرج من الدنيا دون أن يتمتع بهذه الطيبات، لكن أنت لحظة ويقال لك: ها أنت وربك، لكن الطمع يزيد ويشغل العبد عن المراد من الحميد المجيد المجيد المجيد المحيد الم

وكما قالوا في الحِكم:

(( من كان الله مراده، كان مقعد صدقٍ خلف ظهره ))

الذي يُريد الله لا يبحث حتى عن الجنة، ولا مقعد الصدق، ولا عن طيبات الدنيا، ولا مظاهرها، ولا زُخرفها، والله ﷺ إذا أخلص العبد في قصده يتكفَّل الله له بالحصول على كل ما يريد ويزيد، وهذا فضل الله، وهذا حدث مع أصحاب رسول الله، وبعدهم الصالحين.

فأصحاب رسول الله كانوا فقراء حفاة عُراة، لا يجدون العيش إلا بصعوبة بالغة، لكن وجَّهوا الوجه لله وقال الله لنبيه:

# ﴿ وَٱصَّبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَاوَةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَدُ ﴾ (١٢١١كهف)

وبعد لحظات أصبح هذا أميراً على العراق، وهذا أصبح أميراً على بلاد فارس، وهذا قائد عام للجيش الفلاني .. كل هذا من أين أتاهم؟

من التمكين في الأرض الذي قال فيه الله:

الحلقة الثالثة عشرة (١٤٢)

﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هَمُّمْ دِينَهُمُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هَمُّمْ دِينَهُمُ الَّذِينَ مِن تَبْلِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا الَّذِينَ اللَّهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا اللهِ مَنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا ﴾ (١٥٠اس )

وعد الله لا يتخلف في أي زمان.

إذا أخلص المسلمون في التوجه إلى حضرة الرحمن، سيُمكِّن الله تعالى لهم الأرض، ويسخِّر لهم الأسباب، ويجعل لهم العزة على كل من في الأرض جميعاً.

#### س٥: الورع

# ما معنى قوله ﷺ: { لا وَرَعَ كَالْكَفِّ } الْهُودَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

لا يظهر حقيقة إيمان المؤمن وصدق إيمانه إلا عند تعرضه لدواعي المعصية،

لا يطهر حقيقه إيمان المؤمن وصدق إيمانه إلا عند تعرضه لدواعي المعصيه، الطاعات يستطيع أن يقوم بها الناس جميعاً، فالكل يستطيع أن يُصلي، ويستطيع أن يصوم، ويستطيع أن يقوم الليل، ويستطيع أن يحج بيت الله الحرام، لكن متى تظهر حقيقة الإيمان؟ إذا عُرض عليه مال حرام يُغنيه فكف نفسه عنه خوفاً من خالقه وباريه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَجَنَّتَانِ ﴾ (٢٤ الرحن).

إذا عُرض عليه امرأةٌ جميلةٌ ولا يطَّلع عليه أحد إلا الواحد الأحد، فقال: إنى أخاف الله رب العالمين.

{لَعَنَ اللَّهُ الرَّاشِيَ وَالْمُرْتَشِيَ} ١٤٦

٥ ٤ ١ سنن ابن ماجة والطبراني عن أبي ذر ا

الحلقة الثالثة عشرة

إذاً لا تظهر حقيقة إيمان الإنسان إلا إذا تعرض لمعصية لا يطَّلع عليه فيها إن أراد فعلها إلا حضرة الرحمن ﷺ فهذه حقيقة الورع.

ليس الورع أن أُصلي، وليس أن أصوم، لكن الورع أن يكف الإنسان نفسه عن معصية الله إذا عُرضت عليه، أو تعرض لها ولم يكن يطَّلع عليه أحدٌ إلا مولاه، وهنا يدخل في قول الله:

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَّتَانِ ﴾ (١٤١١رمن)

وبعدها قال:

﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَانِ ﴾ (١٦١ارمن)

له كم جنة؟ أربعة، كما قال ﷺ:

{ جَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا } ١٤٧

أربع جنات لمن يخشى أن يعصى الله تبارك وتعالى .. ولذلك قال على

{ كُنْ وَرِعًا تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاسِ } ١٤٨

لم يقُل أعبد الناس الذي يصلى ألف ركعة في الليلة!

أو يقرأ القرآن كل يوم مرة!

فهذا سهلٌ على النفس!!

لكن أعبد الناس الذي يبتعد عن المعاصى ما ظهر منها وما بطن !!!

لأنها تُظهر خشية الله، والخوف من الله والورع الحقيقي لهذا الرجل الذي يحمده عليه مولاه تبارك وتعالى.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

الحلقة الثالثة عشرة

(122)

١٤٦ مسند أحمد والطبراني عن أبي هريرة ره

١٤٧ البخاري ومسلم عن عبد الله بن قيس عليه

١٤٨ سنن ابن ماجة والطبراني عن أبي هريرة رهيم

| الحلقة الرابعة عشرة         |    |
|-----------------------------|----|
| معايير قبول الأعمال         | ١س |
| حسن الخاتمة                 | ٣س |
| رؤية الله لحظة الموت        | س٣ |
| قبض الله روح عبده           | س٤ |
| إباحة أسرار الزوجية         | س٥ |
| الرجوع إلى الذنب بعد التوبة | ٦س |
| الوصية                      | س۷ |

# س١: معايير قبول الأعمال ما معايير قبول الأعمال عند الله؟

المعيار الأول: ما قال الله في كتابه: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (١٢١لاندة) فالمعيار الأول التقوى، والتقوى محلها القلب، والتقوى هي الخوف والخشية من جلال الله، وعظمة الله، وكبرياء الله جل في عُلاه.

المعيار الثاني: الإخلاص: ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ ﴾ (البينة) والأمر المباشر من الله تبارك وتعالى لنا أجمعين: ﴿ فَٱدْعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (١٤عفر) والإخلاص أن يكون العمل لله، لا لشهوة ظاهرة أو خفية، ولا لرياء، ولا لسمعة، ولا يرجو إلا رضا الله تبارك وتعالى ووجهه والدار الآخرة.

المعيار الثالث: أن يكون هذا العمل مطابقاً لهدي رسول الله على فكل عمل غير مطابق لهديه مردودٌ على صاحبه وغير مقبول، قال الله تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللهَ وَالْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيرًا ﴾ (١١الاحواب) لم يقل: في خُد!! ولكن قال: (في رَسُولِ الله)، وقال في بعض أنواع الأعمال كالصلاة: { خُذُوا عَنّى مَنَاسِكُكُمْ } ١٥٠١ وفي الحج: { خُذُوا عَنّى مَنَاسِكُكُمْ } ١٥٠١

الحلقة الرابعة عشرة

(120)

٩٤١ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٢ من ذي القعدة ٤٤٠ هـ ٥٢/٧/٩ ٢٠م

<sup>•</sup> ٥ البخاري ومسلم عن مالك بن الحويرث 🚓

إذاً لا بد من الاقتداء في العمل بالكيفية التي كان بما رسول الله الله الله العمل، وليست الكيفية الظاهرة ولكن الكيفية الظاهرة والباطنة، يعني في حضوره وخشوعه ووجله وخوفه وخشيته .. يعني أتابعه في أعمال القلوب، كما أتابعه في أعمال الأجسام صلوات ربى وتسليماته عليه.

والغرز يعني ركاب الجمل، إذاً المطعم الحلال هو الأساس الرابع والهام من أساس قبول العمل عند رب العالمين، ونكتفى بمؤلاء الأربع، والباقى بعد ذلك تفريعات عليها.

# س٢: حسن الخاتمة ما العمل الذي يرزقني الله به خاتمة الحُسني؟

خاتمة الحُسنى لمن يعمل العمل خالصاً لوجه الله، لا يرجو به شُهرة ولا رياءاً ولا سمعة، وطهَّر قلبه من النفاق، سواءٌ النفاق الظاهر أو الباطن، سواءٌ النفاق العلمي أو النفاق العملي، فطهَّر نفسه من كل أنواع النفاق، وحفظ جوراحه من المعاصي الظاهرة، وقلبه من المعاصي الباطنة، .. فإن الإنسان الذي يُختم له بالإيمان هو الذي يمشي على منهج النبي العدنان على، ويحافظ على ما فرض الله علينا من فرائض وأركان، صلاةً وزكاةً

الحلقة الرابعة عشرة

(127)

١٥١ سنن البيهقي عن جابر

٢ ٥ ١ صحيح مسلم والترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه

١٥٣ معجم الطبراني عن ابن عباس رضي الله عنهما

٤ ٥ ١ معجم الطبراني عن أبي هريرة رضي الله عنه

وصياماً وحجاً، ولا يعصى الله على معصية كبيرة، ولا يدركها أو يلحقها سريعاً بتوبة.

خاتمة السوء للمؤمنين لا تكون إلا لمن وقع في كبيرة من الكبائر، وأصَّر على ارتكابها حتى أتاه الموت فجأة ولم يتب منها لرب العالمين في ولذلك يقول الله تعالى عن الصلاة: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنَهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدْ خِلكُم مُدْخَلاً كريمًا ﴾ (١٣الساء) قال ابن عباس رضي الله عنهما موضحاً الآية: ﴿ إِن تَجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم بالصلاة ﴾ .. يكفَّر الله بالصلاة الصغائر، لكن الكبائر تحتاج إلى: ﴿ يَتأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللهِ تَوْبَةً نَّصُوحًا ﴾ (١١سميم) .

وإذا طَهَر الإنسان مع هذه الأعمال نفسه من الشرك الأصغر، وهو الرياء، وحب الظهور، والإعجاب بالنفس؛ ضمن أن الله على يختم له بخاتمة الحسنى، ولا يختم له بخاتمة السوء، نسأل الله على أن يختم لنا بالحسنى أجمعين.

# س٣: رؤية الله لحظة الموت؟ هل سأرى الله ساعة الموت؟

{ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } ٥٥٥

لم يقُل ساعة الموت، لكن يوم القيامة، وقال ﷺ:

٥٥ ا صحيح البخاري والطبراني عن جرير رضي الله عنه

الحلقة الرابعة عشرة

(121)

{ هَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ الشَّمْسِ بِالظَّهِيرَةِ، ضَوْءٌ لَيْسَ فِيهَا سَحَابٌ؟ قَالُوا: لَا، قَالَ: وَهَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، ضَوْءٌ لَيْسَ فِيهَا سَحَابٌ؟ قَالُوا: لَا، قَالَ النَّبِيُّ هَا: مَا تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ اللَّهِ عَلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِلَّا كَمَا تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ اللَّهِ عَلَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِلَّا كَمَا تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةٍ أَحَدِهِمَا }

وهو قول الله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِنِ نَّاضِرَةً ﴿ إِلَىٰ رَبِّا نَاظِرَةٌ ﴾ (القيامة) واستنبط بعض الصالحين الذين وصلوا إلى مقام الفناء والذي يقول فيه الله: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَنُورًا يَمْشِى بِهِ وَ فَ النّاسِ ﴾ (١٢٦ الأنعام) هذا قامت قيامته وهو في الدنيا، ولذلك يمشي بين الناس، والناس يظنونه بينهم، لكنه بروحه وبسره وبقلبه كله في الدار الآخرة، قالوا: إن هؤلاء عندما يموتون الموتة الاختيارية أو الموتة الإرادية نتيجة الإرادة الشديدة، وليست الموتة القهرية أو العزرائيلية، إذا ماتوا هذه الموتة يرون الآخرة عياناً وهم في الدنيا، وهذه إشارة لأهل هذا المقام، ولكن لا ينبغي ذكرها للعوام، ولا الإباحة بحا في مجلس عام، لكنها خاصة للخواص.

# س٤: قبض الله روح عبده

هل يقبض الله روح أحد؟ وهل هناك عملٌ يبلغ هذه المنزلة؟

الذي يتولى قبض الأرواح عندما نرجع إلى كلام الكريم الفتاح هو الله، لكن الذي يتولى قبض النفس: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ اللَّهُ اللَّ

وقال الله تعالى في حق المؤمنين: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَيْكِةُ طَيِّبِينَ أَيقُولُونَ ﴾ (٣١النحل) من الذي يتوفهم هنا؟ سَلَكُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٣١النحل) من الذي يتوفهم هنا؟ الملائكة، وكذلك الكافرين: ﴿ وَٱلْمَلَيْكِةُ بَاسِطُوۤاْ أَيْدِيهِمْ أُخْرِجُوۤاْ أَنفُسَكُمُ ۗ ٱلْيَوْمَ ثُجُزُوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ (١٩١٧نام) النفس وليست الروح.

الحلقة الرابعة عشرة

(121)

٢٥١ البخاري ومسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه

فالذي يموت في الدنيا عاجلاً هو النفس، ونفس المؤمن يتوفّاها الملائكة الطيبين، ونفس الكفار يتوفّاها الملائكة المكلّفين، ونفس أكابر المؤمنين يتوفاها كبير الملائكة الموكل بأمر الملائكة المكلّفين بقبض نفوس الخلق أجمعين: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّلَكُم مّلَكُ ٱلْمَوْتِ المُوكل بأمر الملائكة المكلّفين بقبض نفوس الخلق أجمعين: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّلَكُم مّلَكُ ٱلْمَوْتِ اللّفين بأيلًا بي مُلك واحدٌ، وعزرائيل رئيسهم، وهو يذهب للأكابر من المؤمنين، لكن الآخرين كل واحد منهم موكل به مَلك.

وقال الله في حق أهل الكمال الأكبر: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ (٢٠الزمر) من الذي يتوفاهم هنا؟ الله ﷺ، ولذلك كان من دعاء الصالحين: (( وتولَّ قبض روحي بيمناك مع شدة الشوق إلى لقائك يا رحمن )) وليس يمين مثل هذه، فنزّه الله ﷺ.

# س٥: إباحة أسرار الزوجية

زميلاتي في العمل يحكين علاقتهن الحميمية مع أزواجهن، فهل هذا حرام؟ وهل يجوز للبنت أن تحكى لأمها ما حدث معها في ليلة زفافها؟

هَ: { إِنَّ مِنْ أَشَرِّ النَّاسِ عَنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛

قَالَ ﷺ: { إِنَّ مِنْ أَشَرِّ النَّاسِ عَنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ الرَّجُلَ يُفْضِي إِلَى امْرَأَتِهِ وَتُفْضِي إِلَيْهِ؛ ثُمَّ يَنْشُرُ سِرَّهَا } ١٥٧

فهؤلاء شر الناس منزلة يوم القيامة، لذلك لا ينبغي للأُم أن تسأل ابنتها عما حدث معها، ولا للأخت، ولا لأي أحد، إلا إذا كان الأمر يتطلب استشارة من طبيب أو طبيبة، ويكون في السر فيما بينهما وليس معهما من ينقل الكلام إلى خارج هذا النطاق! .. وحذَّر النبي على من التفوه بذلك، فعن أَسْمَاءُ بِنْيتُ يَزِيدَ أَنَّهَا كَانَتْ عِنْيدَ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَالرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ قُعُودٌ عِنْدَهُ فَقَالَ:

١٥٧ صحيح مسلم وأبي داود عن أبي سعيد الخدري ر

الحلقة الرابعة عشرة

(129)

{ لَعَلَّ رَجُلًا يَقُولُ مَا يَفْعَلُ بِأَهْلِهِ، وَلَعَلَّ امْرَأَةً تُخْبِرُ بِمَا فَعَلَتْ مَعَ زَوْجِهَا، فَأَرَمَّ الْقَوْمُ، فَقُلْتُ: إِي وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّهُنَّ لَيَقُلْنَ، وَإِنَّهُمْ لَيَفْعَلُونَ، فَأَرَمَّ الْقَوْمُ، فَقُلْتُ: إِي وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّهُنَّ لَيَقُلْنَ، وَإِنَّهُمْ لَيَفْعَلُونَ، قَالَ: فَلَا تَفْعَلُوا، فَإِنَّمَا ذَلِكَ مِثْلُ الشَّيْطَانِ، لَقِيَ شَيْطَانَةً فِي طَرِيقٍ، فَغَشِيَهَا قَالَ: فَلَا تَفْعَلُوا، فَإِنَّمَا ذَلِكَ مِثْلُ الشَّيْطَانِ، لَقِيَ شَيْطَانَةً فِي طَرِيقٍ، فَغَشِيهَا وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ } أُهُمُ

الذي يحكي والتي تحكي كشيطان وشيطانة فعلوا هذا الأمر في وسط الطريق، والناس تشاهدهما!!. الله سترهم بستره، فهل يخلعون ستر الله، ويكشفون ما دار بينهما لخلق الله؟!! لا يجوز أن يكون ذلك بيننا جماعة المؤمنين في أي مرحلة سنية للرجل، حتى ولو قال البعض مجادلاً: أقول ذلك لزميلي الذي سيتزوج على سبيل النصيحة.

لا مانع من النصيحة، ولكن لا تقول: حدث معي كذا وكذا، فأنت تفضح نفسك، ولكن اضرب مثلاً بغيرك، وتقول مثلاً: سمعت أن رجلاً من الناس حدث معه كذا وكذا، ولا تحكى عن نفسك وتفضح نفسك.

والمصيبة الأعظم في عصرنا أنه قد أصبح هذا الكلام لذة الدواوين الحكومية في كل مصالحنا بين النساء والرجال معاً، يجلسون في مكتب واحد فيقول لها زميلها مثلاً: أنت يا أم فلان يظهر عليك اليوم أنك اغتسلت، فماذا حدث؟!! وهي تقول له: وأنت يا فلان زوجتك راضية عنك اليوم، وأمثال هذا الكلام الذي نسمعه، ولا يحدث حتى من الأنعام، لأن الأنعام تستتر عند هذا العمل، فالجمل لا يأتي أنثاه إلا إذا غطوهما بغطاء وإلا لا يقربها، وهو حريص على هذا الأمر.

إذاً لا بد للإنسان أن يكون عنده غيرة في هذا الأمر، فلا يذيعه ولا يشيعه، حتى ولو كانت زوجته في فترة من الفترات قصرت في حقه لسبب قد يكون طبياً، أو يكون سبب نفسي وهو سببه، فلا يقول للناس إن فلانة تتركني ولا تفعل لي كذا وكذا، حتى ولو لأبيها أو أمها .. وماذا يفعل أبوها أو أمها؟!! أنت عاقل فتتصرف كما ينبغي أن يكون، والسر بين الزوجين لا ينبغي أن يخرج لأحد أبداً مهما كانت درجته.

١٥٨ مسند أحمد والطبراني عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنها

الحلقة الرابعة عشرة

### س٦: الرجوع إلى الذنب بعد التوبة

قال ﷺ: { التَّائِبُ مِنَ الذَّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ، وَالْمُسْتَغْفِرُ مِنَ الذَّنْبِ وَهُوَ مُقِيمٌ عَلَيْهِ كَالْمُسْتَهْزِئِ بِرَبِّهِ } الله فأنا أفعل ذنب وأتوب منه، ولكن رغماً عني أرجع له، فهل أدخل في هذا الحديث؟

WAS WAS HEELD WAS WAS WAS WAS A STATE OF THE STATE OF THE

ما دام الإنسان بعد فعل الذنب يرجع إلى التوبة ويتوب إلى الله، وكلما أذنب تاب إلى الله، فيكون قد خرج من هذا الحديث!

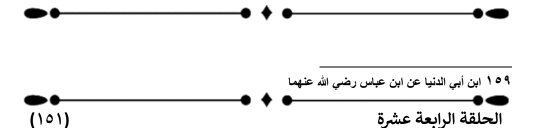
لكن الذي يفعل الذنب، وييستغفر بلسانه، ولا يندم بقلبه، ولا يشعر بخجل من ربه على فعل الذنب، ويقدم عليه مرة أخرى فهو المقصود من الحديث.

بعض المتشددين قالوا: التوبة ثلاث مرات، فمن تاب ثلاث مرات ثم عاد للذنب لا تقبل له توبة، وهذا كلام غير صحيح!!

فالعبد كلما أذنب ورجع إلى الله وتاب إلى الله، قَبِل الله ﷺ توبته، وهذا بنص كلام الله ﷺ توبته، وهذا بنص كلام الله: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ (٢٠ط٥) وقول ه: ﴿ قُلْ يَنعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحُمَةِ ٱللهِ ۚ إِنَّ ٱللهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ (٣٥الامر) وحتى يفتح الباب أكثر قال: ﴿ إِنَّهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (٣٥الامر).

فالله على غفور ورحيم، لكن المؤمن عليه أن يرجع إلى الله في توبته، ويستشعر الخجل من حضرته، ويستشعر وقع الذنب، ويتوب إلى الله على نادماً على ما فعل، وعازماً على عدم العود.

هو فعل الذنب، ورجعت نفسه مرة ثانية وضحكت عليه وفعل الذنب ثانية، فهل نغلق باب التوبة؟ لا، فباب التوبة مفتوحٌ على الدوام ولا يغلق أبداً حتى تطلع الشمس من مغربها، يعنى حتى تخرج الروح من جسمها.



### س٧: الوصية

### هل يجب على الإنسان أن يكتب وصيته في حياته ... حتى ولو كان لا يملك شيئاً؟ وما صيغة الوصية؟

اسمها وصية، يعني يوصي بما يستطيع، وأقل شيء أن يوصي بمن يُصلِّي عليه، ومن يُغسِّله، ومن يكفنه، ومن يضعه في حفرته، ويوصي أيضاً أن لا تنوح عليه نائحة، وأن لا ترن عليه امرأة بصوتها، فهذه وصايا كان يُوصي بما أصحاب رسول الله، والصالحين من عباد الله.

سيدنا عمر بن الخطاب الله بذاته، لما حان أجله قال: يُصلِّي على صُهيب الرومي، وترك الأكابر من أصحاب رسول الله، لماذا؟ له رؤية في ذاك لا شك.

وسيدنا الإمام الشافعي ره لما جاء أجله قال:

يغسِّلني فلان، وفلان هذا كان تاجراً، وليس له علاقة بالغسل ولا غيره، والإمام الشافعي كان كعادة الصالحين والعلماء العاملين يفتح بيته لضيافة الطلاب والمتعلمين، يعني جامعة ولكنها مجانية، فيها الطعام والشراب والسكن والكتب، وكل هذا على حساب المؤسس الإمام الشافعي، فكان عندما ينفد ماله يستدين، ويكتب الدَيَّن الذي عليه، وكانوا يسمون الشيء الذي يكتب فيه ما عليه بالجريدة.

فالمؤمن دائماً يكون معه أجندة ولو صغيرة يكتب فيها ماله وما عليه:

وتكون معروفة لكل من معه، فإذا جاء أمر الله فجأة يعرفون ما عليه لفلان، وعند فلان، حتى يسدوا ما عليه، ويخرج من الدنيا طاهراً نظيفاً.

فلما ذهبوا للرجل التاجر قالوا له: إن الإمام الشافعي أوصى أن تُغسِّله، فقال لهم: أنا قادم، ثم قال: أين جريدته؟ فجاءوا له بها، فقال: ما في هذه الجريدة فهو على، وهذا غسلى له الذي أوصى به الإمام الشافعي الله.

الحلقة الرابعة عشرة (١٥٢)

وكذلك أوصى أن من يُصلِّي عليه السيدة نفيسة، وكانت لا تخرج من بيتها، فحملوه إلى بيتها وصلَّت عليه السيدة نفيسة تنفيذاً لوصيته قبل موته.

هذه الوصايا التي يجب على كل مؤمن أن يوصي بها، ولا يُوصي بها لمجرد أنه شعر بقرب موته، بل يُوصى بها من الآن، فيقول:

ويسجل في كتاب كما قلنا ما له وما عليه.

وكانوا قديماً صادقين، فكان يكتب ما له وما عليه فقط، ولكن في زماننا هذا أكتب ما لي وما علي ومع ذلك المستندات الرسمية، حتى لا يأتي أحد يقول: أنا لي مثلاً عشرين ألف عند فلان،، فنقول له: أين المستند؟ فإذا لم يأت بالمستند فهذا كلام ليس له سند، ولا نأخذ به.

لكن قديماً كانت الجريدة تكفي، وكان عقد القرآن شفوياً، والزواج كله شفوياً، والمهر كان شيء قليل ولا تُكتب القائمة ولا غيره.

لكن لما فسدت الذمم لجأنا إلى كتاب الله:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى فَٱكْتُبُوهُ ﴾ (١٨٨١القرة).

فينبغي على كل مسلم صغيراً أو كبيراً، عالماً أو غير عالم، أن يُوصي أهله بالحق الذي ينبغي عند موت أي مسلم، حتى لو أن أحداً من العائلة ينفذون نفس التعليمات، فنكون قد نفذنا وصايا رسول الله على.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| ة الخامسة عشرة <sup>١٦٠</sup> | الحلقة |
|-------------------------------|--------|
| الفناء                        | س۱     |
| أهل العيان                    | ۳س     |
| العُجْب                       | س٣     |

### س١: الفناء

### 

نفرض أننا الآن في المدرسة الإبتدائية، فهل يصلح أن نشرح اللوغاريتمات للمدرسة الإبتدائية؟! فماذا يفهمون منها؟ لا شيء

فالإنسان الذي يسأل سؤالاً يجب استيعابه بالعقول، لكن هذا على حسب التيسير، وأرجو أن لا أكون مُخلاً.

الفناء هو أن يُفني العبد صفاته التي هو قائمٌ بما بصفات الحبيب المحبوب الأعظم هي، وهذا وجه من وجوه الفناء، فإذا كان سريع النرفذة يصبح حليماً، وإذا كان سريع الغضب يصبح كيسٌ فطن، يعني يُفني صفاته التي هو فيها بصفات رسول الله، وهذه تحتاج للجهاد الذي يقولون فيه: ((ليست الكرامة أن تطير في الهواء أو تمشي على الماء، ولكن الكرامة أن تغير خلقاً سيئاً فيك بخلق حسن)).

وهذا الكلام الذي نراه، فمن مشى مع الصالحين وتأثر بهم يتغير، فنرى إنساناً كان مشغول بالهوى والحظ والأفلام والمسلسلات، ثم انقطع عن هذه الأمور بالبتة، وانشغل بتلاوة القرآن وذكر الله وصلاة الفجر حاضراً والصيام، ما هذا؟ يقولون: تغيرً، وما الذي غيره؟ يقولون: مشى مع رجل من الصالحين فتأثر به، وتغيرً.

فمن يمشي مع الصالحين لا بد أن يتغير، فإذا مشى مع الصالحين ولم يتغير، وهو يظن أنه مع الصالحين لأنه يذهب معهم ويجلس معهم ويأكل ويشرب معهم، لكن روحه

١٦٠ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٢ من ذي القعدة ١٤٤٠هـ ٥٠/٧/٢م

الحلقة الخامسة عشرة

ليست معهم وقلبه ليس معهم، فكيف يتغير أو يتبدَّل؟!!.

ولذلك يشتكي لأنه يسمع غيره يقول: أنا رأيت رؤيا كذا، وآخر يقول: أنا رأيت سيدنا النبي، وآخر يقول: أنا رأيت سيدنا الحسين، فيقول: وأنا لِمَ لا أرى؟!! ويريد أن يحاسب شيخه، فعندما تتغير حاسبنا على ما أنت فيه، لكنك مصرّ على ما أنت عليه، وتسمع وكأنك لم تسمع، لأنك لا تعي ما تسمع.

فأول درجة من درجات الفناء أن الإنسان يغير صفاته بصفات محبوبه الأعظم صلوات ربي وتسليماته عليه، إذا فعل ذلك على الفور يتذوق لذة العبادة، ويشعر بالأنس بالله، ويحس بالقرب من حبيب الله ومصطفاه، ويجد إلهامات تتنزل عليه لم يدرها من قبل من حضرة الله، وهذا علامة على أنه تغير: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ من قبل من حضرة الله، وهذا علامة على أنه تغير: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ (١٢٢ الأنعام) وميت يعني موَّت الحظوظ الدنيوية، والحظوظ الفانية التي يعيش الناس فيها، وما هذه الحظوظ؟ طعام كذا، وشراب كذا، ومشاهدة المسلسلات، وغير ذلك، فإذا بعد عنه هذه الأشياء، ففيم أصبح حظه؟ فيما يُرضي الله، وفيم تكون شهوته؟ في حب الله ورسول الله، والقرب من حضرة الله تبارك وتعالى في علاه: ﴿ فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ يعني احتيا بنور وسول الله، والقرب من حضرة الله تبارك وتعالى في علاه: ﴿ فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ يعني احتيا بنور الله وبإمدادات رسول الله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ وَرُا يَمْشِي بِهِ فِي النّه والنّه والمام).

ولذلك من الذي استفاد من صحبه الصالحين؟ من كان معه أمرين إثنين، معه مصباح في قلبه يضيئ له ظلمات الدنيا، فيتجنب الشبهات ويتبع التي لها حجج في آيات الله وفي سُنَّة رسوله في نفس الوقت إلهام – مدد – يأتيه على الدوام من الله في أي مقام، حتى لو تكلم مع أحد من الخلق في أي أمر لا يحتار، فيأتيه إلهام رباني يلقي بالآخر حجراً إن كان يجادله، أو يعطيه حجة مقنعة إن كان يشاكله، لأن معه هذان الأمران، ومن ليس معه هذان الأمران يكون متفرجاً، يتفرج على هؤلاء القوم، لكن من كان منهم:

### من كنان منهم يرأهم ويسودهم ويفوز منهم بالصفا ويوالي

ولذلك أنا وضحت وقلت لأحبابنا الذين يرغبون في السير في الطريق ويسألون

أين أورادنا؟ وما الكتاب الذي نمشى عليه؟ فقلت لهم: كتاب (الجمال المحمدي) اقرأ كتاب الجمال الحمدي وطبقه، فيظهر عليك الجمال المحمدي فوراً، لأنك تطبق أوصاف رسول الله، أوصافه في بيته، وأوصافه في الناس، وأوصافه مع الله، وأوصافه في العبادات، وأوصافه في الأكل، وأوصافه في الشرب، وفي كل شيء صورة منه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبُّكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٣١ العمران) يعني يمشي وراء رسول الله، فهذا المنهج لمن أراد أن يكون من رجال هذا المنهج.

فهذا أول الفناء، وليس الفناء معناه أنه سيموت، بل تموت شهواته الفانية، وحظوظه الدنيوية، وأهواؤه في غير الله ورسوله، فيكون حياً بالله يمشى إلى الله وهمه كله ارضاء الله ورسوله.

نسأل الله أن نكون من أهل هذا المقام، وغير ذلك لا نستطيع الحديث فيه.

### س٢: أهل العيان

ما معنى قول الإمام أبي العزائم 失:

فتارةً أنا مخمورٌ أراك أنا وتارةً أنا عبدٌ ذاته مُحقت

هذا لأهل العيان وليس لأهل البيان، هذا الرجل قد دخل في دائرة العيان الأعظم، فيتردد بين الفناء والبقاء، فساعة لا يرى نفسه، ما الجمال الذي فيه؟ جمال رسول الله، وجمال رسول الله هو جمال حضرة الله تبارك وتعالى.

وتارةً يرجع إلى نفسه، وهذه حالة البقاء، فيرى نفسه عبداً لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ولا حياة ولا نشوراً، يعني أنا أصلى طين وماءٌ مهين، والطين والماء المهين لا يرى ولا يسمع ولا يُبصر ولا يتحرك، فهنا يرى نفسه لكى يقف عند مقام العبودية والعبدية لله، وهذا هو المطلوب، وينسب كل ما زاد عن الطين إلى جمال رب العالمين.

(101) الحلقة الخامسة عشرة فأنا أصلى من طين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ (١١٢ لؤسون) فما زاد عن الطين جمال رب العالمين، وليس لي ولكنه لله ﷺ أفاضه على وجمَّلني به، وكمَّلنى به، فلا يصح أن أنسبه لنفسى ولا أزهو به ولا أفتخر به، فبماذا أفتخر؟ بالأمور التي أفعلها، فماذا أفعل؟ ذنوب وعيوب وجهل وصغائر وكبائر فهذه هي التي لي، إلا إذا حفظني الحفيظ على الله أن نكون منهم أجمعين.

علمت نفسى أني كنت لا شيء فصرت لا شيء في نفسي وفي كلي بـــه تنـــزه صـــرت الآن موجـــوداً بــه وجــودي وإمــدادي بــه حــولي ومرت أنا؟ عدم الله جمَّل في فصرت صورته العليا بالا نيل

وهذه أحوال أهل الفناء الكامل من الصالحين، يرى نفسه أنه عدم، وهذا الجمال من جمال الله تبارك وتعالى.

كان سيدي أبو الحسن الشاذلي الله وأرضاه يسمع ثناء الخلق والحبين عليه، فيقول لهم: زيدوا في الثناء فأنتم تثنون على الله ﷺ لا علىَّ !! يعني تثنون على الجانب الإلهي الذي فيَّ، فهذا ليس لي، لكن لو رأوا ما في فبماذا يثنون؟ لا شيء أبد

### س٣: العُجْب

### ما العُجْب؟ وكيف أتخلص منه بالكلية؟

العُجْبِ أن يعجب الإنسان بنفسه، فيرى ما في نفسه من جمال الله أوصافه هو، وكمالاته هو، فيزهو بذلك بين الخلق، ويفتخر بذلك بين الناس، وهذه آفة الآفات التي ينبغي أن يمنع السالك نفسه منها على الدوام.

يرى نفسه مثلاً إذ فتح الله عليه في يوم من الأيام بشيء من العلم، فيفرح ويسعد ويريد ممن حوله أن يثُنوا عليه ويمدحونه، فينبسط تمام الإنبساط، وهذا يدل على أن نفسه تحتاج للجلد بالسياط، لماذا؟ لأنه يرى نفسه، والمفروض أن يقول لهم: هذا فضل الله وإكرام الله، فأنا ليس معي شيء، وليس معي غير الجهل:

الحلقة الخامسة عشرة (10V)

﴿ إِنَّهُ مَانَ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ (١٧٦ الأحزاب) والعليم ﷺ هو الذي علَّمني العلم، فيرى نفسه خصَّه الله ﷺ الله ﷺ

أو مثلاً رأى رؤيا صالحة، أو مرَّ على خاطره خاطر ورآه قد تحقق، فيقول: أنا أصبحت من الصالحين الأكابر، فيجب أن يكون لي ضريح ومقام، وإذا قال له أحد أصحابه الذين يمشون معه يا فلان، فيقول له: أنا الشيخ فلان، لأنه رأى نفسه أنه أصبح شيخاً، فهذا أُعجب بنفسه، ومن أُعجب بنفسه زلَّ وضلَّ، يقول الله تعالى في الطائفتين: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ (١٢٣ لل عسران) نسرى أنفسسنا أذلة إن لم يعزنا العزيز، جهلاء إن لم يعلمنا العليم، فقراء إن لم يعننا الغني عَيْنَا.

ويوم حنين كانوا اثني عشر ألف رجل ومعهم السلاح ومعهم الخيول ومعهم كل شيء، ويوم حنين كانوا اثني عشر ألف رجل ومعهم السلاح ومعهم الخيول ومعهم كل شيء، فقالوا: لن غُزم اليوم من قلة، يعني نحن جيش كبير فكيف غُزم؟!! والكفار صنعوا خطة، فكان هناك جبلين ووسطهم وادي، والمسلمون لا بد أن يسيروا في الوادي، فتركوهم يدخلون بين الجبلين، ورموهم من فوق الجبلين بالسهام، ففروا وتركوا حضرة النبي وحده ومعه ثلاثة أو أربعة، فعاتبهم الله: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنَ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْعًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ ﴾ (١٥ النوبة) ولولا أن الله ثبّت من حول حضرة النبي لكانت الدائرة قد دارت على المؤمنين، لماذا؟ لأَعْم أُعجبوا بأنفسهم.

فالمؤمن لا يعجب بنفسه قط، لماذا؟ لأن كل خير وكل فضل خصه الله به ينسبه إلى الله، يقولون له: أنت يا فلان اليوم أشجيتنا بالخطبة العظيمة التي قلتها، فيقول: هذا توفيق الله، ومعونة الله، ورعاية الله تبارك وتعالى، ولا يقول باللسان فقط، ولكنه يقولها من قلبه، يقولون له: يا فلان أولادك بررة وناجحين ومفلحين، فيقول: هذا من فضل ربي علي، ولا يقول: هذا بمهارتي وشطارتي وأنا أصنع لهم كذا وكذا، ولكن يقول: هذا فضل الله، ومعونة الله، وحفظ الله، وصيانة الله تبارك وتعالى.

ولذلك ألهمني الله عندما أصعد المنبر والمؤذن يؤذن، أقول: ياعليم علِّم الجهول، يا عزيز أعز الذليل، يا غني اغني الفقير، اللهم لا حول لي ولا قوة إلا بك.

فأنا ليس معي شيء، وكل ما معي وما معك في دائرة العقل، وأين هذا العقل؟ لا أعرف، وأين الكابل الواصل من العقل للسان؟ لا أحد يبراه ولا أحد يعرفه، ومن الذي يشغله؟ رب العزة.

نفرض أنك في نصف الخطبة وقطع الكابل فماذا تقول؟!! وبماذا تنطق؟!! أحد العلماء الأعاظم خطب خطبة عظيمة جداً، فشعر بنفسه وفرح بنفسه، وفي الصلاة قال: (بشِيمِلَسُوَّالُوَّعِيمِ) ووقف، وأخذ يكررها ويزيد، ولم يتذكر (الحمد لله رب العالمين) وكلنا نحفظها لكنها تحتاج لتوفيق من الموفق، وتأييد من المؤيد على الم

وأحياناً تحدث مع القراء الكبار المشهورين، أنا رأيت أحدهم وكان يستفتح في جامعة القاهرة في حضور أحد الرؤساء، ونسي الآية بالكلية، وأخذ يعيد ويزيد بلا فائدة، مع أنه من الحفاظ، لكن الأمر يحتاج للتوفيق من الموفق على الله الموفق المعالمة الكن الأمر يحتاج للتوفيق من الموفق المعالمة الكن الأمر يحتاج التوفيق من الموفق المعالمة الكن الأمر يحتاج التوفيق من الموفق المعالمة المعالمة

فلابد للإنسان أن يلتمس التوفيق من الله حتى في أسهل عمل تعمله في هذه الحياة، فلو شربت شربة ماء ولم يوفقك الموفق ستشرق، وهذه الشرقة قد تُنهي على الإنسان، أو تأكل لقمة وليس فيها توفيق قد تقف في الحلق ولا تنزل!، ولذلك ورد أن الله تعالى قال لموسى: (( يا موسى اسألني كل شيء حتى ملح عجينك – وروي: في شسع نعلك وعلف دابتك - فقال يا رب إنه ليعرض لي الحاجة من الدنيا – يقصد قضاء حاجته – فأستحي أن أسألك! قال سلنى حتى ملح عجينك وعلف حمارك )) المناه عاجته – فأستحي أن أسألك! قال سلنى حتى ملح عجينك وعلف حمارك ))

أكلت ومنع عنك الإخراج فماذا تفعل؟ تذهب هنا وهناك بلا فائدة، إلا إذا جاء الإذن من الله ﷺ.

فأنا من البداية أعتمد على الله، وأتوكل على الله، وأستفتح كل شيء بتوفيق الله ومعونة الله تبارك وتعالى، حتى يكون معي معونة الله رب العالمين تبارك وتعالى، لأن أي شيء أعتقد أنه سهل ربما يكون حجر عثرة عندي، ولا تعرف أن تعمل فيه أي شيء، وهؤلاء هم أهل الصلاح نسأل الله أن نكون منهم أجمعين.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا حُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

|       | <del></del>  |                        |
|-------|--------------|------------------------|
|       |              | ١٦١ جامع العلوم والحكم |
| ••——  | • <b>+ •</b> |                        |
| (109) | •            | الحلقة الخامسة عشرة    |

| الحلقة السادسة عشرة  |    |
|----------------------|----|
| علاج النسيان         | ۱س |
| عورة الرجل في الصلاة | ٣س |
| المريض مرض الموت     | ۳س |
| التصدق بثمن الأضحية  | س٤ |
| أعمال القلوب         | س٥ |
| موجبات الغفران       | ٦س |

### س١: علاج النسيان

ابني ينسى ما يذاكره، مع أنه يذاكر كثيراً، فهل هناك علاجٌ للنسيان؟ وما أفضل وقت للمذاكرة؟

آفة النسيان لها أسبابٌ كثيرة، ولو رجعنا بالذاكرة إلى الإمام الشافعي الله فقد كان لا يقرأ شيئاً إلا وحفظه، حتى أنه – لأنه كان فقيراً في المال في الدنيا – كان يذهب إلى حوانيت بيع الكتب، ويطلب من البائع الذي في الحانوت أن يريه كتاب كذا، فيعطيه إياه، فيستأذنه أن يقف جواره لحظات ليتصفحه، ويقرأ الكتاب، ثم يقدمه له مرة ثانية ويقول: لقد حفظته!!.

من أول مرة يقرأ فيحفظ، وهذه سُنَّة النبي هَ مع أصحابه الفضلاء رضي الله تبارك وتعالى عنهم أجمعين، فقد كان هَ إذا نزل عليه الوحي بالقرآن، يقرأ على أصحابه، وكان من هديه ها التثليث، يعني إذا قرأ يقرأ ثلاث مرات، وإذا دعا يكرر الدعاء ثلاث مرات، وإذا توضأ يكرر غسل العضو من أعضاء الوضوء ثلاث مرات.

فكان أغلب أصحابه يحفظون القرآن من أول مرة يسمعونه من حضرته، وجزءٌ يحفظ من المرة الثانية، وآخرهم من يحفظ في المرة الثالثة.

فالإمام الشافعي كان من هذا الصنف الأول، ويحكي عن نفسه أنه كان يحفظ القرآن عند مؤدِّب عظيم اسمه وكيع، وكان من العلماء العاملين، وكان حُفَّاظ القرآن وإلى

١٦٢ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٨ من ذي الحجة ٤٤٠هـ ٩١/٨/٢٩م٠م

الحلقة السادسة عشرة

عهد قريب من العلماء العاملين، وقد شهدتُ رجلاً منهم حصل على العالمية في السنوات الأولى من القرن العشرين من الأزهر، والعالمية كان لها شأنها، ورفض التعيين في الوظائف الحكومية وقال: يكفيني أن أعمل بقول النبي:

### { خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ } ١٦٣

شكوت إلى وكيع سوء حفظي فأرشديني إلى ترك المعاصي وأخبرين بأن العلم نورٌ ونور الله لا يُهدى لعاص

إذاً من أراد أن يستذكر ويُذكّره الله على ولا ينسى، عليه أن يكف بصره وأعضاءه وجوارحه عن جميع المعاصي والفتن، لكن أبناءنا في هذه الأيام إن فاته مشاهدة الذنوب والآثام في الشارع – وما أكثرها للغاديات والرائحات – أو فاتته المعاصي في المدرسة إن كانت مشتركة، يقلّب في هاتفه المحمول فيقع على ما لا يحمده الله، ولا يسره يوم القيامة أن يراه، وزاد الأمر سوءاً، فكيف لمثل هذا وقد تعلقت بذاكرته هذه الصور المحرمة أن يستذكر ويحفظ ويجود؟!!. إذاً الشرط الأول للإستذكار الجيد؛ الحفظ من المعاصي والفتن ما ظهر منها وما بطن.

الشرط الثانى: المحافظة على فرائض الله في أوقاها في جماعة في بيت الله.

ويأتي معها بقية إجابة السؤال، فلا يوجد وقت للإستذكار أفضل من الوقت الذي بعد صلاة الفجر، وهذا أمر شاهدناه وجربناه في أنفسنا وسمعناه من غيرنا، لأن الإنسان عندما ينام تكفُّ الحواس عن النظر وعن الصيد من العالم الذي حوله، فيصفو القلب، فإذا صلى الفجر كان أول ما طرق قلبه كلام الله: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۖ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۗ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾ (١٧٨ الإسراء).

1 ٦٣ صحيح البخاري والترمذي عن عثمان بن عفان الله المحلقة السادسة عشرة (١٦١)

ولذلك كان من سُنَّة النبي على إطالة القراءة في صلاة الفجر حتى يزيد في شرح الصدر، والإنسان إذا قام للفجر لم يرتكب معصية، وهذا على العهد القديم، لكن على العصر الحديث ربما يظل إلى الفجر يطالع في هاتفه فيما نحى عنه الله، وبذلك لن يتحقق الأثر الذي قلناه.

لأن الآخر ينام ويبتعد عن المعاصي بعداً تاماً، فإذا قرأ بعد الفجر أي شيء حفظه وجوَّده، ولذلك كنا نقول لبعضنا: النص الفلاني صعب جداً في الحفظ فماذا نفعل؟ نقول: نؤجله لبعد صلاة الفجر حتى يسهل حفظه.

وإذا كان بعضنا ضعيف في اللغة الإنجليزية ويصعب عليه جداً حفظ الكلمات وحروفها، فنقول لبعضنا أن أحسن وقت لحفظ الكلمات بعد صلاة الفجر، حتى يكون الذهن رائق، والبال صاف، والقلب ليس فيه شيء من الذي يشغل الإنسان، فهذا أحسن وقت للإستذكار، ويكفى في هذا قول النبي علله:

## { اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا } ١٦٤

وقت بعد الفجر هو وقت البكور الذي دعا فيه حضرة النبي للله بالبركة، كان الفلَّاح يذهب بعد صلاة الفجر إلى حقله فكان الزرع فيه بركة، والمواشي فيها بركة، وحتى الحطب كان فيه بركة، أما الآن يسهر أمام التلفزيون ويذهب للحقل الساعة العاشرة، فماذا تفعل في هذا الوقت وأشعة الشمس حارقة؟!! لكن ساعة البكور يكون الجو فيها جو الجنة، قيل لابن عباس: ما أرض الجنة؟ قال: مرمرة بيضاء من فضة كأها مرآة، قيل: فما نورها؟ قال: أما رأيت الساعة التي تكون قبل طلوع الشمس كذلك نورها إلا أنه ليس فيها شمس ولا زمهرير ١٦٥٠.

ما بين صلاة الفجر وشروق الشمس تكون الدنيا كلها منيرة، ولا توجد حرارة ولا سخونة، فهذا أحسن وقت للإستذكار.

وهذا الوقت ليعتاد الإنسان عليه لا بد أن ينام مبكراً، ويتعشى عشاءاً خفيفاً، ولكن أولادنا الآن قد يتعشى الساعة الثانية، فهل يستطيع بعد الفجر أن يجلس

الحلقة السادسة عشرة

(111)

١٦٤ سنن الترمذي وأبي داود عن صخر الغامدي ١٦٥
 ١٦٥ صفة الجنة لأبي نعيم الأصبهاني

ويذاكر؟! لا، لأن بخار الطعام يصعد إلى المخ فيأتي بالنوم على الفور، ويحضر الكسل والوخم!!. فالمحافظة على الفرائض في وقتها يساعد الإنسان على إجادة الاستذكار.

الشرط الثالث: النية، وهذا شرط هام فُقد بين الأنام في هذه الأيام، فالإستذكار عمل، وأي عمل لا ينجح ولا ينال القبول إلا إذا سبقته نية، فما نيتك في الإستذكار؟!! ولذلك علّمونا مشايخنا في النية حتى في المذاكرة، فكان الشيخ مُحَدًّ علي سلامة وأرضاه يقول لنا: عندما يذاكر الولد أو البنت ينوي بقلبه، أو يكرر بلسانه مع قلبه ويقول: نويتُ الإستذكار لنفع نفسي ونفع المسلمين أجمعين.

هذه بعض الملاحظات التي لا بد للإنسان أن يلحظها لإجادة الإستذكار.

أما ما يذكره المحدثون من جودة الإضاءة، واتجاه الجلوس، ومثل هذه الأمور المستحدثة، فلم تكن موجودة عند السلف الصالح، وكان عندهم الإجادة والإفادة، وأذكر على سبيل المثال: لمَّا أحرق المغول مكتبة بغداد، وكانت أكبر مكتبة في العالم في وقتها، ومن جهلهم وضعوا هذه الكتب في غر دجلة، حتى أن هذه الكتب صنعت سدا وعبروا عليه من كثرتما!. فبعض العلماء الأجلاء كان حزيناً ومهموماً بسبب ذلك، فقال له صديق عالم: لماذا أنت حزين؟ قال: كيف نعوض هذه الكتب؟! فقال له: أنا أستطيع أن أُملي كل ما كتب في هذه الكتب إلتي كانت في مكتبة بغداد!!. وماذا نكون نحن بجانب هؤلاء القوم؟! إذاً: ﴿ وَٱنَّقُواْ ٱللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (١٨٢ البقرة).

## س٢؛ عورة الرجل في الصلاة

ما حكم ظهور المؤخرة أثناء الصلاة لقصر التيشيرت (الفائلة)؟

إذا فُقد شرطٌ من شروط الصلاة لا تُقبل الصلاة، ومن شروط الصلاة أن يستر المؤمن عورته، وعورة المؤمن ما بين السُرَّة والرُكبة، فلا بد للسُرَّة أن تكون مستورة

الحلقة السادسة عشرة (١٦٣)

والركبة مستورة، وإذا ظهر جزءٌ بين هذين يُصبح الإنسان مكشوف العورة، .... ولا يقبل الله تبارك وتعالى صلاته.

وقد لاحظت موضة جديدة عند بعض الأشخاص أنه يلبس شورت قصير وتظهر منه الركبة، فنبهت أن هذا لا تصح صلاته، فتريد أن تلبس الشورت شرطه أن يغطي الركبة، أو تريد أن تلبس تيشيرت شرطه أن لا يظهر جزء من العورة.

كان سلفنا الصالح يلبس تيشيرت تحت القميص أو الجلباب زيادة في الستر، والجيل الجديد – وللأسف الرجال وتبعهم بعض النساء – يلبس الملابس الظاهرة بدون ملابس داخلية، وهذا لا يصح، كيف تلبس الملابس الخارجية فقط!!! وتمشى في الشارع؟!!.

فعندما يلبس التيشيرت بدون قميص داخلي فعند الركوع في الصلاة يظهر جزء من ظهره، وهذه عورة، وبذلك تبطل الصلاة، وليس لها تدارك كسجود سهو أو غيره، ولكن يعدل هيئته ويعيد الصلاة مرة أُخرى.

### س٣؛ المريض مرض الموت

إذا كان هناك مريض ومرضه خطير ولا أمل في شفائه وهو في أيامه الأخيرة، يرى بعض الأطباء بضرورة مصارحته بحقيقة حالته حتى يستطيع فعل شيئاً في دنياه ينفعه في أُخراه، والبعض الآخر من الأطباء يرى عدم إخباره بالأمر وتركه بدون أن يسبب له أذى نفسي، فأي من المدرستين أقرب لروح الإسلام؟

### 

أمرنا ربنا تبارك وتعالى أن نقتدي بمن سبقونا في ميدان الفنون، كفن الطب، وفن الغناء، وكل الفنون العصرية، ولا نقتدي بمم في العادات ولا الأخلاق ولا التقاليد ولا القيم، التي نأخذها من صريح الإسلام، لأنهم تفرغوا لهذه الأمور فتفوقوا فيها.

فنحن نتعلم منهم طريقة صُنع الأطعمة المختلفة وألوانها وأصنافها، وطريقة صُنع

الملابس المختلفة، وتشكيلاتها وأنواعها، وصُنع السيارات، وصنع الطائرات، وصنع الأسلحة الحربية، وكل هذه الصناعات نأخذها الآن من هؤلاء الأجانب.

ماذا قال الله في هؤلاء؟ ﴿ يَعْلَمُونَ ظَنهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَّوٰةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ (١١روم) الحياة الدنيا هم متفوقون فيها، فلا مانع أن نأخذها منهم، لكنهم: ﴿ وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِ الْآخِرةِ مُ مُعْفِلُونَ ﴾ (١١روم) فلا نأخذ منهم شيء عن الآخرة.

ولذلك النبي هي في هجرته عندما أراد أن يصطحب دليلاً عالماً بمفاوز الصحراء، لم يجد أحداً من المسلمين عالماً بعذه الأمور، ووجد رجلٌ مشرك لم يثبت في التاريخ أنه أسلم، فاستأجره ليستدل به ويدله على الطريق.

وعندما كان الله على عمرض كان يستعين بالأطباء من النصارى واليهود، وغيرهم، لأن هذا علم عام، لكن علم الدين من القيم والأخلاق لا تكون إلا من علماء المسلمين، وخاصة العلماء العاملين.

فنحن عندما نستعين بحؤلاء في مثل هذه الأمور، لأن هذه تكنولوجيا عامة، فلا يوجد في العلوم الحديثة كيمياء إسلامية، ولا كيمياء أمريكية، ولا كيمياء يهودية، ولا كيمياء نصرانية، كلها كيمياء واحدة، والفيزياء كذلك، وكل العلوم الطبيعية على هذه الوسيلة.

فعندما نأخذ من هذه الأمور لا مانع أبداً أن نستعين بمؤلاء في هذه الأمور، لكن لا نأخذ منهم القيم التي أمرنا الله على أن نسير عليها.

أما بالنسبة لمصارحة المريض بما يمرض به، فنحن نتعلم من الأمريكان والإنجليز واليابان وغيرهم في هذا الأمر، فما قاعدتهم؟ مصارحة المريض بما عنده، ولكن بطريقة لطيفة ليساعد نفسه في تحقيق الشفاء.

فعندما أعلم حقيقة المرض الذي عندي، وهذا المرض يقتضي أن أمتنع عن كذا وكذا، وآخذ دواء كذا وكذا، فأجتهد.

وأنا كمسلم يُضاف إليَّ شيء ليس عند هؤلاء، أنني عندي يقين أن رب العالمين إذا أراد شفائي فإنما أمره كن فيكون، ولا حرج على فضل الله، فيكون دائماً عندي

الحلقة السادسة عشرة (١٦٥)

أمل، ومن يفقد هذا الأمل ويُصاب باليأس جائز إنسان كافر، لكن المؤمن عنده دائماً الأمل في الله ﷺ.

ولكن من العادات التي ورثناها عن آبائنا وكانوا غير متعلمين عدم إخبار المريض بما عنده، حتى لا يحدث له شيء أو يحزن فيموت، لكنه سيموت لا محالة، إن لم يكن اليوم فغداً أو بعد شهر، ولكن لا بد أن نخبره، أنه بين الحياة والموت، حتى يشغل نفسه بالاستغفار، وبذكر الله، وبالصلاة على حضرة النبي، لأننا كلنا نريد حُسن الختام.

فالأفضل أنه كما أخذنا منهم هذه العلوم، نأخذ منهم هذا الأسلوب، وهو مصارحة المريض، ولكن بطريقة لطيفة غير مؤذية.

### س٤: التصدق بثمن الأضحية

زوجي ميسور مادياً، ولكنه ضحَّى مرة واحدة في حياته، وبعد ذلك يُخرج مال الأُضحية في المستشفيات والأعمال الخيرية في ميعادها، ويقول: الكثير يذبح، واللحوم كثيرةٌ ولكن المريض يحتاج الدواء والعلاج أكثر من الحوم، والمسلمة في حاجة للزواج والستر أكثر من حاجتها للطعام، فهل هذا أفضل في القبول عند الله أم الأُضحية؟

هذا أكثر قبولاً عند الله، لأنه فَهِم الهدف الأسمى والأعلى من الدين، فيفعل ما يُرضي رب العالمين تبارك وتعالى.

لأن الأُضحية ربما يكون فيها شيء من الشهرة، فأنا أُضحي هذه السنة وأُنبه هنا وهنا بأنني سأُضحي في هذه السنة، وهذا فيه شيء من الشهرة، وربما يكون فيها شيء من التفاخر، فأقول: أُضحيتي أعطتني كذا كيلو من اللحم، وأنت أُضحيتك كم أعطتك؟ فهنا ندخل في التفاخر والتباهى.

لكنه اختار الطريق الصعب الذي ينبغي أن يسلكه كل مؤمن، فإذا ضحَّى مرة يكون قد عمل ما عليه، لأن الأُضحية سُنَّة، واتفق العلماء على أن المسلم يجتهد أن

يفعلها ولو مرة في العمر، فإذا عمل هذه المرة ثم رأى شيئاً أولى فهذا أفضل.

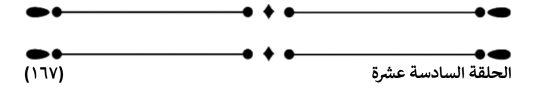
كذلك الحج، هو حجَّ حجة الفريضة، فهل الأفضل أن يُكرر الحج أم ينفق المال على الفقراء والمساكين والمحتاجين؟! الأفضل أن ينفقه على الفقراء والمساكين والمحتاجين.

سيدنا عبد الله بن المبارك عليه :

خرج للحج ومعه وفد، وكان حج نافلة، فوجد امرأة تلتقط بطة ميّتة من على قمامة، فسألها: لماذا أخذتيها؟ وكانت فقيهة، فقالت: أُحلت لنا الميْتة، فقال لها: ولم؟! قالت أنا عندي ثلاث بنات، وأنا وبناتي منذ ثلاثة أيام لم يدخل في بطننا طعام، فأحل الله لنا الميْتة!، فجاء بالقائم على أمور رحلة الحج، وقال له: ماذا معك من الأموال؟ قال كذا، قال: وماذا يكفينا من المال للرجوع؟ قال: يكفينا كذا، قال: دع ما يكفينا للرجوع، والباقي كله أعطه لهذه المرأة، ولن نحج في هذا العام، وكان يحج عاماً ويغزو عاماً، وبعد أن رجع الحجيج من الحج فوجئ أغم جاءوا يزوروه، جماعة منهم من يقول له: أنا رأيتك في عرفات، ومنهم من يقول له: رأيتك عند رمي الجمرات، ومنهم من يقول له: رأيتك في السعي، وهو صلى العيد مع يقول له: رأيتك في السعي، وهو صلى العيد مع الناس ولم يخرج! .. فيقول: احترت في هذا الأمر، فرأيت النبي في المنام، وشكوت له حيرتي، فقال: يا عبد الله إنك لما أكرمت هذه المرأة أرسل الله مَلَكاً في صورتك وهيئتك حيرتي، فقال: يا عبد الله إنك لما أكرمت هذه المرأة أرسل الله مَلَكاً في صورتك وهيئتك يج عنك إلى يوم القيامة.

فمن حج عنه مَلَك فكم تساوي هذه الحجة؟!! ومن منا يستطيع أن يعمل عمل الملك؟!! لا أحد، فلا شواغل ولا ومشاغل ولا هذا ولا ذاك، وحسن نوايا وطوايا على الدوام، هذا اسمه الفقه في الدين، يعني فقه الأمر الذي ينبغي أن يفعله، والأمر هنا هل يذهب للحج ويترك هذه المسكينة تموت هي وأولادها؟!! الأولى ما فعله.

فأقول للسائلة أن زوجك رجل فقيه، لأنه ضحًى مرة، ثم بعد ذلك توجَّه بثمن أضحيته ليمسح بؤس اليتيم، وألم المريض، وعناء الفقير، وهذا هو جوهر ديننا الحنيف، نسأل الله أن يوفّقنا لذلك أجمعن.



### س٥: أعمال القلوب

### أرجو من سيادتكم شرح عبارة: ( القلب مع الله حتى ولو كان الجسد مع غيره ) وهل للقلوب أعمال مثل أعمال الجوارح، وهل هي فرضٌ على كل مسلم؟

WANTED THE STATE OF THE STATE O

الإجابة على هذا السؤال واضحة تمام الوضوح، فالإنسان ثنائي التكوين، له جسد ظاهر، وله حقائق باطنة هي التي تسيّر هذا الجسد، وتجعل في العمل الذي يخرج منه الروح والحياة، فالإنسان إذا صلى بجسده والقلب مشغول ببيته، أو في العمل أو في الشارع، هل تُقبل هذه الصلاة؟ لا.

الإنسان في الصلاة بالجسد يقف، ويقرأ، ويركع، ويسجد، ويجلس للتشهد، لكن روح هذا العمل الإخلاص، وبدون الإخلاص لا يُقبل العمل، وهل الإخلاص عمل من أعمال الجسم أم من أعمال القلب؟ أعمال القلب.

روح الصلاة التي بما القبول عند الله الخشوع، وهل هذا عمل من أعمال الجسم أم عمل من أعمال القلب؟ من أعمال القلب: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي صَلَاتِهم خَلشِعُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّ

وكما وضحنا قبل ذلك أن روح أي عمل، والتي بما تحقيق الأمل؛ النية، فكل عمل بدون نية على صاحبه بلية، وما محل النية؟ القلب، فالنية أولاً، وهذا عمل أساسي من أعمال القلب، والحضور والخشوع والخشية والخوف من الله والحب والشفقة والعطف والحنان والرأفة والرحمة، كل هذه أعمال القلوب.

الأجسام تنفذ الأعمال الظاهرة، فإذا كان القلب في غيبة، فالأعمال التي يعملها الإنسان بظاهره ينطبق عليها قول النبي على للرجل الذي رآه يصلى في مسجده وقال له: { ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ، فَرَجَعَ يُصَلِّي كَمَا صَلَّى ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ ثَلَاثًا، فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بالْحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَعَلِّمْنِي، فَقَالَ: إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَكَبِّرْ، ثُمَّ اقْرَأْ مَا تَيَسَّرَ الرجل كان عاقلاً، لأنه طلب أن يتعلم، فعلَّمه سيدنا رسول الله الهيئة الظاهرة والباطنة التي بما تصح الصلاة، ولذلك بعض السادة العلماء، وبعض الناس العوام عندما يكون همه كله في الهيئة الظاهرة، مع أن الله كما قال الله الله عند الله ع

{ إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُوَرِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ } ١٦٧

فالهيئة الظاهرة شرعية ولا بد منها، ولكن يصحبها لكي تتم وتصلح الهيئة الباطنة، إذاً أعمال القلوب هي الأعمال التي بحا نيل القبول ونيل الرضا عند حضرة علام الغيوب

### س٦: موجبات الغفران

ما أفضل عمل يغفر الله به للإنسان ذنوب عام مضى؟ وما أفضل عمل يفتتح به الإنسان عاماً جديداً؟

لا يوجد عمل يستوجب الإنسان به غفران الذنوب أفضل من التوبة النصوح، والإكثار من الاستغفار للعزيز الغفار في لأن الله تعالى يقول في حديثه القدسي:

{ يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ } ١٦٨، ويقول: { يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ } ١٦٨، ويقول: { يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً } الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لَأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً } ١٦٩

(179)

١٦٦ البخاري ومسلم عن أبي هريرة ره

١٦٧ صحيح مسلم وابن ماجة عن أبي هريرة ا

١٦٨ صحيح مسلم والبيهقي عن أبي ذر ر

١٦٩ صحيح مسلم والترمذي عن أنس رهم

ولذلك العبد الذي يريد الله على أن يجعله من أهل قربه ووده،

ولذلك العبد الذي يريد الله على أن يجعله من أهل قربه ووده، هو الذي يوفقه للتوبة والاستغفار على الدوام آناء الليل وأطراف النهار.

ولا يرى لنفسه استغفاراً، وإنما يرى توفيق الله له إذ أعانه على هذا الاستغفار، ولذلك قال رجلٌ للسيدة رابعة العدوية: هل لو تبتُ يتوب الله عليَّ؟ قالت: بل لو تاب الله علين لتبت، فقال لها: ما الدليل؟ قالت: قول الله: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ الله عليك لتبت، فقال لها: ما الدليل؟ قالت: قول الله: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ﴾ الله على الستغفر، وقالت: استغفارنا يحتاج إلى استغفار، لماذا؟ لأنني أستغفر وأرى نفسي أستغفر، وأرى نفسي قدمت عمل، وأريد – ومعذرةً في العبارة – أن أحاسب الله على جزاء هذا العمل، فأنا عملت كذا وأريد الأجر.

على ماذا تؤجر؟!

انظر ماذا عملت وبماذا أعانك الله تبارك وتعالى عليه؟!! حتى تعرف فضل الله عليك: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا ﴾ (٢١الور).

وكان بعض السادة الصالحين السابقين، وكانت لهم بصيرة نافذة، فكان الواحد منهم يجلس في أول يوم من الهجرة بعد صلاة الفجر يكتب (بيني مِلَسُّوالرُّمُوَرُالرَّحِب مِ) مائة وأربع عشرة مرة، بعدد ذكرها في المصحف في ورقة، ويكرر ذلك، وهذا الورق أعظم حجاب يحفظ لابسه من أهوال الدنيا، ومن شر الشياطين، ومن أسواء أهل الجنس أجمعين!! وكانوا يظلون على هذا الوضع حتى صلاة الظهر، وهذا كان من ضمن ذكرهم طوال النهار، يشتغل في البداية ببسم الله الرحمن الرحيم، وهو يكتبها ويقرأها، فهي خير استفتاح للعام الهجري الجديد بعد التوبة.

ولذلك الإمام ابو العزائم الله جعل من ضمن أوراده بعد صلاة الصبح تكرار (بيسم الله الرحمن (بيسم الله الرحمن الرحمن الله وسلّم واربعون مرة، لماذا؟ لسيتفتح اليوم به (بسم الله الرحمن الرحيم)، وصلى الله وسلّم وبارك على سيدنا مُحَد وعلى آله وصحبه وسلّم

| الحلقة السابعة عشر      |    |  |
|-------------------------|----|--|
| التمتع بمتع الدنيا      | ١س |  |
| الإفتاء بغير علم        | ۳س |  |
| آية المجادلة            | س٣ |  |
| الفرق بين الشيطان والجن | س٤ |  |
| تجميد البويضات          | س٥ |  |
| ما تحبه الزوجة من زوجها | ٦س |  |

### س١: التمتع بمتع الدنيا

هل يحق للمؤمن التمتع بمتع الحياة الدنيا؟ أم أنه مؤجل للتمتع بها في الآخرة؟

كل متع الدنيا التي أباحها الشرع الشريف وجعلها حلالاً يُباح للمؤمن أن يتمتع بها، وفي ذلك يقول رب العزة تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ - وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ (١٣٢الاعراف).

فكل زينة خلقها الله للإنسان ولا تُكسب الإنسان كِبراً ولا زهواً ولا فخراً ولا استعلاءاً، وتكون من حلال، وأباحها الله تبارك وتعالى فهي مباحة للإنسان المؤمن، بل إن الشرع الشريف يحض المؤمن على استخدام أطيب الطيبات في كل المستحسنات والمباحات، حتى يغض بصره وأعضاءه عن المحرمات.

ولذلك كان يقول الإمام أبو الحسن الشاذلي الشاذلي النساء، وكُل أشهى الطعام، واشرب خير الشراب، وافرش بيتك بأفخم الأثاث، على أن يكون ذلك من حلال، ولا يشغلك عن طاعة الله وعبادته وأداء فرائضه في الوقت الذي حدده الله، ثم تشكر الله تبارك وتعالى على نعماه... إذا شرط إباحة الطيبات أن تكون من حلال، وأن يستخدمها الإنسان كما كان الحبيب المصطفى يستخدمها متشبها بحضرته وهيئته، وأن يشكر الله عليها حتى يكون من الشاكرين.

١٧٠ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٧ من محرم ١٤٤٠هـ ٢٠١٩/٩/٢٦م

الحلقة السابعة عشرة

(171)

القول السّايك

ولذلك رُوي أن الإمام الحسن الله قدَّم لضيفٍ عنده ثمرةً من التفاح، فقال: إني حَرَّمتُ التفاح على نفسي لأنه ثمرة غالية الثمن، لا يأكلها إلا المترفون، فقال الله: والله يا أخي لنعمة الله عليك في الماء البارد، أكبر من نعمته عليك في التفاح!!.

فهل تترك شرب الماء البارد؟!! لا، والإمام أبو الحسن الشاذلي الله طلب ماءاً بارداً في الصيف، فقالوا له: لم تشرب الماء البارد ونحن نرى المجاذيب وأشباه الصالحين يشربون الماء الساخن؟!! فقال: أنا إذا شربت الماء البارد أحمد الله بكل ذرات جسمي، وإذا شربت الماء الساخن أحمد الله بكل حقائقي وجوارحى وذرات جسمى.

وذات يوم كان يلبس ثياباً ناعمة الملمس وراقية وفاخرة في صنفها وفي ثمنها، فرآه رجل ممن يدَّعي الزهد في الدنيا والورع، وعليه ثياب خشنة وغليظة وجافة، فاستنكر الرجل ذلك، فقال: يا هذا ثيابي هذه تقول الحمد لله، وتجعل من يراني يرى أنني أحمد الله على عطاياه، وثيابك هذه تجعل من ينظر إليك يقول: إنه يقول اعطني شيئاً لله، فأيهما أفضل؟! وأيهما أكرم؟!. إذاً ليست العبرة في النِعم، ولكن العبرة بحلِّ النعم أو حرمتها، وشكر الله عليها، أسأل الله تبارك وتعالى أن يرزقنا الأرزاق الحلال الطيبة، وأن يجعلنا من عباده الذاكرين الشاكرين.

# س٧: الإفتاء بغير علم

إذا كان الأمر في أي تخصص دنيوي، صناعي أو هندسي أو في أي مجال، يجب علينا أن نحترم جميعاً صاحب التخصص، فإذا استدعيتُ إلى بيتي مثلاً كهربائي أو سباك أو نجار، وأردتُ أن أُعدِّل عليه، فيقول لي: هل عندك خبرة بهذه الصنعة؟ فإذا قلت له: لا، فيقول: دع الأمر لمن يُتقن الصنعة.

هل يستطيع أي إنسان في هذا الكون ولو ألمَّ بكتب الأطباء والدواء قديماً وحديثاً، أن يصف علاجاً لمريض؟! لا نرضى ولا يرضى المريض، إلا إذا كان طبيباً تعلَّم نظرياً وعملياً وطبَّق فعلياً ما درسه.

فالإفتاء في دين الله يلزمه قول الله: ﴿ فَسَّعُلُوٓاْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١٤١١ لم يقُل الله تعالى فاسألوا أهل العلم، ولكن قال: (أهل الذكر) لأنه قد يكون عالماً وغير عامل، فيكون افتاؤه فيه قصورٌ وتقصيرٌ لأنه لم يجرب بنفسه هذا الأمر.

من الذي نسأل عن حضرة الله؟ ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّعَلَ بِهِ خَبِيرًا ﴾ (١٥ الفرقان) عنده الخبرة الكافية، والخبرة لا تأتي إلا من الممارسة الفعلية العملية، تأسياً بالحبيب خير البرية هذا كان على ذلك سلفنا الصالح أجمعين.

الإمام مالك كان يُقال فيه: لا يُفتَى ومالكٌ بالمدينة، لأن الله أعطاه نوراً يكشف به الغطاء، ويجيب المستفتى بما فيه مصلحته في الدنيا ويوم اللقاء.

وقيلت فيه هذه العبارة عندما كانت امرأةٌ تغسّل امرأة ميّتة، فلصقت يدها بفرج هذه المرأة الميتة، وذهبوا إلى العلماء فاحتار العلماء، منهم من قال: نقطع يدها، فقالوا: وكيف ندفن الميّتة وفيها جزءٌ من امرأة أجنبية؟! ومنهم من قال: نأخذ من جسم الميّتة، فقالوا: قال على المَعْرُمُ عَظْمِ الْمَيّتِ، كَكَسْرِهِ حَيًّا } المالية المنابقة ا

وكان الإمام مالك شاباً في مقتبل العمر، لم يجلس على الكرسي للتدريس بعد، لكن الله رزقه البصيرة الإلهية، والشفافية النورانية، فقال: أنا عندي حل، سلوا هذه المرأة المُغسِّلة ماذا قالت عندما لصقت يدها بفرج الأخرى؟ فسألوها، فقالت قلت: يا فرج طالما عصيت الله على، قال: فهذا قذف ولن تُفك يدها إلا إذا أقيم عليها حد القذف، فأقاموا عليها الحد وجلدوها ثمانين جلدة، وعند الجلدة الثمانين فُكَّت يدها، فقيل بعدها: لا يُفتَى ومالك في المدينة، ومع هذا كان يُعرض عليه المائة مسألة فيُجيب عن ما لا يزيد عن عشرين، ويقول عن الثمانين الباقية: لا أدري، ويقول: من ترك لا أدري فقد أصيبت مقاتله، يعني يقتل نفسه وهو لا يشعر، لقوله هي:

{ مَنْ قَالَ عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ، وَمَنْ أُفْتِيَ بِفُتْيَا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ إِثْمُ ذَلِكَ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ } ١٧٢

وكان أصحاب رسول الله على مع شدة ورعهم كل واحدٍ منهم يُلقى الحجة عند

(177)

۱۷۱ سنن أبي داود وابن ماجة عن عانشة رضي الله عنها ۱۷۲ مسند أحمد والسنن الكبرى عن أبي هريرة رضي الله عنه

أخيه، فإذا جاءه مستفتي يقول له: اذهب إلى فلان، وفلان يقول له: اذهب إلى فلان، ويتحرجون حرجاً شديداً من الفتوى، لأن الفتوى هي قول الله الذي يأخذه المستفتي من العالم على أن هذا مراد الله في هذا الأمر وفي هذا السؤال، فينفِّذه بهذه الكيفية.

وكيف أعلم أنا مراد الله، وأنا لا أتلقى إلهاماً أو نوراً من الله يكشف لي حقيقة السائل والسؤال؟!! ولذا كانوا يتوقفون عن الفتوى رضوان الله تبارك وتعالى عليهم أجمعين .. فعاهِدوا أنفسكم إذا سُئلت في أي أمرٍ من أمور الدين، ولا تعلم علم اليقين الحكم في هذا الأمر أن تقول كما قال الأولين: لا أدري.

ولمن نذهب؟ نذهب إلى دار الإفتاء، أو إلى العلماء المشهورين بالإفتاء، وأنا لا أجيب إلا لما تأكدت منه، وكان كعلم اليقين، وأُجيب وأنا أخشى الله على أن أكون قد أخطأتُ في الحكم، أو أخطأتُ في تشخيص الحالة، أو أخطأتُ في الإجابة، فأرجو من الله أن يسامحني ويغفر لي لأن نيتي طيبة، ومع ذلك لا بد أن يتحرى الإنسان قدر استطاعته قبل أن يجيب أي سائل ولو كان طفلٌ صغير في دين الله تبارك وتعالى.

# س٣: آية المجادلة

الآية القرآنية: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي جُبَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ (المحادلة) ما الحكمة من هذه الآية؟ وماذا يستفيد منها الزوج والزوجة؟

هذه الآية نزلت في امرأة صحابية جليلة، حدث بينها وبين زوجها خلاف، وكانا متزوجين من فترة طويلة ولهما أبناء منهما، فقال لها: أنتِ عليَّ كظهر أمي، وكان هذا الأمر في الجاهلية يعتبر طلاقاً باتاً لا رجعة فيه، فذهبت إلى رسول الله في وقالت: يا رسول الله إن فلان ابن عمي هذا قال لي كذا، ولي صبيةٌ صغار إن تركهم لي جاعوا، وإن تركتهم له ضاعوا، فماذا أفعل؟!، فسمع الله في خطابها وأنزل في الحال الحكم في هذه القضية؛ أن من يقُل مثل هذا الأمر، عليه أن يصوم الرجل شهرين متتابعين تكفيراً لهذا اليمين، حتى يعتبر ولا يرجع إليه مرة أخرى.

وقد استشاع في عصرنا هذا الأمر، واعتبره الشباب موضة، فيكون متزوجاً حديثاً ويقول لزوجته: أنتِ عليَّ كظهر أُمي، ولا يدرك مغزاها ولا يعرف معناها.

والعبرة التي نأخذها من هذه القصة أن يعلم كل رجل، وأن تعلم كل امرأة، أن كل ما يدور بينهما من حوار وحديث، وإن كانا لا يستمع إليهما أحدٌ من البشر، ولا يراهما أحدٌ من الخلق، لكن الله يسمع ويرى.

إذا علم أي مؤمن أن الله يسمعه عندما يسب زوجته، ويسمعه عندما يشتم زوجته، ويراه عندما يهين عن عمد ويضرب زوجته، ماذا حضَّر لله إذا عاتبه على ما صنعه مع هذه الزوجة يوم لقاء الله.

فكون الإنسان يستحضر دائماً أن الله يطلع عليه، ويسمع كلامه، وينظر إلى أفعاله يجعله يرعوي ويرجع ولا يفعل إلا كل جميل، ولا يقول إلا كل قول حسن، لأنه يعلم أن الله يسمع ويرى فيريد أن يُسمع الله الخير، ويُري الله رهال منه حُسن القال، حتى إذا نظر الله إليه أحبه، وإذا أحبه جعله من أهل وُده وقربه في الدنيا، ومن أهل جنته العالية في الدار الآخرة، نسأل الله أن نكون في هذا الجمال أجمعين.

# س؛ الفرق بين الشيطان والجن

# ما الفرق بين الشيطان والجن؟ وهل الذي يلازمه في سؤاله شيطانٌ أم جن؟

الجن خلقٌ من خلق الله، جنسٌ خلقهم الله ﷺ في عالم الأرض، وكل ما في الأمر ألهم يرونا ولا نراهم، وأغم يتشكلون كما يريدون، ولهم طعامهم، ولهم مساكنهم، ولهم ملوكهم ورؤساؤهم ودولهم، ولهم طعامهم وشرابهم، جنس كامل: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٥ الذاريات) الإثنين معاً.

وهم كما قال قائلهم: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَالِكَ ﴾ (١١١جن) منهم الصالحون، ومنهم الذين آمنوا بسيد الأنبياء والمرسلين، وكان أكبر إكرام لرسول الله عندما صدَّه أهل الطائف ومنعوه وطردوه أن الله أرسل إليه وهو راجع نفراً من الجن من

بلدة تُسمى نصيبين في بلاد الشام، آمنوا به، فعوَّض الله الرسول على عن هذا الإيذاء خيراً .. هؤلاء القوم هم الجن، أما الشياطين فهم عُصاة الجن، ومردة الجن، وأبالسة الجن، وهم الجن المتطرفون الذين خرجوا عن دين الله، والذين ليس لهم تسليم إلى رسول الله، والذين يحاولون أن يعيثوا في الأرض فساداً، وفسادهم يتعلق بالإنس من خلق الله الله، والذين يحاولون أن يعيثوا في الأرض فساداً، وفسادهم يتعلق بالإنس من خلق الله فيهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَّ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ تَوُزُهُمُ أَزًا ﴾ (١٨مرم) لم يقول الله فيهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَعِينَ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ تَوُلُوهُمُ أَزًا ﴾ (١٨مرم) لم يقُل الجن، ولكن (الشياطين) العتاة الجبارين، فهم يُرسلون أولاً على الكافرين، ولا صلة لهم بالمؤمنين، إلا بضعاف الإيمان المستهترين بشريعة الرحمن تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الله يقيض الله له شيطاناً وليس جنياً، أما المؤمنون الصالحون: يعني من يغفل عن ذكر الله يقيض الله له شيطاناً وليس جنياً، أما المؤمنون الصالحون: ﴿ إِنْ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنَ ﴾ (١٤١١عجر).

بعضهم يحضرون دروس العلم معنا ويستمعون، وبعضهم يصلون معنا، وبعضهم يلتفون بمن يقرأ القرآن ويجلسون حوله يستمعون إلى تلاوته، وإلى حلاوة نغمته، هؤلاء الجن الصالحين، ومع ذلك قال لنا مشايخنا رضوان الله تبارك وتعالى عليهم أجمعين: لا تشغل بالك بمؤلاء القوم حتى الصالحين منهم، يعني تقول أنا أريد أن أرى الجن الصالحين وأكلمهم وأعاشرهم، فما شأننا بهم؟!! هم قومٌ لهم طباعٌ غير طباعنا، وأحوالٌ غير أحوالنا، فالأفضل أن يكونوا بعيدين عنا بالكلية، وحسبنا أن نحاول أن نحظي بملائكة الرحمن لندخل في قول الرحمن: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَرَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكِ اللهُ الحفظ من المنابن الجن أجمعين، آمين يا رب العالمين.

# سo: تجميد البويضات

أثارت فتاة مصرية الجدل بعد نشرها فيديو على صفحتها على الفيس، تُعلن أنها قررت تجميد بويضاتها وهي في سن الإنجاب، لعدم وجود الزوج المناسب، لذا قررت تجميدها خوفاً من أن تفوتها الفرصة في إنجاب طفل إذا تزوجت في سن أكبر، فما رأي الشرع في تجميد المرأة لبويضاتها لعدم وجود زوج مناسب في الفترة التي تفعل فيها ذلك؟

الحلقة السابعة عشرة

(۱۷٦)

تجميـد بويـضات المـرأة خـارج الجـسم في بنـوك خاصـة، ويـتم تلقيحهـا مـستقبلاً بالحيوانات المنوية الخاصة بزوجها، فدار الإفتاء أحلّت هذا الأمر.

لكن شرط الزواج والإنجاب أن يلتقي رجلٌ مع امرأة في زواج شرعي، وأن تكون مدة الزواج غير منتهية، فلو أخذنا من رجل حيوان منوي وحفظناه في بنك، وبعد موته أخذنا الحيوان المنوي ووضعناه في زوجته، فهي لم تعد زوجته، لأن الزواج ينتهى بالموت، فيكون هذا زنا أو شبيها بالزنا، لأن الرجل غير حي، وتستطيع أي امرأة أن تصنع ما يروق لها، وتقول هذا جنين زوجي، فهذا أمرٌ وارد.

سألوا الإمام مالك في وأرضاه وقالوا له: فلانة تقول أن الجنكان يأتيها وأنها حملت من الجن، فما رأيك؟ قال: تُجلد، قالوا: ولم قال: أخشى أن كل امرأة تقع في الخطيئة وتحمل تقول، أنا حملت من الجن.

كذلك كيف نأخذ حيواناً منوياً لرجلٍ مات، أو بويضة لامرأة لم تتزوج ونعطيها لامرأة لا تنجب؟!!

فجائز أن تُستخدم هكذا، وبنوك الأجنة في غير بلادنا الإسلامية تستخدم فيها كل الصلاحيات، ولا يراعون الجوانب الأخلاقية ولا الدينية، لذلك يجب أن نغلق هذا الباب تماماً لأنه لا يتوافق مع ديننا.

أما أن تجمد المرأة المبيض نفسه حتى لا تنزل البويضة، وبالتالي لن يكون لها دورة شهرية، فهذا تعطيل تنظيم القدرة الإلهية التي قدَّرت هذا الأمر، وكل شيء قدَّره الله ﷺ بحساب دقيق قد ندركه وقد لا ندركه مع تقدم العلوم والمعارف.

فقد خلق الله على الرجل وجعل فيه الاستعداد للإنجاب، وخلق المرأة وجعلها أرضاً صالحةً للإنجاب، فإذا حاول الرجل أن يعطل إنجابه بأي وسيلة من الوسائل، أو حاولت المرأة أن تعطل الإنجاب بأي وسيلة من الوسائل، ويكون التعطيل على الدوام، فهذا حرامٌ حرَّمه الله، وهو من علامات الساعة التي يقول فيها الله: ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتَ ﴾ (التكوير) يعني الأرحام القابلة للإنجاب عطلناها عن الإنجاب بغير أسباب شرعية مقبولة عند الله تبارك وتعالى.

وأحياناً تُنجب المرأة أربع أولاد أو أكثر أو أقل وتقول: يكفي هذا وتتفق مع

الحلقة السابعة عشرة

(177)

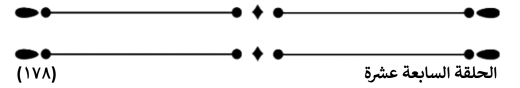
الطبيب أن يربط على المبيض حتى لا تُنجب مرة ثانية، وحدث هذا الأمر أكثر من مرة، وكان قدر الله أكثر مضرة، فيأتي قدر الله ويأخذ الأولاد كلهم في حادثة من الأحداث، فتبحث هي بعد ذلك عن الإنجاب .... ولمو مرة!!!! فلا تجد، .... وهي التي فعلت في نفسها هذا العمل!.

ومن المعلومات الطبية البدائية والتي استُدرج فيها كثير من شاباتنا وبناتنا هذه الأيام، فبمجرد أن تتزوج تقول: أنا لن أنشغل من بداية النزواج بالحمل والولادة والأولاد، فالأفضل أن أمكث ثلاثة أو أربعة سنين أنا وزوجي نتمتع ببعضنا، وتأخذ وسيلة، وتكون هذه الوسيلة نهائية، وتبحث بعد ذلك عن الحمل فلا تجده، فالوسيلة لا ينصح بحا طبياً إلا بعد الحمل وتكراره، فينبغي على المرأة أن تترك الأمور لله في وما دامت لم يأتيها الزوج الصالح، فما الخطورة عليها في ترك المبيض على حالته؟!! والبويضة تنزل كل شهر مرة، فهل في هذا عبءٌ عليها؟!! وهل في هذا إثقال عليها؟!!، لماذا لا تترك الأقدار تسير كما قدرها العزيز الغفار في الله فكل مشاكل البشرية في عصرنا في أي أمر من الأمور من تدخل الإنسان في المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي قدّرها الرحمن في المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي قدّرها الرحمن في المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة التي قدّرها الرحمن الأمور من تدخل الإنسان في المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة التي المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة التي قدّرها الرحمن المسيرة التي المسيرة المسيرة التي المسيرة التي المسيرة التي المسيرة التي المسيرة المسيرة التي المسيرة المسيرة التي المسيرة التي المسيرة التي المسيرة المسيرة المسيرة المسيرة التي المسيرة المسير

فقد رأينا في السنوات الماضية حرارة لم تحدث في الكون من قبل، لماذا؟ من تآكل طبقة الأوزون، وهي الطبقة التي تمنع حرارة الشمس، وتصفيها قبل النزول إلى الأرض، نتيجة الغازات المنبعثة من هنا وهناك والضارة بالبيئة، فأي شيء يتدخل فيه الإنسان على غير مراد الرحمن بشكل عشوائي يخالف تقدير الله على وتقدير الله على هو الأفضل لنا في كل شأن أجمعين.

فلا ينبغي على أي فتاة أن تأخذ حتى وسيلة من وسائل الحمل في بداية الزواج، أو تلجأ لتجميد المبيض إن كان بعد الزواج أو قبل الزواج، وإنما تستسلم لأمر الله، وتقول كما قال الله:

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا مُّبِينًا ﴾ (١٣١لاحراب).



### س٦: ما تحبه الزوجة من زوجها

سائلة تقول: تزوجت منذ أربعة سنوات عن حب، ولكن بعد الزواج وجدتُ زوجي يهملني ومشغول بعمله ولقمة العيش، وبمجرد أن يعود للبيت يأكل وينام، ولا يقربني إلا إذا أراد حقه الشرعي، وكأنه يرى أن الحب هو الجنس فقط، وأصبحت لا أسمع منه حُلو الكلام، فماذا أفعل؟ وأرجو منك ان تنصحه وتدله على الطريقة العاطفية بالزوجة؟

WANTED THE STATE OF THE STATE O

أهم ما تحتاجه أي أُنثى الكلمة الطيبة التي فيها مودة، وتعبر عن مكنون القلب من الحبة، وتعبر عن مدى إعجاب الإنسان بما واهتمامه بشخصيتها، فكل أُنثى مهما كان شأها تحب أن يكون لها كيان، وتحب أن تنال الإعجاب من أي إنسان، وما حدث في عصرنا الآن من مشاكل سببه هذا الحرمان، فالرجل يظن أن همها كله الناحية الجنسية، وهي همه هو فقط، وقد يُسمعها بعض الكلام الغليظ، وربما يكون قد ضربها، وبعدها يقول لها: أنا أريد حقي الشرعي، فما هذا الحق الشرعي؟!! قدِّم لها يا أخي أولاً الكلمة الطيبة، والمعاملة الحسنة، فهي لها رغبة كما لك رغبة، ولها قلب كما لك قلب.

عندما تجد المرأة هذا الحرمان، ونتيجة الوسائل الحديثة وأولها الوظائف التي خرجت لها النساء، وثانياً وسائل التواصل الإجتماعي، فتفرح المرأة عندما تسمع من زميلها كلام حلو، وقد تنشأ علاقة معه وتترك زوجها، أو يخدعها إنسان على الإنترنت ويُسمعها كلام حلو، لماذا؟ لأن طبيعة الأُنثى هكذا (والغواني يغرُّهن الثناء) تريد أن تسمع الكلام الحلو.

ولذلك أباح النبي الله الرجل أن يكذب في إحدى ثلاث، إحداهن أن يكذب على زوجته ليرضيها، ولا يكذب عليها في المال والدخل، فهي تريد الكلام الطيب الذي تحب أن تسمعه كل أُنثى!!

فإذا لم يكن عندك قابلية لها فاصطنع أنك تحبها، وأسمعها هذا الكلام الحلو حتى لا تحاول أن تسمع من غيرك، وتكون قد عملت عملاً تُؤجر عليه وتثاب عليه.

دائماً تحب أن تشني عليها بما قدمته من عملٍ لك ولأولادك في المنزل، أنت ستأكل فبدلاً من أن تُسمعها كلام يسيء لها ويُحزنها، قُل لها: الله يفتح عليك، هذا الأكل أفضل من أي أكل في أي مطعم من المطاعم، وهكذا، مع أنه قد يكون طعام غير جيد!، ولكن ديننا أمرنا بذلك حتى تستقطبها، فلا شيء يغير المرأة من ناحية زوجها إلا هذا اللسان!! ما الذي يجعلها تميل لزميلها في العمل أو لفلان على النت؟ تريد أن تسمع كلمة طيبة، فتسمع منه الكلام الطيب الذي لا تسمعه عندك، وأنت دائماً عابس في وجهها، وإذا تكلمت تتكلم بالكلام السيئ الذي يتعب القلب والروح، وتجعلها تقول: أتركه ولا أكلمه، وتتكلم مع غيرك!!.

{ مَنْ أَكْثَرُ واحدةٍ تُحبُّها بِين زوجاتِك يا رسولَ الله؟ فقال لها: أنتِ يا عائشةُ، فقالت: إِذًا أَخْرِج عليهنَّ وأُخْبِرهنَّ جميعًا، فضَحِك النبيُّ وأعطاها تمرة، وقال لها: في الليلِ أَجمَعُهنَّ وأُخْبِرهنَّ ولا تُخْبِري أحدًا أَنِي أعطيتُكِ تمرة، وانصرَفَ، ومرَّ على كلِّ واحدةٍ من زوجاتِه وسألها عن أحوالِها وأعطى كلَّ واحدةٍ منهنَّ تمرةً وأخبَرَها أَنْ لا تُخْبِر أحدًا، وفي الليلِ اجتَمعْنَ وسألتُه عائشةُ: أيُّ من زوجاتِك تُحِبُّ أكثر؟ فابتسمَ النبيُّ، وقال: صاحبةُ التمرةِ هي من أُحبُّها أكثرَ، فابتسمْنَ وفَرِحْنَ بداخلهنَّ، وكلُّ واحدةٍ فَرِحَت لحبِّ رسولِ الله الله لها }، وهذه الحكمة النبوية لرسول الله ألله على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله المكلى الله على الله المكلى الله على الله المحلى الله على الله المكلى المعلى الله على الله المكلى المعلى الله المكلى الله على الله المكلى الله على الله المكلى الله على الله المكلى الله على الله المكلى المعلى المناه على المناه على المكلى المناه على المؤلى المناه على المناه على المناه على المناه على الكه المكلى المكلى المناه على المناه المناه على ا

ما هذا؟ هذا بعض ما سمعته وتعلمته منه، فتقول ما سمعته منه، لكنك تقول لها:

١٧٣ البخاري ومسلم عن جابر بن عبد الله عليه

الحلقة السابعة عشرة

أنت كذا وكذا، فستقول هي الأخرى لك: وأنت كذا وكذا، والأولاد يشاهدون الأم والأب وهم يسبون بعضهم، مع أنهم قدوة، فكيف ينشأوا؟ كما نرى!! فالمرأة ضعيفة، وأي امرأة تحتاج للكلمة الطيبة، ولو كانت كذباً، لأن حضرة النبي سمح لنا بذلك.

وكانت امرأة أيام سيدنا عمر هم، وزوجها كان يقول لها: أنت لا تحبيني، فتقول له: أنا أحبك، ويقول لها: أنت لا تحبيني، فتقول له: أنا أحبك، فقال لها: اقسمي أنك تحبيني، فلم تحلف، فقال لها: إذاً أنت لا تحبيني، وذهب لسيدنا عمر يشكو له، فجاء بها سيدنا عمر وقال لها: لِمَ لم تحلفي؟ قالت: وهل أحلف بالله كاذبة؟! فقال لها: ليس كل البيوت يُبنى على الحب!! يعني أنتما الآن متزوجان، وبينكما صلة، ومعكما أولاد، فيجب أن تكونا فوق هذه التفاهات كلها، وانظر لنفسك على أنك قدوة، وهؤلاء الأولاد يتعلمون منك، وهي نفسها قدوة، وهؤلاء الأولاد يتعلمون منها.

وأنت المسئول الأول والأخير عن تعليمها وليس أبوها، لأن أبوها كان مسئولاً عنها قبل أن تكون عندك، فلما دخلت عندك أصبحت أنت المسئول عن تربيتها وتعليمها كل أمور الزواج، وأولادك وبناتك سينشأون مثلها، فماذا يكون موقفك عندما تكون البنت مثل أمها في هذه الحالة؟!! فنحن جميعاً كما قال سيدنا رسول الله على:

## { مَا أَكْرَمَ النِّسَاءَ إِلَّا كَرِيمٌ وَلَا أَهَانَهُنَّ إِلَّا لَئِيمٌ } ١٧٤

فهي تحتاج فقط للكلمة الطيبة، وإياك أن تضغط عليها كثيراً حتى تصل إلى درجة الكُره، فإن كرهتك لن تحتاج منك شيء، وستترك لك القائمة والمؤخر، ولا تريد أي شيء منك، وهذا للأسف يحدث في كثير من بيوتنا الآن، مع أنهم مثقفين وعلى درجة عالية من الثقافة، بل بعضهم من المشايخ والأئمة، ويرون أنهم مشايخ وموجهين للناس، ويدَّعون أن معهم بصيرة وأن لهم كرامات، أين كراماتك؟!! أصلح هذه أولاً: ﴿ وَأَصْلَحْنَا لَكُو زَوْجَهُدَ ﴾ (١٩١٧نياء).

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

٧٤ تاريخ دمشق لابن عساكر عن علي بن أبي طالب الله

| الحلقة الثامنة عشرة ١٧٥             |    |
|-------------------------------------|----|
| مقام المُحَدَّثون                   | ۱س |
| بدوات النفس                         | ۳س |
| التجليات الإلهية والعطاءات الربانية | ٣س |

## س١: مقام المُحَدَّثون

يقول النبي ﷺ: { إِنَّهُ قَدْكَانَ فِيمَا مَضَى قَبْلَكُمْ مِنَ الْأُمَمِ مُحَدَّثُونَ وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي مَا مَضَى قَبْلَكُمْ مِنَ الْأُمَمِ مُحَدَّثُونَ وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أُمَّتِي هَذِهِ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ \\ الْحَدْ الْمَدَا الْمَقَام؟ فضيلتكم شرح هذا الحديث، وهل يمكن أن يصل أحدُ لهذا المقام؟ أم أنه خصوصية لسيدنا عمر بن الخطاب ﴿

تنطق محدِّث أو محدَّث، يعني يُعطيه الله ﷺ خصوصية الحديث مع الحقائق الأخرى غير الإنسان، فالله يقول في القرآن: ﴿ وَإِن مِّن شَى ۚ إِلّا يُسَبِّحُ خِحَمْدِهِ وَلَكِن الأُخرى غير الإنسان، فالله يقول في القرآن: ﴿ وَإِن مِّن شَى ۚ إِلّا يُسَبِّحُ خِحَمْدِهِ وَلَكِن الله تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ﴾ (١٤ الإسراء) فنحن لا نسمع تسبيح الكائنات من حولنا، مع أنها تسبح، لأننا بقدراتنا الموجودة فينا، لكن لو أعطانا الله السمع والذبذبات التي نستطيع أن نسمع بها تسبيح الجدران، وتسبيح الزجاج، وتسبيح الخشب، وتسبيح كل شيء، سنسمع كل شيء يسبح.

ولكن للرحمة بنا، فالله الله على أعطانا طاقة على قدرنا فلا نستطيع أن نسمع كل هذه الأصوات، لأن هذه الأصوات كلها إذا وصلت لآذاننا فلا يعرف الواحد منا أن ينام أو يميز، ولن يعرف أن يفعل شيئاً.

هؤلاء القوم المحدَّثين يعطيهم الله سعة روحانية إلهية، بحيث أنه يسمع تسبيح هذه الحقائق، وليس هذا فحسب، بل والفهم، لأنهم يتكلمون بلغات أُخرى، ويستطيع أيضاً أن يتكلم معهم وهم يتكلمون معه، وفي نفس الوقت يسمع هذا وهذا وهذا في وقت

١٧٦ صحيح البخاري ومسند أحمد عن أبي هريرة 🚓

الحلقة الثامنة عشرة

 $(1 \Lambda Y)$ 

١٧٥ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٨ من محرم ١٤٤١هـ ٢٠١٩/٩/٢٠م

واحد، ولا يشغله شيء عن شيئ.

وهذا مقام عال يهبه الله لبعض الصادقين، فقد وهبه الله تبارك وتعالى مثلاً لسيدنا سليمان: ﴿ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾ (١٦السل) كان يعرف منطق كل الأشياء، ولذلك عندما مر هو وجنده سمع نملة تقول للنمل: ﴿ حَتَّىٰ إِذَآ أَتُواْ عَلَىٰ وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسْكِكَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ شُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (١١١سل) كيف يسمع غلة وهي تكلم النمل؟! هذه هي القدرة الإلهية، والمزية والخصوصية التي أعطاها له الله ﷺ.

وأعطى الله في هذه الآية أيضاً إعجاز قرآني: ﴿ لَا تَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ ۗ ﴾ (١١٨السل) كيف يحطمونهم؟! فهل هم زجاج؟ نعم، فهذا النمل الذي يمشي جسمه زجاجي فإذا مشى عليهم الجيش سيحطمونهم، حتى تعرفون أن كل لفظة في القرآن لحكمة يعلمها الرحمن على الله

وسيدنا موسى أيضاً كذلك أُعطى هذا الأمر، فبنو إسرائيل لما أشاعوا عنه إشاعات، فعندما ناجي موسى الله تبارك وتعالى على جبل الطور لمع النور في وجهه، وهو نور شديد، فكل من يراه من بني إسرائل لا يتحمل هذا النور فيموت، فوضع لثاماً -يعني غطاء – على وجهه فلم يحجب النور، فوضع حجاباً آخر فلم يحجب النور، فأخذ يضح الأحجبة حتى حجب هذا النور عن من حوله حتى لا يموتوا.

فأشاعوا عنه وقالوا: هو يضع غطاء على وجهه لأن عنده برص في جلده، ولا يريد أن يكشفه حتى لا يظهر هذا العيب، واليهود تفننوا في نشر الإشاعات، وكل واحد منهم اخترع له عيب من العيوب يصف به سيدنا موسى، فأراد الله على أن يبرئه، وكان ذلك في يوم السوق، وكل الناس مجتمعة في السوق، وعلى بعد من السوق بقليل خلع سيدنا موسى ملابسه بجانب البحر ليغتسل ما عدا القميص، لأن الأنبياء لا يغتسلون عراة، لكن لا بد أن يتبقى القميص أدباً مع الله تبارك وتعالى.

فنزل يغتسل في البحر، ووضع ملابسه على صخرة، فلما خرج من البحر وهو النيل، ذهب ليلبس ملابسه، فالصخرة أخذت الملابس وجرت، وأخذ يجري وراءها وهو يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، فلم يقف الحجر حتى مشى في السوق كله، حتى يراه كل

الحلقة الثامنة عشرة  $(1\Lambda \Upsilon)$ 

الناس ويعرفون أن هذا الرجل بريئ من إشاعة اليهود.

الشاهد هنا أنه كان يخاطب الحجر، ويقول له: ثوبي حجر، يعني اترك ثوبي يا حجر، فقد وصل إلى أن يتكلم مع هذه الحقائق، وكما قال الله: ﴿ فَبَرَّأَهُ ٱللهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَ ٱللهِ وَجِيهًا ﴾ (١٦١لاحراب).

هذه الخاصية سيدنا رسول الله أنبأ أن هناك أناس في الأمة سيصلون إليها، فمن وصل إليها في زمانه أكثر من واحد، لكن الذي أشار إليه هو سيدنا عمر هو وأرضاه، ولذلك سيدنا عمر عندما كان في الحج وقف أمام الحجر وقال للحجر: (إنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا أني رأيتُ رسول الله في يُقَبِّلك ما قَبَّلتك) يُكلِّم الحجر!، ولكن المُعيَّب عن هذا المقامات يُهيأ له أن هذا الرجل غير طبيعي، ولكنه يعرف ماذا يفعل، فسيدنا علي وضَّح الأمر لمن حوله لأنهم لا يعرفون، فقال: (إنه ينفع ويضر بإذن الله يا أمير المؤمنين، أما علمت أن الله عندما أخذ العهد على الذرية في يوم ألستُ بربكم، كتبه في كتاب ثم ألقمه هذا الحجر، فهو يشهد لكل من استلمه أو قبَّله يوم القيامة).

أين الكاميرات التي تصوِّر من حجُّوا ووقفوا أمامه من أول آدم إلى يوم القيامة؟!! أين هذه الأفلام؟!! وأين المخازن التي تُخزن فيها هذه الأفلام حتى يشهد لهم يوم القيامة؟!! لأن كل من مرَّ من أمامه يأخذ له صورة ويحتفظ بها، فيأتي يوم القيامة ويقول: فلان مرَّ من أمامي، ويشهد له عند الله يوم القيامة.

ومرة أُخرى عمر وهو أمير المؤمنين حدث في المدينة زلزال، فضرب الأرض بالعصا التي معه، وقال لها: قِرِّي واسكني فإني أعدل على ظهرك، فسكنت في الحال، واستجابت، وهذا أمر غير عادي.

سيدنا رسول الله ه اعطانا مؤشراً أيضاً لأنه ليس سيدنا عمر وحده، ولكن معه سيدنا أبو بكر وسيدنا عثمان وسيدنا على وغيرهم، فعن أبي ذر اله قال:

{ إِنِّى لَشَاهِدٌ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي حَلْقَةٍ وَفِي يَدِهِ حَصَيَاتٌ فَسَبَّحْنَ فِي } يَدِهِ، وَفِينَا أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ وَعَلِيُّ، يَسْمَعُ تَسْبِيحَهُمْ مَنْ فِي الْحَلْقَةِ، يَدِهِ، وَفِينَا أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ وَعَلِيُّ، يَسْمَعُ تَسْبِيحَهُمْ مَنْ فِي الْحَلْقَةِ، ثُمَّ دَفَعَهُنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى أَبِي بَكْرٍ، فَسَبَّحْنَ مَعَ أَبِي بَكْرٍ يَسْمَعُ تَسْبِيحَهُنَّ ثُمَّ دَفَعَهُنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى أَبِي بَكْرٍ، فَسَبَّحْنَ مَعَ أَبِي بَكْرٍ يَسْمَعُ تَسْبِيحَهُنَ

 مَنْ فِي الْحَلْقَةِ، ثُمَّ دَفَعَهُنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى عُمَرَ، فَسَبَّحْنَ فِي يَدِهِ يَسْمَعُ تَـسْمِعُ تَـسْمِعُ تَـسْمِعُ أَلَى عُثْمَـانَ فَـسَبَّحْنَ فِي يَـدِهِ، تُـمَّ دَفَعَهُـنَّ إِلَى عُثْمَـانَ فَـسَبَّحْنَ فِي يَـدِهِ، ثُمَّ دَفَعَهُـنَّ إِلَى عُثْمَـانَ فَـسَبَّحْنَ فِي يَـدِهِ، ثُمَّ دَفَعَهُنَّ إِلَيْنَا فَلَمْ يُسَبِّحْنَ مَعَ أَحَدٍ مِنَّا }

يعرفنا أن هؤلاء وصلوا إلى مقام التحديث، يعني يتحدثون مع الحقائق وتتحدث معهم الحقائق، وهذا معنى من المعاني.

وبعد سيدنا عمر يوجد في كل زمان ومكان رجال على هذا المنوال أورثهم الله هذا المقام إلى يوم القيامة، يعرفهم من يعرفهم، ويجهلهم من يجهلهم، لأن هؤلاء القوم لا يريدون أن يعرفهم أحد.

وهناك جانب آخر من التحديث، وهو أن يحدِّثه الله بما في قلبه بما يريد الله تبارك وتعالى في هذا الحال من خلقه، وهذا الذي يقول فيه سيدنا عمر الله:

{ وَافَقَنِي رَبِّي فِي ثَلَاثٍ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَوْ اتَّخَذْتَ الْمَقَامَ مُصَلَّى، قَالَ: فَأَنْزَلَ اللَّهُ كَانَ: "وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى" وَقُلْتُ: لَوْ مُصَلَّى، قَالَ: فَأَنْزِلَ اللَّهُ كَانَ الْمَوْمِنِينَ فَإِنَّهُ يَدْخُلُ عَلَيْكَ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، فَأُنْزِلَتْ آيَةُ الْجَجَابِ، قَالَ: وَبَلَغَنِي عَنْ أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ شَيْءٌ فَاسْتَقْرَيْتُهُنَّ أَقُولُ لَهُنَّ: لَلْمُؤْمِنِينَ شَيْءٌ فَاسْتَقْرَيْتُهُنَّ أَقُولُ لَهُنَّ لَلْمُؤْمِنِينَ شَيْءٌ فَاسْتَقْرَيْتُهُنَّ أَقُولُ لَهُنَّ لَلْمُؤْمِنِينَ فَقَالَتْ: يَا عُمَرُ أَمَا فِي رَسُولِ اللَّهِ عَنْ أَلْهُ مِنْيِنَ فَقَالَتْ: يَا عُمَرُ أَمَا فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى إَحْدَى أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَتْ: يَا عُمَرُ أَمَا فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْبَدُ عَلَى إِحْدَى أُمَّهَاتِ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَتْ: يَا عُمَرُ أَمَا فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

وجاء في السيرة عن مجاهد الله القرآن كان ينزل موافقة لرأي رآه عمر، وقد وافق الوحي كلام عمر الله في أكثر من موقف، أوصلها بعضهم إلى عشرين مناسبة، بينما تحدث عمر بن الخطاب عن ثلاثة مواضع وافق فيها ربه، ومن هذه المواضع يوم أشار عمر على النبي الكريم لاتخاذ مقام إبراهيم مصلى، فنزل قوله تعالى:

١٧٨ صحيح البخاري ومسند أحمد عن أنس الله

٧٧٧ دلانل النبوة لأبي نعيم ومعجم الطبراني عن أبي ذر

﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِ عَمَ مُصَلَّى ﴾ (١٢٥ البقرة) ويوم أشار على النبي الكريم كذلك بأن يضرب الحجاب على نساءه لأنَّه يدخل عليهم البر والفاجر.

ومن المواقف التي ذكرها النووي ووافق فيها عمر ربه يوم بدر حينما أسر المشركون فنزل القرآن موافقا لرأي عمر في الأسرى.

فهولاء المحدَّثين والمحدِّثين، إما أن يحدثه الله في قلبه بما يريد المستشير من خلقه في شأن من شئونه، ولذلك نذهب لهؤلاء ونستشيرهم في الأمر لأنه يخبر بما أراه الله: ﴿ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَاكَ ٱللَّهُ ﴾ (١٠٠٠الساء) فهو صاحب بصيرة، والبصيرة أن أمشي على النور الذي أنزله الله تعالى في قلبه، فهذه نافعة لنا.

أو يجعل الله له ليطمئن قلبه إلى مقامه، بأنه يحدِّث الحقائق والحقائق تحدثه، وهذا شأن لا يعنينا، ولكنها طمأنة له على مقامه، ولكن ما يعنينا أنه يخبر عن الله، كما ورد ببعض الأثر أن الله يقول لسيدنا داود: ((يا داود إن لي عباداً من عبادي أحبهم ويحبوني، وأشتاق إليهم ويشتاقون إليَّ، وأذكرهم ويذكروني، من سلك طريقهم أحببته، ومن عدل عنهم مقته، – وفي نحاية الحديث يقول الله – أول ما أعطيهم ثلاث، أقذف في قلوبهم من نوري فيخبرون عني كما أخبر عنهم)).

يحدثون عن الله، فيكون كلامهم كأنه نورٌ منزلٌ من عند الله، ولذلك من خالفهم واتبع هواه ضل سعيه في الحياة، وخاب يوم لقاء الله تبارك وتعالى.

## س۲: بدوات النفس

## ما بدوات النفس وكيف تكون النجاة منها؟

 الجواب
 الجواب

بدواة النفس يعني البداية، أي الشيء الذي يأتي أولاً، ودائماً الإنسان إذا كانت النفس لم يجاهدها حق الجهاد فتكون حية، وتكون خواطرها الأولية تحتاج إلى انتباه شديد لأنها قد تغرقه في الدنيا، أو توقعه في البعاد، أو تجعله ينال غضب الصالحين الذين يقيمون معه، ويرجوا من صحبتهم رضاء رب العالمين تبارك وتعالى.

ولذلك أول خاطر يأتيني من خواطر النفس يجب أن أتأنى ولا أتسرع في تنفيذه، وهذا بصفة خاصة في وقت الغضب، لأن كل ما يفعله الإنسان في لحظة الغضب يندم عليه عندما يرجع لنفسه، لماذا؟ لأن الخواطر كانت متسرعة، وهو تسرع في التنفيذ، فماذا نفعل؟ كما أوصانا حضرة النبي وقال: { لَا تَغْضَبْ } ١٧٩

يعني لا تتصرف وأنت غاضب، فعندما تغضب كفَّ عن العمل حتى ترجع وتقدأ النفس، وترجع الأحوال إلى المزاج الطبيعي.

والعقل يكون هو الميزان الذي وضعه الله في مثل هذه الأوضاع، فأُحَكِّم العقل ومعه القلب، وأصنع ما اتفق عليه العقل والقلب.

لكن لحظة الغضب فإن اللسان يخطأ، أو الأعضاء كاليد تخطأ، والرِجل تخطأ، وكل شيء يكون في خطأ، وبعد أن يهدأ يقول: أنا كنت في ساعة الغضب، ولماذا في ساعة الغضب لم تنتظر حتى يزول الغضب؟! هذه طبيعة المؤمن، فالمؤمن لا يتحرك لأي فعل كان وهو غاضب، وينسحب من الميدان.

مثلاً في البيت حدثت مشكلة بيني وبين زوجتي، لا أنتظر حتى أغضب وأقول ألفاظ تجرح مشاعرها، وهذه الألفاظ قد أمكث دهراً كبيراً لأُطيِّب خاطرها من هذه الألفاظ ولا يطيب.

فلماذا أضع نفسي في هذا الموقف؟ وماذا أفعل؟ أنسحب من الميدان على الفور وأخرج للخارج، أو أغير حالتي وأدخل الحمام وأتوضأ وأصلي ركعتين لله، فأبعد عن هذا الشر في هذا الوقت حتى لا أتصرف وأنا في حالة الغضب.

ونفس الأمر مع ابني، وأنتم كلكم تعرفون ومتأكدون، هل ينفع مُدَرِّس عظيم في مادته أن يُدَرِّس لابنه؟! لا، يُدرِّس لكل الناس ما عدا ابنه حتى ولو كان مع مجموعة، لأنه قد يترك المجموعة كلها وينفعل على الولد، والولد يتعقَّد منه ويقول: لا أريد أن أحضر درسه، وهو من شدة خوفه عليه تسرع فانفعل، فعندما ينفعل يشتمه ويضربه ويقول له كلاماً قد يُخزيه بين زملائه الحاضرين، فيكره هذا الموقف، وهذا لأنني تصرفت

١٧٩ صحيح البخاري ومسند أحمد عن أبي هريرة ره

الحلقة الثامنة عشرة

(۱۸۷)

ِلْقَوْلِ السَّدِيكِ

في وقت الغضب! فالإنسان المؤمن لا يتصرف في ساعة الغضب، وأسلم شيء لساعة الغضب هو الإنسحاب من الميدان، وكف كل الجوارح والأركان عن العمل، والإلتزام بالصمت، ويخرج، حتى يظل كما يحب الله ويرضى، وهذه كانت وصية حضرة النبي عندما سأله الأعرابي أن أَوْصِنِي، قَالَ: { لَا تَغْضَبْ، فَرَدَّدَ مِرَارًا قَالَ: لَا تَغْضَبْ } عندما سأله الأعرابي أن الغضب، ليعرفنا بأن الغضب سبيل لهذا الأمر.

هل يخطر على قلب إنسان مؤمن أن يضرب أو يشتم أو يطرد؟ لا، بل يداوي ويتكلم كلاماً طيباً هيناً ليناً على الدوام، فإذا أتته الخواطر الرضية والسيئة، فهذا معناه أن النفس لا تزال حية، وعليه أن ينتبه للخواطر النفسية ولا يستجيب لها بالكلية، بل يحاول أن يخرج منها ليستطيع أن يجاهد نفسه.

فأنا الآن أجاهد نفسي جهاداً عظيماً في الطاعات والعبادات، وحضور مجالس الصالحين، ومجالس النوافل والقربات، ثم ضحكت عليَّ نفسي في أمر من الأمور، وصدَّرت لي خاطراً مع زوجتي أو مع أولادي أو مع جيراني، فكل هذه الجالس ضاعت، ولا تنفع مع هذا الخاطر، فقد قالوا لرسول الله:

{ يا رسول الله إِنَّ فُلانَةَ تَصُومُ النَّهَارَ، وَتَقُومُ اللَّيْلَ، وَتُؤْذِي جِيرَانَهَا بِلِسَانِهَا، فَقَالَ: لا خَيْرَ فِيهَا، هِيَ فِي النَّارِ}١٨١

هي عابدة، لكنها دائماً تُخرج الألفاظ التي تُحفِّز وتُغضب زوجها، فتقول له مثلاً: أنت لا تفعل لنا شيء، وفلان يعمل أفضل منك، وأنت لا تساوي شيئاً .. وقد تقول له هذا الكلام أمام أولاده لتكرههم فيه، فهل هذه تنفع لها عبادة أو طاعة أو أي عمل صالح تعمله لله؟ لا! وهو نفس الأمر، فكل يوم يحضر حضرات ومجالس ذكر مع الصالحين ومع العارفين، وإذا كلمته زوجته كأنها كهرباء أمسكت به، فينفعل ويُخرج

٠ ٨ ١ صحيح البخاري ومسند أحمد عن أبي هريرة ه

١٨١ الحاكم في المستدرك ومسند أحمد عن أبي هريرة ره

الألفاظ التي كما يقولون:

جراحات السسنان لها التئام في التسام المسان السسان

والسنان يعني الرماح، فالكلمة الجارحة أشد من وقع القنابل والصواريخ على القلوب التقية المؤمنة، أو القلوب التي حتى فيها إنسانية.

فاتباع خواطر النفس في هذا الأمر يضيع للإنسان كل مساعيه، وكل روحاته وغدواته في زيارة حضرة الرحمن، أو مجالس الصدق مع النبي العدنان، أو مجالس الصالحين في كل وقت وآن.

فلا بد للإنسان أن يحافظ على البواده - يعني الخواطر - التي تباده الإنسان، فتبدأه وتأتيه أول مرة من النفس، وهذه يجب على الإنسان أن يتوقف عندها.

وإذا أتت خواطر القلب على الإنسان أن ينفِّذ الخاطر الأول كما يقول الصالحون، لأنه يكون قادم من الله، فإذا أبطأ وتأخر في التنفيذ تكون النفس قد دخلت.

على سبيل المثال: أتاني خاطر أن أُعطي هذا الرجل المسكين مائة جنيها، وهنا لا بد من سرعة التنفيذ، لكن لو انتظرت قليلاً ستدخل النفس وتقول لي: لماذا تعطيه مائة جنيه؟! هذا رجل مسكين ولا يعرف قيمتهم، اجعلهم خمسين، وبعدها بقليل: اجعلهم عشرة، وبعدها بقليل تقول له: ما يحتاجه البيت يحرم على الجامع، فأولادك أولى، وبذلك تكون قد حرمته من هذا الخاطر الخير، فأي خاطر خير يأتيك! فإن النفس تظل وراءك حتى لا تنفذه.

وأريد أن أنوِّه أن كلمة (ما يحتاجه البيت يحرم على الجامع) هذه كلمة كانت من أيام العثمانيين، فالعثمانيون كان عندهم رجل يجمع الضرائب ويسمونه (الجامع) فكانوا عندما يأتيهم يقولون: ما يحتاجه البيت يحرم على الجامع، فالجامع هو الذي يجمع الضرائب وليس يقصد به المسجد، فبيت الله أولى من بيوتنا، ومن أولادنا، ومن كل حاجة لنا، لأنه بيت الله على الخاطر النفس وراء الإنسان حتى تصرفه عن الخاطر الأول الذي يأتيني من القلب إذا كان القلب سليماً ويتلقّى من الله، وهذا معناه خاطر في الخير، فأي خاطر في الخير للعمل الصالح إياك أن تتردد وتقول: غداً أنفذه، وحتى يأتي

الغد تكون النفس قد ضيعت الخاطر ولن تعمله، لكن عندما يأتيك الخاطر الأول في الخير اسمعه ونَفِّذه على الفور حتى لا تعطى فرصة للنفس أن تضيعه منك.

## س٣: التجليات الإلهية والعطاءات الربانية؟ ما الفرق بين التجليات الألهية، والعطاءات الربانية؟

سأقول ما نستطيع أن نوصله لكم، لكن هذه أمور خاصة بأهل الخلوة.

فالتجليات الإلهية هي المناظر والجمالات الإلهية، أو الملكوتية، أو الرحموتية، أو العرشية التي يراها الصالحون بعد صفاء عيون بصيرتهم بالكلية.

فنحن هنا لا نرى غير الدنيا الدنية، فننظر بعين الرأس، لكن بداخلنا عين أعطاها لنا الله، ولكننا حرمنا أنفسنا منها، وهي تنظر لعالم الغيوب، فتنظر مناظر الجنة، ومناظر الملكوت الأعلى التي فيها الملائكة وما حولهم، ومناظر العرش وما فيه وما يحويه، ومناظر الأسماء والصفات الإلهية، وهي تدبر الممالك الربانية بتدبيرات قدرية إلهية، فهذه إسمها تجليات، والتجليات يعني شهود هذه المناظر العلية، في حال انفتاح البصيرة النورانية في القلب، أما العطاءات الإلهية فهي الخصوصيات التي يخص بحا الله الله المحلى أحدهم الحكمة: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤَتَ الْحِكَمَةَ فَقَدَ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ (٢٦٩ البقرة) وقد يعطي أحدهم العلم الوهبي: ﴿ وَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَّذُنَا عِلْمًا ﴾ (١٩٥ الكهف).

وقد يأخذ أحدهم الأنوار المحمدية، فيتمتع برؤية خير البرية على قدر حاله ومقامه، قد يكون كل ليلة مرة، أو كل أسبوع مرة، أو كل شهر مرة، وقد لا يغيب عنه نفساً واحداً بالمرة ...كل هذه اسمها عطاءات إلهية لأهل القلوب التقية النقية، نسأل الله على أن يجعلنا جميعاً أهلاً لذلك، وأن يفيض علينا بذلك.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

الحلقة الثامنة عشرة (١٩٠)

| الحلقة التاسعة عشرة١٨٢  |      |
|-------------------------|------|
| الحياكة للنساء          | ١٠٠٠ |
| التردد في الانفاق       | ۳س   |
| مقام الرجاء             | ۳س   |
| الاطلاع على أسرار القلب | س٤   |
| خطاب الحق في الخلق      | س٥   |
| الفتور الجنسي           | ٦س   |

### س١: الحياكة للنساء

أنا أمتهن حرفة الخياطة لمجاراة غلاء المعيشة ولتوفير العيش المستور الكريم، لكن بعض الزبونات يخترن تفصيلات فاضحة للأعراس والمناسبات، ونفسي تأبى تلبية ذلك لهن خوفاً من الله الله الله على رغباتهن؟

من أعان على إثم أو معصية كان شريكاً لصاحب الإثم في إثمه، ولصاحب المعصية في معصيته، وبما أن هذه الأُخت تمتهن حرفة الخياطة، فيكفيها أن تُذيع وتُشيع أنها تُخيط ملابس المحجبات وما أكثرهن، ومن تأتيها تقول لها ذلك! أخيط ملابس المحجبات فقط، ولا تخافي من الأرزاق، فإن الأرزاق بيد الرزاق، وإذا حرصت على الحلال فإن رزقها سيكون حلالاً، ويبارك الله تبارك وتعالى فيه، ويُغنيها عن الاحتياج إلى الناس أجمعين.

## س٢: التردد في الانفاق

كلما أردتُ الإنفاق في سبيل الله، تُوسوس لي نفسي أن المال سيقل، وأنا أدخره لأولادي، فما الحل؟

١٨٢ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٢ من ربيع الآخر ١٤٤١هـ ١٢/١٩/١٠ م

الحلقة التاسعة عشرة

أي نفس بشرية يقول فيها الله في آياته القرآنية: ﴿ وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسِ ٱلشَّحِ ﴾ (١٢٨ الساء) الشُح طبيعة أي نفس بشرية تسكن في أي جسد، ونحن مأمورون بأن نتبع ما جاء في كتاب الله، وأن نعصى النفس، لأننا نعلم أنها تُوسوس دائماً لنا بما يخالف ما يُحبه الله ويرضاه، ويكفينا أن الله قال فيها: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأُمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ ﴾ (٣٥ يوسف) لم يقُل تبارك وتعالى: إن النفس لآمرة، وإلا سيكون هذا الأمر لمرة واحدة، ولكن (أمَّارة) بصيغة المبالغة، يعني شديدة إصدار الأوامر تلو الأوامر تلو الأوامر، حتى إذا نجا الإنسان من تنفيذ أمر، يقع في الذي يليه، وإذا نجا من الذي يليه، يقع في الذي يليه، وهكذا.

والله ﷺ بيَّن لنا في القرآن كل شيء في حياتنا بيإناً شافياً، فالبيان الشافي عن المال، يقول فيه ﷺ: ﴿ وَمَآ أَنفَقَّتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ ثُخَلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴾ (٣٩سا) يعنى لا يُخلفه فقط، ولكن يُخلفه أحياناً أضعافا مضاعفة.

وبيّن الله تبارك وتعالى أن المال مال الله، ونحن خُزّان على هذا المال، نُنفق منه بما يوافق شرع الله، ونمتنع عن الإنفاق إذا كان الإنفاق في سبيل أو طريق يُخالف هدي الله، لكن ما دام الإنفاق يوافق شرع الله، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا تُلقُواْ لِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا تُلقُواْ بِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا تُلقُواْ بِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَلَا تُلقُواْ بِي مَالَك أنت، وانظر إلى التحذيرُ الإلهي بِأَيْدِيكُم إلى التحذيرُ الإلهي الشعلكة كما قال رب العالمين الشديد، كأن الذي يخشى الإنفاق ولا ينفق يُعرِّض نفسه للتُهلكة كما قال رب العالمين والمنطق والبرهان يوضح آيات القرآن، فلو كان المال الذي آتانا الله مالنا، كان لنا حرية التصرف فيه، وما كنا لنتعرض للحساب عليه يوم الدين أمام رب العالمين، كما نسمع كثير من الناس يقول: هذا مالي وأنا حر فيه، فلو أنت حر في إنفاقه فلم تُحاسب عليه؟!! أنت ستُسأل عن أي قرش من أين اكتسبته من عضب عليه يا أن تسبه عن أي قوم أنفقته فيم يُرضي الله، أم فيم يستوجب غضب حلال أم من طريق معوج أو حرام؟ وهل أنفقته فيم يُرضي الله، أم فيم يستوجب غضب الله تبارك وتعالى؟! فما دام الإنسان سيُسأل عن هذا المال من أين اكتسبه؟ وفيم أنفقه؟ إذاً المال مال الله.

ولو كان المال مالي كان يحق لي عند غروب شمسي وخروج روحي أن أُوزعه بما شئت، لأنه مالي وأنا حرٌ فيه، فأعطي هذا من أبنائي، وأحرم هذا، لكن لو تصرف الإنسان في ماله بجواه وخالف شرع الله، فقد دخل في قوله على:

## { مَنْ حَرَّمَ وَارِثًا إِرْثَهُ حَرَّمَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ } ١٨٣

إذاً المال مال الله، ونحن ننفق مما آتانا الله من فضله في اللائحة التي جاءت في كتاب الله للإنفاق، فما أبواب الميزانية المتاح لي أن أنفق فيها؟ موجودة في القرآن الكريم وواسعة جداً، ولو أنني استوعبتُ هذه المعاني، فلا بد أن تُفك يدي، وأضع المال تحت تصرف رب العالمين تبارك وتعالى.

كان الأكابر من أصحاب حضرة النبي كسيدنا عثمان بن عفان، وسيدنا سعد بن أبي وقاص، وسيدنا عبد الرحمن بن عوف وغيرهم، يكتسبون من التجارة مبالغ طائلة، ولكنهم يضعونها دوماً تحت تصرف الإسلام والمسلمين، إذا دعا داعي الجهاد لا يبالي أن ينفق كل ما عنده في سبيل الجهاد في سبيل الله، ويرى أنه كسب بذلك مكسباً يجعله هو نفسه يتباهى بذلك يوم القيامة أمام الخلائق أجمعين.

إذا وجد الإنسان نفسه بعد هذه الدروس لا يزال شحيحاً فعليه أن يصحب المنفقين، ليتعلم منهم الإنفاق الذي يُحبه رب العالمين، ولا يصحب أصحاب الأهواء ولا الأشحاء ولا البخلاء، وعندنا حكمة صوفية قالها الإمام الشعراني هذا ((أقبح القبيح صوفي شحيح)) لو أن أحداً من الخلق كان شحيحاً، ربما يكون هذا شيء عادي، لأنه لا يجالس الخيرين والمنفقين، لكن من يجالس الصالحين، ويمشي مع المنفقين، ولا تريد نفسه أن تخرج من إطارها، وتمشي على نهج إخوانه الصادقين، فهذا يحتاج لجهاد شديد ليخرج من هذا الإطار، لعل الله كل يبلغه ما يريده من فضله تعالى.

# 

هل أُطمئن قلبي أن الله كريمٌ وسيُدخلني الجنة؟ أم أن هذا يتنافي مع مقام الخوف من الله؟ وما الحد الفاصل بين الخوف والرجاء؟ الجواب المحادثة الله المحادثة المحادثة

(197)

المؤمن لا بد له من الخوف والرجاء معاً، حتى قيل: (الخوف والرجاء جناحا المؤمن) فهل يستطيع طائر أن يطير بجناح واحد؟ لا، بل لا بد من الإثنين معاً، وقيل: (لو وُزن خوف المؤمن ورجاؤه لاعتدلا) ... ما أسباب مخاوف المؤمن؟ مخاوف المؤمن لها أسبابٌ كثيرة، فإنه يعلم علم اليقين بأن الأعمال وإن كثُرت لا تُدخل الجنة، قال الله المناب المناب كثيرة، فإنه يعلم علم اليقين بأن الأعمال وإن كثرت لا تُدخل الجنة، قال الله المناب كثيرة المناب ك

{ مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ يُدْخِلُهُ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ، قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: وَلا أَنْء إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ } ١٨٠

فالمؤمن يخاف أن لا ينال بغيته وهي دخول الجنة بالعمل، ويخاف قبل ذلك ويحدث في قلبه وجل نتيجة عدم تيقنه من قبول العمل، فقد نصلي العشاء مثلاً مع بعضنا، لكن هل أحد منا مطمئن تمام الإطمئنان إلى أن الله قد قبل صلاته؟!! مع قوله عضنا، لكن ها أحد منا مطمئن تمام الإطمئنان إلى أن الله قد قبل صلاته؟!! مع قوله على عديشه القدسي: {إِنَّمَا أَتَقَبَّلُ الصَّلاةَ مِمَّنْ تَوَاضَعَ بِهَا لِعَظَمَتِي، وَلَمْ يَبِتْ مُصِرًّا عَلَى مَعْصِيتِي، وَقَطَعَ نَهَارَهُ فِي ذِكْرِي، وَرَحِمَ الْمُصَابَ، ذَلِكَ نُورُهُ كَنُورِ وَرَحِمَ الْمُصَابَ، ذَلِكَ نُورُهُ كَنُورِ الشَّمْسِ، أَكْلَوُهُ بِعِزَيْ، وَأَسْتَحْفِظُهُ مَلائِكَتِي، أَجْعَلُ لَهُ فِي الظُّلْمَةِ نُورًا، وَفِي الشَّمْسِ، أَكْلَوُهُ بِعِزَيْ، وَأَسْتَحْفِظُهُ مَلائِكَتِي، أَجْعَلُ لَهُ فِي الظُّلْمَةِ نُورًا، وَفِي الْجَهَالَةِ حِلْمًا، وَمَثَلُهُ فِي خَلْقِي كَمَثَلِ الْفِرْدَوْسِ فِي الْجَنَّة } أَمُ

فمن يضمن قبول الأعمال؟!! و في لأثر: ((يأتي الرجل بأعمال أمثال الجبال يوم القيامة، فيقول الله تعالى لملائكته: اضربوا بهذا وجه صاحبه، فيقولون: ولم يا رب؟ فيقول الله تعالى: لأنه لم يُرد بذلك وجهي والدار الآخرة)) وفي الأثر الآخر: ((إنَّ العبد لينشر له من الثناء ما بين المشرق والمغرب، وما يزن عند الله جناح بعوضة)) ويقول على:

{إِنَّهُ لَيَأْتِي الرَّجُلُ الْعَظِيمُ السَّمِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يَزِنُ عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ وَقَالَ اقْرَءُوا: "فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا"} ١٨٦

يعني الناس يثنون عليه ويحمدوه ويشكروه، ولا يساوي عند الله جناح بعوضة، لأنه يعرف حقيقته، بأن هذه الأعمال ليست لله، وليست خالصة وإنما فيها رياء أو

١٨٤ مسند أحمد عن أبي هريرة 🚓

٥ ٨ ١ مسند البزار وحلية الأولياء لأبي نعيم عن ابن عباس رضي الله عنهما

١٨٦ البخاري ومسلم عن أبي هريرة 🤲

عُجبٌ أو خلافه، لذلك هناك أمور يضعها الصالحون الصادقون والمريدون والسالكون والأقطاب والعارفون في حسباهم: الأمر الأول: يعلم أن الله على كما قال عندما خلق الخلق: { إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمَّا خَلَقَ آدَمَ هَا قَبَضَ مِنْ طِينَتِهِ قَبْضَتَيْنِ، قَبْضَةً بِيَمِينِهِ وَقَبْضَةً بِيَدِهِ الأُخْرَى، فَقَالَ لِلَّذِي بِيَمِينِهِ: هَوُلاءِ لِلْجَنَّةِ وَلا أُبَالِي، وَقَالَ لِلَّذِي بِيَدِهِ الأُخْرَى: هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَلا أُبَالِي، وَقَالَ لِلَّذِي بِيَدِهِ الأُخْرَى: هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَلا أُبَالِي، وَقَالَ لِلَّذِي بِيَدِهِ الأُخْرَى: هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَلا أُبَالِي }

فمن منا يعرف إن كان في هذه أم في هذه؟! فعندما أطمئن أنني مكتوبٌ في اليمين سأطمئن إلى الله، ويكون كل ما عندي رجاء، وليس عندي خوفٌ من الله ﷺ.

الأمر الثاني: ذكر لنا الله في القرآن فقال: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ شُعِدُواْ ﴾ (١٠٨مود) إذاً فالسعادة ليست من عندهم، ولا من أعمالهم، ولكن السعادة تأتي من الله، وقال: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ ﴾ (١٠٦هود) يعني من أعمالهم، ولو نظرنا كما قال بعض الصالحين: (لو حاسبنا الله على بميزان عدله على أرجى عمل عملناه لهلكنا جميعاً) هذا إذا كان سيحاسبنا بميزان العدل، ولكننا نظمع أن يحاسبنا بحساب الفضل وليس بالعدل.

الأمر الثالث: حضرة النبي الله رأى سيدنا آدم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأثم السلام في السماء الأولى، مرة ينظر إلى جهة يمينه ويضحك، وينظر مرة جهة شاله ويبكي، فقال الله لجبريل: { مَنْ هَذَا؟ قَال: هَذَا آدَمُ، وَهَذِهِ الْأَسْوِدَةُ عَنْ يَمِينِهِ وَشِمَالِهِ نَسَمُ بَنِيهِ، فَأَهْلُ الْيَمِينِ مِنْهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ، وَالْأَسْوِدَةُ الَّتِي عَنْ شِمَالِهِ وَشِمَالِهِ نَسَمُ بَنِيهِ، فَأَهْلُ الْيَمِينِ مِنْهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ، وَالْأَسْوِدَةُ الَّتِي عَنْ شِمَالِهِ أَهْلُ النَّارِ، فَإِذَا نَظَرَ عَنْ يَمِينِهِ ضَحِكَ، وَإِذَا نَظَرَ قِبَلَ شِمَالِهِ بَكَى }^^^

فمن منكم يعرف أنه في أهل اليمين أم في أهل الشمال؟ إذا عرفت ستظل في الرجاء وستترك الخوف.

الأمر الرابع: عندما كنت في بطن أُمك، وبعد أربعة أشهر، يأمر الله أن ينزل ملك فيكتب على الجبين تحت الجلد، عمره وعمله ورزقه وهل هو شقي أم سعيد، وكما يقولون: (المكتوب على الجبين لازم تشوفه العين)، فمن الذي قرأ كتابته وعرف ما فيها ليطمئن؟ ما دمت لم تقرأها فكيف تطمئن إلى جناب الله؟! ستظل خائفاً ويكون معك الرجاء!! النبي الذي عُصم من كل الآثام التي قد لا يستطيع إنسان أن يحافظ على

١٨٧ مسند البزار والطبراني عن أبي موسى ع

١٨٨ صحيح البخاري عن أنس ره

## {مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنْ النِّسَاءِ} ١٨٩

سيدنا يوسف تعرض لفتنة النساء، وتعرض لفتنة المال عندما كان وزيراً للمالية، وكان يصوم يوماً ويُفطر يوماً، وهو على خزائن الأرض، قيل له لم تصوم وأنت على خزائن الأرض؟! قال: حتى لا أنسى الجائع، فهذا النبي يحكي عنه الله أنه كان يقول: ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقِّنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴾ (١٠١يسف) يريد حُسن الختام.

فأمل كل مسلم حُسن الخاتمة، وحُسن الخاتمة مطوية، هل يوجد أحدٌ من السابقين أو اللاحقين اطلع على خاتمته؟ لا يوجد غير نفر قليل يأتيه حضرة النبي في ويُبشره، ومع ذلك من أعظم الذين بُشروا بالجنة؟ أبو بكر الصديق في وأرضاه، ومع ذلك كان يقول: (لا آمن مكر الله ولو كانت إحدى قدمي في الجنة) لماذا؟ لأن آدم كان في الجنة وطرده خارجها، والإمام أبو العزائم في وأرضاه زاد الأمر فقال: (لا آمن مكر الله ولو كنتُ بكُلي في الجنة) نفرض أنك دخلت الجنة وقال لي: أُخرج منها، فلا يُسأل عما يفعل، وأنا لا أضمن هذا الأمر ... أسبابٌ كثيرة تدعوا المؤمن للخوف، ونكتفي بقول رسولنا في العظيم، فقد كان شعر سيدنا رسول الله كله أسود، فابيض منه سبع عشرة شعرة، فقالوا له: ما الذي شيّبك يا رسول الله كله أسود، فابيض منه سبع عشرة شعرة، فقالوا له: ما الذي شيّبك يا رسول الله كله أسود، فابيض منه سبع عشرة

## { شَيَّبَتْنِي هُودٌ وَأَخَوَاتُهَا } ١٩٠

يعني سورة هود، ولماذا سورة هود؟ قال بعض العارفين، لأن الله يقول له فيها: ﴿ فَٱسۡتَقِمۡ كَمَاۤ أُمِرۡتَ ﴾ (١١٢هو) فأَمْره بالاستقامة جعله يخاف.

أحد العارفين كان كلما قرأ ﴿ أَلَا بُعْدًا لِعَادٍ قَوْمِ هُودٍ ﴾ (٢٠مود) ﴿ أَلَا بُعْدًا لِتَمُودَ ﴾ (٢٠مود) ثسبب له رهبة وخوفٌ شديدٌ من جناب الله تبارك وتعالى، لأنه يقرأ كلمة البُعد، يقول فيها الإمام أبو العزائم الله عليه:

خـوف بُعـدي في القـرب نار جحيمـي شـيَّب الـرأس سـره أعيـاني النادي في القـرب نار جحيمـي أن البُعد، فماذا نصنع نحن؟!، فلا بد للمؤمن أن

الحلقة التاسعة عشرة

(197)

١٨٩ البخاري ومسلم عن أسامة بن زيد ر

<sup>•</sup> ١٩ الأحاديث المختارة ومسند البزار عن ابن عباس رضي الله عنهما

يمشي بين الخوف مما ذكرناه، وبين الرجاء في رحمة الله، ووسعة الله، وفضل الله، وكرم الله، وعطاء الله الذي ليس له حدٌ ولا قدرٌ أبداً، فيمشي بالإثنين معاً، فلا يترك الخوف لحظة، ولا يترك الرجاء أيضاً لحظة، فهما يعملان توازناً لأحواله.

يقول في ذلك سيدي أحمد بن عطاء الله السكندري هذه المتوعب هذه الحكمة وهي بسيطة: (لا صغيرة إذا واجهك بعدله، ولا كبيرة إذا واجهك بفضله) إذا واجهك بالعدل ولو لم تفعل إلا شيء صغير فأنت ضائع ضائع، لأن العدل ليس معك، وإذا واجهك بالفضل، وكنت من رأسك إلى قدميك ذنوباً ومعاصي كل ذلك سينمحى وسيتوب الله تبارك وتعالى عليك.

ما الذي يخيف العارفين؟ أنا أخاف أن أفعل المعصية، والله ينظر إليَّ فأكون موضع غضبه وسخطه على الدوام، فلو عملت المعصية أكون خائفاً أن يكون هذا آخر عمل مكتوب لى في الدنيا، وأخرج من الدنيا وأنا خالى الوفاض، لقوله الله المعلى المعتوب لى في الدنيا، وأخرج من الدنيا وأنا خالى الوفاض، لقوله

## { إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِخَوَاتِيمِهَا } ١٩١

فمن يضمن لي أنني سأعيش بعد هذه المعصية إلى أن أتوب؟

لا أحد، فلا بدلي من الخوف من الله على الله

والحاجب من المعاصي هو الذي يجعل الإنسان يُقبل على الطاعات، ولا يأمن جانب الله مع الإكثار من الطاعات، وإنما يتعرض لفضل الله، ويتعرض دوماً لحبيب الله ومصطفاه لكي يأخذه معه تحت لواء شفاعته، نسأل الله على أن نكون من أهل هذا المقام أجمعين.



## س؛ الاطلاع على أسرار القلب

## 

أسرار القلوب لا يطّلع عليها إلا حضرة علام الغيوب، لكنه في قد يُطلع بفضله ومنّه وجوده بعض أهل القلوب على أسرار القلوب ليساعدون على تلافي هذه العيوب، ولذا فنحن نسلّم هم، فمن الذي يربهم؟ الله: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيّبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا وَلَا فَنحن نسلّم هم، فمن الذي يربهم؟ الله: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيّبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا الله فنحن نسلّم هم، فمن الذي يرتضيه، ولماذا يرتضيه؟ لأنه لو رأى ما عندي فسيُعطيني العلاج، وسيساعدني على الخلاص من هذا الأمر.

لكن الذي يريد أن يطَّلع على أسرار القلوب، ويفضح أسرار الربوبية ويقول: أنت يا فلان صدرك فيه كذا وفعلت كذا، فهذا يقول فيه الإمام أبو العزائم لأهل هذا المقام:

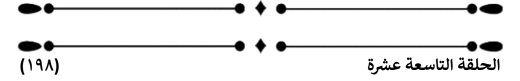
احفظ ن سري فسسري لا يُبساح من يَـبُح بالسر بعـد العلـم طاح يُقتل على الفور، وليس يُقتل من العنق، ولكن يُقتل من قلبه: ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي

ين عبى الحور، ويس ينس من الله الحفظ والسلامة منه:

علمنا فوق العقول مكانة كيف لا وهو الضيا الغيب الصُراح خصمنا بالفضض كيف يُباح ذاك سرٌ غامضٌ كيف يُباح والفتى المجبوب بالجذب له آية إن ذاق خمر الحبب صاح

ولكن يصيح على أهل هذه المقامات حتى يُصلحوا عوجهم، فأنا لِمَ أذهب للطبيب؟ لأتعالج من الأمراض التي عندي، وأيضاً أذهب للشيخ ليُعالجني من مرض القطيعة ومرض البين، ومرض الغفلة، ومن أمراض كثيرة، إذا عُولجتُ منها أتمتع بكمال الحضور، وتُرفع الستور، وأرى بما فيَّ من الله من نور؛ نور حضرة العزيز الغفور على الله عن الله

فلِمَ لَم تَصَلَ لَهَذَهُ الْمُرْتِبَة؛ لأنه لا تزال فيك أمراض، وفيك أغراض، وفيك أعراض، وفيك أعراض، فتحتاج لطبيب باع نفسه وكله لله، وربك الله والاه، وكلّفه وأطلعه على غيوب المخلصين من عباد الله، ليُخلِّصهم ويقبل بهم في أمن على حضرة مولاه تبارك وتعالى.



## س٥؛ خطاب الحق في الخلق

سأحاول التوضيح بما يسمح به التصريح، لأن هذه علوم اسمها علوم التلويح لا يُكاشف بها إلا أهل المكاشفة.

أنا وأنت ظاهري من تراب، أو ماء مهين، أو طين، أو من عناصر الأرض، واكتسبت مقام الخلافة عن الله بتجلى الله بأسمائه وصفاته فيَّ، فظهر فيَّ نور أسماء الله وصفاته، فالمحجوبون يرون العين، لكن أهل البصيرة يرون سر البصير في هذه العين، فيرون البصير!! والمحجوبون يرون الآذان، والمبصرون بنور الله يشاهدون نور حضرة السميع، والمحجوبون يرون جسماً خُلق من تراب ويعود إلى التراب، والمبصرون يرون تجليات الأسماء الحُسنى الإلهية التي تجلّى بها الله تبارك وتعالى على التراب، فسخّر له كل عوالم الأسباب لما فيه من أسماء الكريم الوهاب تبارك وتعالى.

هولاء يقول فيهم الإمام أبو العزائم هه:

وإن نظرت عيني إلى أي كائن تغيب المباني والمعاني سواطع

مثلاً أنت ترى العامود، وهو يرى تجلى القوي على هذا العامود، أنت ترى الماء، وهو يري تجلي الحي على هذا الماء: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍ ﴾ (١٣الأساء) ولكن بهذا يرى؟ بعين السريرة وعين البصيرة ... إذا صارت منيرة، فترى هذه الحقائق الجلية، وهذا حال أهل الفناء، الذين فنوا عن ذاهم وعن نفوسهم وعن أهوائهم، وعن شهواهم، فأحياهم الله به، أو أحياهم الله بنوره، أو أحياهم الله بأسرار أسمائه وصفاته، على حسب درجاهم ورقيهم عنده تبارك وتعالى، فهي ليست مرتبة واحدة، يقول فيها الله: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا ﴾ مات عن كل الحظوظ والأهواء والشهوات: ﴿ فَأَحْيَيْنَه ﴾ بنور الله، أو بأسماء الله وصفات الله، أو بما أُلقي عليه من روح الله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُو نُورًا يَمْشِي بِهِ وَلَا النّاسِ ﴾ (١٢٢ الأنعام) ليس في الآخرة، فهذا النور لا نستطيع وصفه ولا نعته ولا تشبيهه، بل ولا ضرب مثال له، وإنما هو حال عليٌّ يذوقه أهله ... فالذي يريد أن يكون منهم يجاهد نفسه على يد رجل منهم، إلى أن يُخلع عليه هذا المقام، فيرى بنور الله يكون منهم يجاهد نفسه على يد رجل منهم، إلى أن يُخلع عليه هذا المقام، فيرى بنور الله

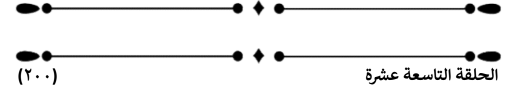
الحلقة التاسعة عشرة

(199)

الإمام أبو العزائم الله حِكم عالية- ومن لا يستوعبها يعمل لها إسقاط حتى لا يضع نفسه في مشاكل – فذات مرة كان يُصلي، ونحن مثلاً نُصلي العشاء فأقول: نويتُ أصلى العشاء أربع ركعات جماعة حاضراً لله تعالى، لكنه لما وقف يُصلى قال: (بك لك أصلى) يعنى بما فيَّ من أسمائك وصفاتك أصلى لحضرة ذاتك!! ومن أنا؟ أنا طين وماء مهين، فالذي يُصلى في الحقيقة أسماء الله الحسنى التي فيك، تُصلى للذات الإلهية في حضرة الواحدية أو الوحدانية على حسب قدرك عند رب البرية علل .. فعندما يكلم الخلق، هو لا يرى الخلق في هذه اللحظة لأنه في حالة فناء تام، يرى تجليات أسماء الله، فعندما يسمع إنسان يعرف أن الذي أنطقه وأملى عليه الكلام الذي ينطق به فاه هو مولاه، وهذه حقيقة، وهل يوجد أحدٌ منا يتكلم من عنده؟ لا، فكيف تتكلم؟شيء يجول بخاطرك ويمر على قلبك، والذي أمرره، وجاء به لخاطرك هو الله، ولذلك أنت نفسك قد تتعجب من كلام قلته أو تقوله، وتقول: هذا الكلام كيف تكلمتُ به؟! ومن أين جئتُ به؟! جاء من عند الله، آتاك به مولاك تبارك وتعالى.

فيرى أن الكلام الذي يسمعه؛ يسمعه من الله، ولكن على لسان عبد من عبيد الله، والفعل الذي يفعله، من الذي حركه؟! نحن كلنا كما يقول سيدي الشيخ عبد الكريم الجيلى: (أراني كالآلات وهو محركي، أنا قلمٌ والإقتدار أصابعه) أنا مثل القلم، ولكن من الذي يُحرك هذا القلم؟ الله، فهو يرى البشر كالشطرنج، والذي يُحركهم يد القدرة الإلهية، وهل الشطرنج يُحرِّك نفسه؟! لا، من الذي يحركه هنا وهنا؟ اليد، فيرى يد القدرة الإلهية هي التي تحرك الجميع.

وهذه أحوال خاصة - كما قلت - لأهل مقام الفناء، وأهل مقام الفناء تجاوزوا الدراسات العُليا في أكاديمية الصفاء والنقاء، فيرى أن كل ما حوله لا يتحرك إلا بإذن من خالقه وبارئه! ولذلك رجل من أهل الفناء كان في إحدى المعارك الحربية مع الروم، وأحد فرسان الروم رفعه وألقاه على الأرض، وجلس على صدره وأخرج الخنجر ليقتله، وقال له: من الذي يحميك مني الآن؟ فقال: الله، وإذا بسهم يأتي لهذا الرجل فيقتله، ويقوم الرجل بأمر الله سالماً غانماً، لأنه لا يرى غير الله هو الذي يُحرِّكه ويحرِّك الجميع على الله ع



## س٦: الفتور الجنسي

# هناك فتور جنسي بيني وبين زوجتي، ماذا أفعل ليزيد بيننا الغرام؟

الفتور في العلاقات له أسباب عِدَّة في علم الجنس أو علم العلاقات الزوجية:

الأمر الأول: الاعتدال الذي جاءنا به الإسلام، والوسطية هي أساس التلذذ لجميع الشهوات الدنيوية، إن كان شهوة الطعام، أو شهوة الشراب، أو شهوة الجنس.

فنحن قديماً كنا نأكل اللحم مرة واحدة يوم الخميس، وهذا للناس الذين كانت حالتهم جيدة، فكان الواحد منا يشتهيها، وإذا أعطوه قطعة كان يريد أُخرى، ولكنه يعرف أنها محسوبة وكل واحد له نصيب، فلما أصبحنا كما نرى الآن، بعض الناس يفطر ويتغذى ويتعشى لحم، فهل هذا يكون له شهية لأكل اللحم؟! وهل يأكل اللحم ويتلذذ بأكله؟! أبداً، وهكذا قس على ذلك بقية الشهوات.

كثير من الرجال في مصر حفظهم الله أصبحوا في هذه الأيام كل همهم شهوة النساء، كأنه لم يخلق إلا من أجل هذه الشهوة، ويذهب ويشتري منشطات من كافة الأنواع، كل هذا من أجل هذه الشهوة .. مع أن الله شي ليُعلمك قدرها جعلها في أقذر موضع في جسد المرأة، لتعرف أن هذا قدرها عند الله تبارك وتعالى.

وحتى معظم الشكاوى التي تأتينا من السيدات من هذا الأمر، فتكون موظفة وتريد أن تُجهز نفسها لتذهب لعملها، وتريد أن تفطر أولادها وتجهزهم ليذهبوا لمدارسهم، وزوجها مُصِّر على شهوته هذه، وهذا سوف يعطلها عن أشغالها، وإذا نصحته بالوسطية يغضب.

وإدمان أي شيء يجعل الإنسان يزهد فيه، والزوجة عندما ترى تقافت الرجل بهذه الكيفية فإنحا من داخلها لا تُحبه، ولا تريد أن تنام بجواره، لماذا؟ لأنه غير وسطي في حياته، فيحدث الفتور الجنسي بين الطرفين، وتأتي في يوم من الأيام تملُّ جداً فترفضه، لماذا؟ لأن الحكاية زادت عن الحد، وقالوا في الحكم: (كل شيء زاد عن حدِّه، انقلب إلى ضدِّه) فلابد أن تمشى بالوسطية الإسلامية.

الأمر الثاني: الإسلام كالعلم الحديث أمرنا بأن نبتعد عن هذه الشهوة فترة ولو أسبوع أو خمس أيام كل شهر، وجعلها الله إجبارية، وهي فترة الدورة الشهرية.

الحلقة التاسعة عشرة (۲۰۱)

كثيرٌ من الذكور لا تحلوا له الشهوة إلا في هذه الحدة، فتقول له: هذا حرام وممنوع، لكن الممنوع مرغوب، وإذا وجد إصرار منها فيريد أن يقضي الشهوة في الجزء الذي منعه منه الله، وهذا ما يسبب كثرة الطلاق وخاصة في السنة الأولى من الزواج لهذه الأسباب؛ فتشعر الزوجة بالذنب، لأنها غير قادرة على منعه، وتعلم أنه تخطى حدود الله: ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَ (الطلاق).

لكن لو التزمنا بالراحة الإجبارية، والتزمنا بالحياة الاعتدالية الطبيعية الإسلامية، لن يكون هناك فتور، سيدنا عمر فله وأرضاه ذهبت إليه امرأة تشتكي من زوجها وقالت له: إن زوجي مشغول بالعبادة، وطوال الليل قائم وطوال النهار صائم، فقال لها: هذا حسن، فلم تشتكيه؟ ولم ينتبه من الإشارة، وكان بجواره رجلٌ من الصحابة المبجلين المقربين، فقال له: يا أمير المؤمنين إنها تشكو زوجها، فقال له: كيف؟ قال: إنها تقول لك أن زوجها مشغول بالعبادة ويتركها، ولا يعطيها حقها، فقال له: ما دمت قد فقهت المقضية فاحكم فيها، فطلب الرجل وقال له: كم زوجة من حقك أن تتزوجها؟ قال: أربعة، قال له: فهي لها حق كل أربعة أيام مرة، وهذا الحكم الشرعي المخفف المعدل الذي عمله لنا الإسلام ... فلما حكم بهذا الحكم أصدر له سيدنا عمر قراراً وقال له: خذ هذا الخطاب واذهب إلى المدينة الفلانية لتكون قاضياً لها.

الأمر الثالث: قال ﷺ:

## {لَا يَجْلِدُ أَحَدُكُمْ امْرَأَتَهُ جَلْدَ الْعَبْدِ، ثُمَّ يُجَامِعُهَا فِي آخِرِ الْيَوْمِ} ١٩٢

أنت طوال النهار تضايقها، ونكد وهم وغم، وآخر النهار تريد أن تواقعها؟!! اليس من حقها أن تكون جاهزة حتى تتلذذ بهذا الأمر مثلك؟! فطالما أنت تريد هذا الأمر يجب أن تراعي مشاعرها كإنسانة كريمة خلقها الله سبحانه تعالى لك لتُؤنسك في بيتك، وتقوم بكل شئونك تطوعاً لله تبارك وتعالى.

أنا ذكرت أبرز النواحي في هذا الباب، فنحن نحتاج الاعتدال، فلا نلجأ إلى مثيرات الشهوة بكل أنواعها إلا إذا كان عن أمر طبي، لأن كثير من المصريين من الشباب فوجئنا بموهم في الشهر الأول من الزفاف، لماذا؟ لأنه يتعاطى المنشطات، والمنشطات أشهرها الفياجرا، والفياجرا في الأساس لم تكن دواء منشط، ولكن الناس

۱۹۲ صحیح البخاری عن عبد الله بن زمعة 🐞

الحلقة التاسعة عشرة

 $(Y \cdot Y)$ 

أستخدموها، والشركة الأمريكية التي تنتجه لم تذكر في نشرها الآثار الجانية لها، فما الآثار الجانبية لها التي ظهرت عندنا في المجتمع بسببها؟ أي شخص لو كان يعاني من قصور في القلب ولو بسيط، وتعاطى الفياجرا، وأحس بتعب في عضلة القلب، وأخذ علاج ذلك وهو وضع حبة تحت اللسان، فإذا وضع الحبة تحت اللسان وقد تناول الفياجرا، يموت فوراً، ولذلك معظم حالات الموت من هذا الأمر، فيتعاطى الفياجرا ولا يعلم أن عنده تعب في القلب، فيحدث تعب مفاجئ وهو يعرف العلاج فيأخذ حبة تحت اللسان، فيحدث الموت الفوري.

والمنشطات يتعاطها من كان عنده قصور من الناحية الجنسية، لكن الشباب يتعاطى منشطات، ومن ليلة الزفاف، بدون سبب، مع أن هذا الشباب يظل إلى ما شاء الله، وقد رأيت رجلاً من الصالحين وتربيت على يديه فترة قبل الإمام أبو العزائم، تزوج وكان عنده خمسة وتسعون سنة، وأنجب ثلاثة أولاد بعد هذا السن، ولم يكن أيامها فياجرا ولا منشطات ولا أي شيء من ذلك، وحتى طعامهم لم يكن دسماً كطعامنا في هذه الأيام، لكنهم عودوا أنفسهم على هذا الباب.

فما دمت أنا لا زلت شباب أتركه على الأمر الطبيعي، والجسم على ما تعود عليه، فلو تركت الجسم يفرز الهرمونات الطبيعية سيشتغل، ولو أدخلت له منشطات من الخارج سيقف، وأنت لا زلت في مراحل الصبا والشباب.

فإذا كبر في السن، وهي الأُخرى كبرت في السن، فيكفي كل شهر مرة أو كل أسبوعين مرة، فإذا أردت أن تأخذ منشط لهذا الأمر يجب أن تذهب لطبيب قلب، وطبيب القلب يكشف ويتأكد أن القلب سليم ويصف لك الجرعة، ويحدد لك عدد النوبات، حتى تحدث العلاقة الجنسية المناسبة لك، وحتى تحافظ على صحتك، وتحافظ كذلك على المودة وعلى الرحمة الني بينك وبين زوجتك.

وهذا هو الإسلام الحنيف.

نسأل الله على أن يرزقنا الوسطية في كل أمورنا، وأن يجعلنا دائماً نتبع نبينا، ونعمل بشرعنا وقرآننا، وأن نكون دائماً وأبداً له ذاكرين، ولنعمه شاكرين ولآياته في أنفسنا وفي خلقه متدبرين، حتى يلحقنا بالصالحين، ويجعلنا من عباده المقربين، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محتى وعلى آله وصحبه وسلم

| الحلقة العشرون       |    |
|----------------------|----|
| فتح أبواب البركة     | ۱س |
| إطالة الأعمار        | ۲س |
| ترك الفضول           | ۳س |
| التائب وماله         | س٤ |
| مجالس الصالحين       | س٥ |
| سلاح الأُمَّة للنهوض | ٦س |

## س١: فتح أبواب البركة ١٩٤

## كيف أفتح أبواب البركة في بيتي؟

هذا السؤال كتما مونين برتر الحقيق قلم مدتر الآخر بركن فاذا كان برتر

هذا السؤال يحتمل معنين، بيتي الحقيقي قلبي، وبيتي الآخر سكني، فإذا كان بيتي قلبي ستكون له إجابة أُخرى، وسنحاول أن نأخذ إجابة واحدة تشمل الإثنين معاً إن شاء الله.

أسباب نزول البركة من الله على قلوب الأتقياء وأجسادهم وبيوتهم وأبنائهم وزوجاتهم وأموالهم، حددها كتاب الله بأنها في التقوى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَأَتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُلَتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١٩١١عوف) لم يقُل الله (لفتحنا عليهم خيرات) لأن الخيرات للكل، ولكن (بركات)، والبركة يعني النمو والزيادة، وهذه كانت الحالة التي كان يعيش فيها أصحاب رسول الله على ويعيش عليها الصالحون حتى في زماننا هذا بفضل الله تبارك وتعالى عليهم.

فالبركة تحتاج تقوى الله في والتقوى فيها كلام كثير، لكن باختصار شديد هي الخوف من الله، والمراقبة الدائمة لحضرة الله، يعنى الإنسان دائماً يشعر أن الله يطلع عليه

٤ ٩ ١ من أراد الإستزادة والتوسع فعلية بكتابنا (علاج الرّزاق لعلل الأرزاق) صغير حجمه كبيرة فاندته.

الحلقة العشرون

(٢.٤)

١٩٣ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٥ من جماد الآخر ١٤٤١هـ ٢٠٢٠/١/٣٠م

ويراه، فإذا كان دائماً يشعر بأن الله يطلع عليه ويراه، هل سيقع في معصية؟! مستحيل، لأنه يحاول أن يستزيد من الطاعات، ليستزيد من رضا الله، ويخشى أن يقع في المعاصي لأنه يعلم أن الله ركال مطلع عليه ويراه.

وما يساعد على نزول البركات من الأعمال التي وجَّهنا إليها سيد السادات هَا الْحافظة على الصلاة حاضراً في جماعة في المسجد على الدوام، قال هَا: { مَنْ صَلَّى لِللَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا فِي جَمَاعَةٍ يُدْرِكُ التَّكْبِيرَةَ الْأُولَى كُتِبَتْ لَهُ بَرَاءَتَانِ، بَرَاءَةٌ مِنْ النَّارِ، وَبَرَاءَةٌ مِنْ النِّفَاقِ } " اللَّارِ، وَبَرَاءَةٌ مِنْ النِّفَاقِ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَاقِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلَقِ اللْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ اللَّهُ الْمُعْلِقُولَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ

الذي يُريد أن يفتح عليه الله، يصلي الصبح في جماعة، ثم يذكر الله حتى تطلع الشمس، وبعد طلوع الشمس بثُلث ساعة يُصلي ركعتين لله، بشرط أن يكون العمل خالصاً لوجه الله، وهذا قال فيه الله الله المنافقة عَبْدٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا إِلَّا ظَهَرَتْ يَنَابِيعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ } ١٩٦٠

وهذه تُظهر صدق الإنسان، إذا كان صادقاً نقول له: عليك بالأربعين، فإذا أتم الأربعين ولم يكتسب شيئاً من الحكمة، نقول له: لا يوجد إخلاص، لأنك ربما تُصلي من أجل أن تأتيك الحكمة، فالصلاة هنا ليست لله، لكن يجب أن تُصلي لله، فإن جاءت الحكمة أو لم تأت لا يهم، لأنني أُصلي لله، فلا بد من تطبيق الإخلاص أولاً، حتى يكون العمل خالصاً لوجه الله، هذه الفرة ما بين صلاة الفجر وشروق الشمس، قال فيها على:

## { اللَّهُمَّ بَارِكْ لِأُمَّتِي فِي بُكُورِهَا } ١٩٧

إذا دعا يكون دعاؤه مستجاب ببركة هذا الوقت، وأي عمل يتم في هذا الوقت يكون مباركاً، فإذا تلا القرآن تكون تلاوة مشهودة مباركة، وإذا ذكر الرحمن يكون ذكر مبارك، ولذلك من يُحيّ هذه الفترة كلها قال فيه .

{ مَنْ صَلَّى الْغَدَاةَ فِي جَمَاعَةٍ ثُمَّ قَعَدَ يَذْكُرُ اللَّهَ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، كَانَتْ لَهُ كَأَجْرِ حَجَّةٍ وَعُمْرَة تَامَّةٍ، تَامَّةٍ، تَامَّةٍ ١٩٨٠

الحلقة العشرون

(٢.0)

٥ ٩ ١ جامع الترمذي ومسند أحمد عن أنس بن مالك رهيم

٩٦٦ مصنف ابن أبي شيبة عن أبي موسى الأشعري الله

١٩٧ سنن الترمذي وأبي داود عن صخر الغامدي رهيه

١٩٨ جامع الترمذي عن أنس بن مالك 🚓

جماعة من أصحاب رسول الله كلَّفهم بغزو قبيلة من قبائل العرب، فعادوا سريعاً ومعهم غنائم كثيرة، فقال رجل: { مَا رَأَيْنَا بَعْثًا أَسْرَعَ رَجْعَةً وَلَا أَفْضَلَ غَنِيمَةً مِنْ هَذَا الْبَعْثِ!، فَقَالَ النَّبِيُّ هَا: أَلَا أَدُلُكُمْ عَلَى قَوْمٍ أَفْضَلُ غَنِيمَةً وَأَسْرَعُ رَجْعَةً؛ هَذَا الْبَعْثِ!، فَقَالَ النَّبِيُ هَا: أَلَا أَدُلُكُمْ عَلَى قَوْمٍ أَفْضَلُ غَنِيمَةً وَأَسْرَعُ رَجْعَةً عَلَيْهِمْ قَوْمٌ شَهِدُوا صَلَاةَ الصَّبْحِ ثُمَّ جَلَسُوا يَذْكُرُونَ اللَّهَ حَتَّى طَلَعَتْ عَلَيْهِمْ الشَّمْسُ أُولَئِكَ أَسْرَعُ رَجْعَةً وَأَفْضَلُ غَنِيمَةً } الشَّمْسُ أُولَئِكَ أَسْرَعُ رَجْعَةً وَأَفْضَلُ غَنِيمَةً }

فهذه ساعة مباركة، وأنا أعلم أن النفس تجعل معظمنا في هذه الساعة ينام، وبالذات في الشتاء، مع أن الليل يكون طويلاً، وكان رسول الله على يقول:

{الشِّتَاءُ رَبِيعُ الْمُؤْمِنِ؛ قَصُرَ نَهَارُهُ فَصَامَ، وَطَالَ لَيْلُهُ فَقَامَ} ```

الليل طويل فمهما نام سيشبع من النوم ....، والنهار قصير فلو صام لن يشعر بجوع ولا عطش ....، لكن ظهر في عصرنا الفيس بوك .... فأفسد علينا طاعة الملك العلام في هذه الأيام، .... فيجلس الإنسان مع الفيس بوك !!!! حتى يفاجأ بأذان الفجر، !!!!! فقضى الليل كله في فساد الفيس بوك، وليته يسلم منه، !!!! لأن معظم المواقع فيها ما يُغضب الله تبارك وتعالى.

لكن المؤمن منظم، فيجعل وقت قليل للفيس بوك، لأنه لن ينتهي، لكن الذي ينتهي من هذه الليلة لا يُعوض، وهل أستطيع أن آتي بليلة غير هذه الليلة وأُعوض فيها هذه الليلة؟ لا، فالليلة التي تمر لن تأتي مرة ثانية إلى يوم القيامة، والنهار الذي يمر لا يرجع مرة أُخرى إلى قيام الساعة.

فأول باب للأرزاق المباركة؛ أن الإنسان يُصلي الفجر في جماعة، ثم يذكر الله، إن كان في مصلاه، أو في بيته، المهم أن أذكر الله، بأن أقرأ كتاب الله، وأستغفر الله، وأصلي على رسول الله حتى بعد مطلع الشمس بثُلث ساعة، وأصلي ركعتي سنة الضحى.

الحلقة العشرون

(٢٠٦)

٩٩ ا جامع الترمذي وتحفة الأحوذي عن عمر بن الخطاب ر

٠٠٠ مسند أحمد والسنن الكبرى عن أبي سعيد الخدري ر

الباب الثاني: أن يحرص الإنسان على أن يكون مطعمه من حلال، لأن المطعم الحلال فيه البركة من الله على الله الملك الحلال فيه البركة من الله الملك المحلال فيه البركة من الله الملك المحلول الم

إذا كان المطعم فيه شبهات، فهذا الذي يحتاج إلى جهاد، حتى تتقوا الشبهات، ومن يتق الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، وشبهات يعني أمر هناك من يُحلله، وهناك من يُحرمه، فماذا أفعل؟ ما دام هم مختلفين فيه أتركه كله، لماذا؟ إمامنا أبو بكر الصديق عليه يقول: ((كنا نترك سبعين باباً من الحلال، مخافة الوقوع في باب واحد من الحرام))

يعني سبعين باب كلهم حلال، وفيهم واحد حرام ولا نستطيع تحديده، فماذا أفعل؟ أترك السبعين باباً، لأنه من الجائز أن هذا الباب الحرام يكون فيه غضب الله، ولن تأتيني البركة من الله على الله المحلة المحلة المحلة الله المحلة الله المحلة الله المحلة الله المحلة الله المحلة الله المحلة المحلة الله المحلة المحلة المحلة المحلة الله المحلة الم

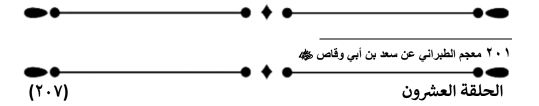
ولذلك دائماً أكرر أن من يحصل على الرزق الحلال في زماننا هذا يكون من أولياء الله، قال الله:

## { أَطِبْ مَطْعَمَكَ تَكُنْ مُسْتَجَابَ الدَّعْوَة }

يدعو الله فيجيبه الله، لأنه حريص على المطعم الحلال.

الباب الثالث: إخراج الزكاة، فإذا كان عنده شيء يستوجب الزكاة، يعني بلغ نصاب الزكاة، فلا بد أن يسارع الإنسان في الوقت الذي حدَّده لنفسه من العام الهجري، لأن زكاة المال أو زكاة التجارة أُحدد فيها لنفسي شهر هجري أُخرج فيه الزكاة كل عام، ولا يجوز شهر شمسي، ولا بد عندما يأتي هذا الشهر أن أخرج ما عليَّ من مال أوجبته عليَّ الزكاة لله عليُّ، إذا كانت زكاة المال، أو زكاة التجارة ٥,٢ %، وإذا كان إنسان عنده زرع أو مزرعة أو غيره، فهذا: ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ مِيَوْمَ حَصَادِهِ ٤ ﴾ (١١٤١١لاسم) يعني يوم الحصاد يُخرج الزكاة التي عليه فوراً لله عليه.

وأكتفي بهذا القدر من أبواب البركة، نسأل الله أن يبارك لنا في أعمارنا وأوقاتنا وأموالنا وأسماعنا وأبصارنا وأجسامنا وأولادنا وزوجاتنا أجمعين.



## س٢: إطالة الأعمار

## هل يطيل الله الأعمار؟

نعم يطيل الله العمر في طاعة الله ....

فنحن جميعاً أمة سيد الأولين والآخرين قال فينا على:

{ أَعْمَارُ أُمَّتِي مَا بَيْنَ السِّتِّينَ إِلَى السَّبْعِينَ، وَأَقَلُّهُمْ مَنْ يَجُوزُ ذَلِكَ }'``

قليل من يموت قبل الستين، وقليل من يظل بعد السبعين، ولكننا نأتي في الآخرة ولنا أعمار طويلة، فمنا من يأتي وله سبعة آلاف سنة، ومنا من يكون له عشرة آلاف سنة، فمن أين تأتي هذه الأعمار؟ من بركة الأعمال الصالحة التي كلَّفنا بَها الله.

ففي كل سنة أعطانا الله ليلة واحدة اسمها ليلة القدر، يُحسب العمل في هذه الليلة بأكثر من ألف شهر، ولم يقُل ألف شهر، ولكن قال: ﴿ لَيَلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنَ أَلَفِ شَهْرٍ ﴾ بأكثر من ألف شهر، ولم يقُل أبو يكون عمله يساوي ألف شهر ..!!!

لكن هناك من يكون عمله أكثر من ذلك أضعافاً مضاعفة إلى سبعمائة ضعف، ويضاعف الله لمن يشاء، فمن أحيا ليلة القدر بصلاة العشاء في جماعة، والصبح في جماعة في العشر الأواخر من رمضان، سيُضاف إلى عمره ثلاث وثمانون سنة وأربعة أشهر على الأقل، وهذه زيادة كل سنة !!!!

فعندما يموت كم تكون الزيادة؟!!.

> وقال ﷺ في عمل قد تركه أكثر أهل زماننا، وهو صلة الرحم: { صِلَةُ الرَّحِم تَزِيدُ في الْعُمْر } ٢٠٣

> > ٢٠٢ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة الله

الحلقة العشرون

 $(Y \cdot A)$ 

صلة الرحم تزيد في العمر، ونحن قد تركناها مع أنها لن تكلفنا شيئاً، وأنا قد أصل الرحم ولو بالهاتف المحمول، فلو خصصتُ كل يوم مكالمة لواحد أو واحدة من أهلي، ماذا يكلفني ذلك؟! لا شيء، حتى أن الأمر قد سُهل علينا، فيمكنني التواصل معهم على الماسنجر، أو على الواتس آب، وغير ذلك، وبذلك أكون قد عملت بصلة الرحم التي أمرين بما رسول الله ، فصلة الرحم تزيد في الأعمار، ولم يحدد وترك التحديد للحميد المجيد ال

إذاً أعمال البر، وأعمال الخير كلها تزيد في عمر الإنسان عند الله، ففارق بين عمر الجسم وعمر الطاعات، فعمر الطاعات يكون أضعافاً مضاعفات عند الله تبارك وتعالى يوم القيامة، نسأل الله أن ينفعنا بذلك أجمعين.

## س٧: ترك الفضول

ما الفضول؟ وكيف أعرف أنني فضولي؟ وكيف أترك الفضول؟

## { مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ } ٢٠٠١

مثلاً يجد شخص يرتدي ساعة، قيقول له: هذه الساعة جميلة جداً، من أين أتيت بحا؟ وهل جاءتك هدية أم اشتريتها؟ وبكم اشتريتها؟ ويفتح حواراً، فما شأنك وهذا الحوار بالمرة، وهكذا قس على ذلك.

والأسوأ من ذلك أن يكون هذا الكلام عندما يزور أحداً في بيته، فيتلصَّص في البيت هنا وهنا، ويقول: هذا الشيء من أين أتيت به؟ وبكم اشتريته؟ ....

الحلقة العشرون (٢٠٩)

٣ • ٢ مسند الشهاب وتفسير ابن كثيرعن عبد الله بن مسعود ر

٤ • ٢ جامع الترمذي وابن ماجة عن أبي هريرة رهيم

القول الساييل

وكأنه تابع للجهاز المركزي للمحاسبات.

مثلاً شخص بنى بيتاً فيقول له: يا فلان كم كلفك هذا البيت؟ وكم ألف طوبة استهلك البناء؟ وكم طن أسمنت؟ وكم طن حديد؟ وكم أخذ منك المقاول؟ لكن يا أخي ما شأنك أنت بذلك؟!! هذه الأمور لا ينبغي أن تكون أبداً بيننا، لأن معشر المريدين هم جمهور أهل الأدب الجمّ، لأنهم تعلموا الأدب من سيد الأولين والآخرين .

الإنسان لا يتدخل مع الآخرين في أي أمر، مثلاً ذهب ليزور صديق له، فيقول: أنا رأيت زوجتك حزينة، هل هناك خلاف بينكما؟ وما هذا الخلاف؟! وهذا كلام لا يصح، إذا كان النبي قد نهى عن ذلك الأمر، فلا شأن لي بذلك، إلا إذا هو حكى لي، وأراد مني أن أتدخل لحل الخلاف، فإذا استطعت أن أحل لا بأس، وإن لم أستطع أقول له من البداية أنا لا أستطيع أن أحل، وأنصحه أن يذهب لأبيها أو أخيها أو خالها لينهوا الخلاف.

فالفضول زاد عن الحد، يقول له مثلاً: كم مجموع ابنك في الثانوية؟ يقول له: كذا، فيقول: وماذا سيدخل؟ يقول: لا أدري، فيقول له: أنا أرى أن تدخله كلية كذا، وأنت ما شأنك؟! وما دخلك في هذا الأمر؟ هو يدخل الكلية التي يستريح لها، لكن أنا أعرض رأيي لو سألوني، وأقول: أولا الكلية التي يريدها الولد، حتى لا يقول: أنتم أجبرتموني على هذه الكلية وأنا لم أكن أردها، وذلك لو حدث شيئاً بعد ذلك، بعد ذلك الكلية التي تستريحون لها، وإذا كنتم تريدون رأيي فكلية كذا أفضل له، ولكن الرأي الأول والأخير لصاحب الشأن، لكن لا أتدخل لأجبر شخص على شيء لا يريده، وقد تحدث له مشاكل مع أبيه وأمه، وذلك بسبب مشورتي.

وأيضاً مثلها لو ذهبت لأزور شخص مريض، فأقول له: أنت كشفت عند مَن مِن الأطباء؟ يقول: عند الطبيب فلان، فيقول: الطبيب فلان هذا لا يفهم شيئاً، أنت تترك دواءه وتذهب للطبيب فلان، لكن أنت ما شأنك؟! لا تتدخل في حياة الآخرين، لأن كل واحد له ما يروق له، ولولا اختلاف الأذواق لبارت السلع، فكل واحد يذهب يشتري ما يريده، ويذهب للمكان الذي يريده، وإن لم يطلب مني المشورة فلا أتبرع بالمشورة، ولكن اجعلها غالية، وعندما يسألني ويُلح على أعطيه المشورة.

الحلقة العشرون (۲۱۰)

فالفضول لا ينبغي أبداً، ومعذرةً حدث هذا الكلام معي أنا شخصياً، كتبت ذات مرة على الفيس أنني أريد أن أبتعد قليلاً عن الخلق، فكتبت أنني سأكون في خِلوة من الفترة من كذا إلى كذا، وأنا أريد الراحة من التليفونات، ومن الرسائل من على الفيس وعلى الواتس وغيره، فكل المقصد كان هذا فقط، فوجدت من يرسل لي: أين الخلوة؟ ولم؟ فما شأنك؟! فلو أخبرتك عن مكانها فستقول: أذهب لأزوره، والثاني سيأتي ليزور، والثالث سيزور، وبذلك لم تعد خلوة، ، هذا أمر لا شأن لك به: ﴿ لَا تَسْعَلُواْ عَنْ أُشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُوكُمْ ﴾ (١٠١١لالله).

لكن بدلاً من أن تسألني ارجع إلى أحوال الصالحين، لِم كانوا يعملون خلوة؟ كانوا يعملون الخلوة لأنه أحياناً يكون بلاءٌ نازل على البلد التي هم فيها، أو الدولة التي هم فيها، فيختلوا ويستغيثوا ويتضرعوا إلى الله ليرفع هذا البلاء عن هذه الدولة، وتُحل هذه المشكلة، وليس من أجل أنفسهم، لأن الصالحين في خلوة وإن كانوا في جلوة، !!! فالسيدة رابعة تقول:

ولقد جعلتك في الفؤاد محدثي وأبحث جسمي من أراد جلوسي فالجسم مني للخليل مؤانس وحبيب قلبي في الفؤاد أنيسي

لأنهم في جمع الجمع وفرق الفرق في نفس الوقت مع حضرة الله تبارك وتعالى، والخلوة الحقيقية قال فيها الإمام أبو العزائم: ((الخلوة خلو القلب من الأغيار)) إذا خلا القلب من الأغيار يكون الإنسان في خلوة.

لكن هذه كانت عُزلة، ولم أكتبها عزلة لأنه لن يفهموها، فقلت خلوة لأستريح لأبي كنت قد أُنهكت وتعبت وعندي رحلة طويلة، فأردت أن أُعطي الجسم حقه من الراحة، فقلت هي خلوة.

والأدهى من هذا أن البعض كتبوا لي، واتصلوا على الهاتف فلم أرد على أحد، فاتصلوا بالبيت وسألوا أهل البيت أين هو؟! ولم هذه الخلوة؟! هل هذا أدب يا أحباب الله ورسوله؟ وهل يليق ذلك بالإخوة الصادقين؟ والأدهى من هذا أن بعضهم يقول لي بعد أن خرجت: نريد أن تعرفنا ما حصل لك في الخلوة؟! شيء غريب!!

فهذا هو الفضول، ولذلك الفضولي لا يمشي في طريق الله نَفَساً ولا أقل، وإن صاحب كُمَّل الصالحين ألف عام، ،،،، لأن الفضول لا يصلح في طريق الله.

## س؛ التائب وماله

### هل يتساوى التائب مع من لا ذنب له؟

إذا صدق التائب في توبته فإن الله ﷺ يتوب عليه أولاً ويطهره، فإذا زاد في الإخلاص دخل في قول الله: ﴿ فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ (١٧الفرقان).

والتائب من الذنب ربما يفوق من لا ذنب له في أمر، لأنه يكون عنده حافز لتعويض الذنب الذي فعله، يعني يريد أن يفعل شيئاً يُعوض هذا الذنب، كما حدث مع أصحاب رسول الله في عندما ذهب وحشي قاتل حمزة عم النبي أسد الله، حيث اتفقت معه هند بنت عُتبه على أنه إن قتل حمزة كان حراً، فتلبَّد في جانب ومعه حربة، وكان يجيد الرمي بالحراب، وليس له مقصد من الحرب إلا قتل حمزة، وضربه بحربته في صدره فخرجت من ظهره وقتل حمزة.

وبعد ذلك كما أخبر عبد الله بن عباس رضي الله عنهما:

{بَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِلَى وَحْشِيِّ بْنِ حَرْبٍ قَاتِلِ حَمْزَةَ يَدْعُوهُ إِلَى الْإِسْلَامِ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ كَيْفَ تَدْعُونِي وَأَنْتَ تَزْعُمُ أَنَّ مَنْ قَتَلَ أَوْ أَشْرَكَ أَوْ زَنَى فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ كَيْفَ تَدْعُونِي وَأَنْتَ تَزْعُمُ أَنَّ مَنْ قَتَلَ أَوْ أَشْرَكَ أَوْ زَنَى يَلْقَ أَثَامًا، يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَانًا، وَأَنَا صَنَعْتُ فَلِقَ أَثَامًا، يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَانًا، وَأَنَا صَنَعْتُ ذَلِكَ فَهَلْ تَجِدُ لِي مِنْ رُخْصَةٍ؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ عَلَى وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ فَقَالَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ فَقَالَ وَحْشِيُّ: يَا مُحَمَّدُ هَذَا شَرْطُ شَدِيدٌ، إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا، فَلَعَلِي لَا أَقْدِرُ عَلَى هَذَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى إِلَّا لَاللَهُ لَهُ لَا أَنْدِلُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِلُ أَنْ اللَّهُ لَا أَنْذِلُ اللَّهُ لَا أَنْ اللَّهُ لَا أَنْ لِللَّهُ لَا أَلْ اللَّهُ لَا أَنْ لِي اللَّهُ لَوْلُ اللَّهُ لِلْ اللَّهُ لَا أَنْ لِي اللَّهُ لَا أَنْ لِللَّهُ لَا أَنْ لِلللللَّهُ لَلْ اللَّهُ لَا أَنْ لَا لَكُولُ اللَّهُ لَا أَلْ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَكُولُ اللَّهُ لَا أَلْهُ لَا أَنْ لَا لَا لَا لَا لَا لَللَّهُ لَا أَنْ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَكُولُ اللَّهُ لَا أَلْهُ لَلْ اللَّهُ لَا أَلْا لَلْ لَا لَا لَهُ لَا أَلْهُ لَا أَلْهَا لَا لَلْهُ لَا أَنْ لَا لَا لَكُولُ لَا أَلْفَالَ لَا لَالَا لَا لَا لَاللَّهُ لَا أَلْهَا لَا لَا لَلْ لَا لَا لَا لَا ل

الحلقة العشرون

(Y | Y)

مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ۗ فَقَالَ وَحْشِيُّ: يَا مُحَمَّدُ، هَذَا أَرَى بَعْدَ مَشِيئَةٍ، فَلَا أَدْرِي يُغْفَرُ لِي أَمْ لَا؟ فَهَلْ غَيْرُ هَذَا؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى: ﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ فَلَا أَدْرِي يُغْفَرُ لِي أَمْ لَا؟ فَهَلْ غَيْرُ هَذَا؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا أَشْفُورُ الزَّحِيمُ ﴾؛ قَالَ وَحْشِيُّ: هَذَا نَعَمْ، فَأَسْلَمَ ﴾ ''

فجاء وتاب، وكان في تفكيره أن يفعل شيئاً يُعوض ما فعله في حمزة، ففي واقعة اليمامة خرج مع الجيش، وكان هناك مسيلمة الكذاب الذي يدَّعي النبوة، وبنفس الحربة ذهب وعينه أن يقتل بَعذه الحربة مسيلمة، ويقول لمن حوله: لعلها تُعوِّض ما صنعته في حمزة عم النبي، فأخذ يتربص حتى رأى مسيلمة ورماه بالحربة، ومات فيها مسيلمة.

ما الحافز الذي دفعه لهذا العمل؟ الشعور بالذنب.

وأيضاً عِكرمة بن أبي جهل، حارب النبي كثيراً، فعندما دخل النبي فاقعاً، خرج عكرمة مهاجرا إلى بلاد الحبشة، لأنه خائف مما عمله في حضرة النبي، فذهبت زوجته لحضرة النبي وقالت له: إن عكرمة فر للحبشة وأنا أطلب منك أن تُؤمِّنه، فقال لها: بشريه وأمنيه، فذهبت له مسرعةً ولحقت به عند شاطئ البحر وهو يتأهب لركوب السفينة ليعبر إلى الحبشة، وقالت له: إن النبي يُعبك وهو ابن عمك، فجاء وأسلم، وأقسم للنبي أن يُكفِّر عن ذنوبه التي فعلها معه بأن يفعل مثلها مع الكفار، فلم يترك غزوة من الغزوات إلا وخرج فيها، ولا معركة حربية بعد عصر النبي إلا وشارك فيها، وظل كذلك حتى معركة اليرموك وكانت بجوار دمشق، وكانت بين الروم والمسلمين، وحارب حرباً لا هوادة فيها، لأنه يريد أن يموت شهيداً، فقالوا له: لم تفعل ذلك ستهلك نفسك؟ فقال: أنا أريد الشهادة حتى تجبر ما مضى من الذنوب، ...

وبالفعل نال الشهادة وحقق بُغيته.

إذاً كما قلت التائب من الذنب قد يكون له حافزاً إلى أن يفعل شيئاً يجبر به ذنوبه، ويُعوض ما فعله، ومثل هذا يقول الله في شأنه: ﴿ فَأُوْلَتَمِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتٍ ﴾ (١٧الفرقان) كل الذنوب التي عملوها سيبدلها بحسنات.

٥٠٥ معجم الطبراني عن ابن عباس رضي الله عنهما

الحلقة العشرون (٢١٣)

ولكن إنسان ليس عليه ذنوب، ولكنه كسول وجامد، يعني مجمد نفسه في طاعة الله على، فمن الأحسن فيهما؟ الأحسن والأفضل التائب من الذنب.

## " " " "

## س٥: مجالس الصالحين

## ما الذي نستفيده من مجالس الصالحين؟

WWW WWW ILED WWW WWW WWW

{ مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ تَعَالَى يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلَّا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْمَلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ } ٢٠٦

ما اجتمع قوم – مثلنا هكذا – في بيتٍ من بيوت الله، يتلون كتاب الله تعالى، ويتدارسونه فيما بينهم، يعني يكون الدرس عن كتاب الله، أو عن حديث رسول الله لأنه تفسير لكتاب الله، إلا ونزلت عليهم السكينة، وهذه واحدة، وغشيتهم الرحمة، وهذه الثانية، وحفتهم الملائكة بأجنحتها من الأرض إلى السماء، وهذه الثالثة، وذكرهم الله تعالى فيمن عنده، وهذه الرابعة، وكل واحدة من هؤلاء تحتاج إلى مجلدات لشرحها.

فالسكينة يقول فيها الله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الفتح) وذكرها الله في القرآن في أكثر من موضع، فالسكينة هي الطمأنينة التي تنزل من عند الله في القلوب، وما فوائدها؟ تكفي الفائدة التي ذكرها الله: ﴿ لِيَزْدَادُوۤا لِيمَننَا مَّعَ لِيمَننِمَ ﴾ (الفتح) تزيد الإيمان عندك، وهل عندنا كبسولات أو حقن أو دواء في الصيدلية يزيد الإيمان؟! لا، لكن الرحمن يزيد الإيمان بالسكينة التي يُنزلها للحاضرين.

٢٠٦ سنن أبي داود عن أبي هريرة الله

الحلقة العشرون (٢١٤)

ولذلك عندما يأتي بعض الأحبة يقول: أنا أتابع الدروس على الإنترنت، وهذا لا مانع منه، لكن لن تحظى بمذا الفضل الذي أشرنا إليه للجالسين في هذه الدروس.

وأيضاً تغشاهم الرحمة، يعني يمتلئون كلهم رحمة من الرحيم على، ومن منا لا يحتاج رحمة الرحيم تبارك وتعالى؟ والملائكة حولنا لمن يرى بعين فؤاده من الأرض إلى عنان السماء، لماذا أتى هؤلاء الملائكة؟ حضرة النبي بيَّن وظائفهم، قال على الله الملائكة؟

{ إِنَّ اللّهِ مَلَاثِكَةً سَيَّاحِينَ فِي الْأَرْضِ فُضُلًا عَنْ كُتَّابِ النَّاسِ، فَإِذَا وَجَدُوا الْقُوامَا يَذْكُرُونَ اللّهَ تَنَادَوْا: هَلُمُّوا إِلَى بُغْيَتِكُمْ، فَيَجِيئُونَ فَيَحُفُونَ بِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ اللّهُ: عَلَى أَيِّ شَيْءٍ تَرَكْتُمْ عِبَادِي يَصْنَعُونَ؟ فَيَقُولُونَ: السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ اللّهُ: عَلَى أَيِّ شَيْءٍ تَرَكْتُمْ عِبَادِي يَصْنَعُونَ؟ فَيَقُولُونَ: تَرَكُنَاهُمْ يَحْمَدُونَكَ، وَيُمَجِّدُونَكَ، وَيَذْكُرُونَكَ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ لَكَانُوا فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ لَكَانُوا فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ لَكَانُوا فَيَقُولُونَ: لَوْ مَأَقُولُ وَنَ يَطْلُبُونَ الْجَنَّةَ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا لَهَا أَشَدَّ طَلَبًا، وَأَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصًا، قَالَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا لَهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأُوهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَيْعُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَبًا، وَأَشَدَّ مَنْهَا تَعَوُّذُونَ مِنَ النَّارِ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: فَيَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَبُاهُ مَنْ لَكُوا مِنْهَا تَعَوُّدُونَ مِنَ النَّارِ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: فَلِ رَأَوْهَا كَانُوا مِنْهَا أَشَدَّ هَرَبًا، وَأَشَدَ مِنْهَا خَوْقًا، وَأَشَدَّ مِنْهَا تَعَوُّذُونَ لَا الْخَطَّاءَ لَمْ يُرِدْهُمْ إِنَّمَا جَاءَهُمْ لِحَاجَةٍ، وَأَشَدُ لَا يَشَعُلُ لَوْ لَلَا الْخَطَّاءَ لَمْ يُرِدْهُمْ إِنَّهَا جَاءَهُمْ لِحَاجَةٍ، وَيَقُولُونَ: هُمُ الْقَوْمُ لَا يَشْقَى لَهُمْ جَلِيسٌ } لَاكَنُوا لَهُ مَا لَالْمَا الْحَطَّاءَ لَمْ يُرِدُهُمْ إِنَّمَا جَاءَهُمْ لِكَاعُوا مَنَا الْعَوْمُ لَو يَشُولُونَ إِلَا الْحَطَاءَ لَمْ يُرِولُونَا الْحَطَاءَ لَمْ يُرِولُونَا الْحَلَاءَ الْمُعَالِقُولُونَا الْمُعَلَّا الْمُعَلِّ الْمُعْولُونَ

ملائكة سياحون، يعني يمشون في الأرض، يبحثون عن مجالس ذكر الله، أو مجالس العلم لأنها تذكرنا بالله في فإذا رأوا قوماً يذكرون الله تعالى، حفُّوهم بأجنحتهم من الأرض إلى السماء، ومعهم أحدث الأجهزة الإلهية في تصوير هؤلاء الجمع، يصورونهم

٧ • ٢ جامع الترمذي ومسند أحمد عن أبي سعيد الخدري رهيم

الحلقة العشرون

(110)

ظاهراً وباطناً، ويسجلون الأصوات بجميع اللغات، وكل من جلس معهم يأخذ ما أعطاهم الله تبارك وتعالى وهو أحكم الحاكمين، فنحن الآن تتنزل علينا السكينة، وتغشانا الرحمة، ويُعطينا الله مغفرة عامة تامة شاملة، ويُؤمِّن لنا ويضمن لنا دخول الجنة، والأمان من النار.

وما الأعظم من ذلك؟ (وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ) فنحن من نكون حتى يذكرنا ربنا وما الأعظم من ذلك؟ (وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ) فنحن من نكون حتى يذكرنا ربنا ويذكرنا ليس بأن يقول فلان وعلان وينادي الأسماء، لكن: ﴿ فَٱذْكُرُونِيَ أَذْكُرُكُمْ ﴾ (١٥٠ البقرة) أنا جالس هنا وأشكو من داء، إن كان ظاهراً أو باطناً، فيذكرني بالشفاء من هذا الداء، أو جلست هنا مع الذاكرين الله كثيراً والذاكرات، والحياة ضيقة عليً، والأرزاق لا تكفيني، فيذكرني بسعة الأرزاق.

أو أنا أحاول مع ابني أو ابنتي للمحافظة على أداء الصلاة، ولا أستطيع، فعندما أذكر الله هنا، فإنه يذكرني بأن يهدي لي ابني أو ابنتي أو زوجتي أو ما أشاء.

أو أتمنى في العمل أن أحصل على درجة كذا أو منصب كذا، وهم في العمل معترضين، وهذا يريد أن يعطلني، وهذا يريد أن يضربني، فعندما أتذكر هذا الكلام وأنا في مجالس ذكر الله، فرب العزة يذكرني فيقضي لي مصلحتي، ولا يستطيع أحدٌ في الأرض أو في السماء أن يُوقف فعل الله تبارك وتعالى.

فأي شيء أشكو منه أذكره وأنا في مجالس الصالحين، فيقضيه الله في طرفة عين وأقل، لأن الله كل يذكر كل الجالسين بقضاء حوائجهم التي يطلبونها بصدق من رب العالمين تبارك وتعالى، ولكن بشرط أن لا يكون في هذه الحوائج ضرر .... لأحد من عباد الله.

فأنا في مجلس من مجالس الصالحين وأريد أن يأخذ الله فلان، أو يريد أن يُمرض الله فلان، أو أن يُفقر فلان، ولا يجوز هذا مع الله ، فهو يستجيب لك في الأمور الخيرة التي تريدها، قال على:

{ لَا يَزَالُ يُسْتَجَابُ لِلْعَبْدِ مَا لَمْ يَدْعُ بِإِثْمِ أَوْ قَطِيعَةِ رَحِمٍ }^``

۲۰۸ صحیح مسلم عن أبي هریرة الله
 ۲۰۸ صحیح مسلم عن أبي هریرة الله
 الحلقة العشرون

فلو دعا على إنسان أن يفعل الله به كذا وكذا من الذنوب، فلا يستجيب الله لهذا المدعاء ولا ينظر لقائله، وهذا يحدث كثيراً من السيدات بصفة خاصة، واحدة منهن حدث بينها وبين أُخرى مشادة أو أي أمر من الأمور، فتقول لها: ربنا يجعل أولادك يقطعوك، ولا يزوروك، وهذه دعوة قطيعة رحم، فهل تستجاب هذه الدعوة؟ لا، بل ويُعاقب قائلها، لأن النبي نهى عن قولها.

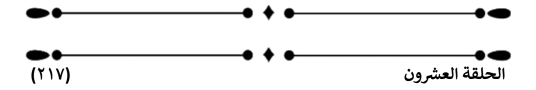
أو يدعو على فلان ويقول: إلهي يا فلان تفعل كذا وكذا من الذنوب، وهذا أيضاً لا يجوز، لكن ندعوا بالهداية، ولا ندعو بالإثم وقطيعة الأرحام كما أمر الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

نفرض أن واحد أساء لي زيادة عن الحد، فأدعو كما علَّمنا الله في القرآن، وأقول: ﴿ وَأُفَوِّضُ أُمْرِكَ إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْعِبَادِ ﴾ (١٤ عام) يا رب أنا فوضت لك أمري، وقال الله بعدها: ﴿ فَوَقَنهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ (١٤ عام) فمهما يعملون لا تخاف لأنك في أمان الله: ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١٤ عام) وإذا أردت أن أريح نفسي أقول: اللهم اكفنيهم بما شئت وكيف شئت.

لكن أدعو على مؤمنين موحدين وأقول: اللهم اهدم بيوهم، اللهم زلزلهم، اللهم قصِّر أعمارهم، فهذا الكلام لا يجوز.

ولذلك أنا أعجب عندما أسمع هذا الكلام من المؤمنين والمؤمنات، فإما أن ندعوا بالهداية، أو ندعوا بالكفاية، فيكفيني الله بما شاء وكيف شاء، وأنا عندما أترك حرية التصرف لله أفضل من أن أختار أنا وسيلة، لأن الله يختار لي الأفضل والأحسن في الدنيا والآخرة .... لأني عندما أختار وسيلة، ربما تكون رذيلة عليَّ ومصيبة عليَّ، فأفوض الأمر إلى الله، وأكتفى بكفاية الله عليُّ.

فهذا حديث واحد ذكره حضرة النبي في مجالس الصالحين، ولو استعرضنا بقية الأحاديث، سنظل جالسين طويلاً ولا ننتهي من فضل الله تبارك وتعالى على الجالسين في مصاحبة الصالحين، فنكتفى بهذا القدر.



#### س، سلاح الأُمَّة للنهوض

#### ما الذي تحتاج إليه الأمة في هذا الزمان لتستعيد مكانتها؟ هل بالمال أم السلاح؟

بالإثنين معاً ...

لأن السلاح لا يأتي إلا بالمال!

فلو لم يكن معى مال، فكيف أحصل على السلاح؟ والله قال لنا:

﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ (١٦١٧نف ال)

- قوة العلم ..
- وقوة الأجساد والصحة ..
  - وقوة العدد ...
  - وقوة المال ...
  - وقوة السلاح ...
- وقوة التكنولوجيا الذكية الموجودة في هذا الزمان ..

لأنها حرب آخر الزمان التي ربما نحضرها لأنها عن قريب ٢٠٩، والتي سيكون فيها نهاية اليهود، والتي قال فيها على:

{ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تُقَاتِلُوا الْيَهُودَ، حَتَّى يَقُولَ الْحَجَرُ وَرَاءَهُ الْيَهُوديُّ: يَا مُسْلِمُ هَذَا يَهُوديُّ وَرَائِي فَاقْتُلْهُ } ٢١٠

هذه الحرب ما أساسها؟

ليس عندنا التكنولوجيا التي عند أمريكا ولا الدول الأوروبية، ولا أسلحتهم، ولا

٢٠٩ من أراد التفصيل في هذا الموضوع فليرجع إلى كتابنا ( بنو إسرائيل ووعد الآخرة).
 ٢١٠ البخاري ومسلم عن أبي هريرة

(Y | X)الحلقة العشرون قوقهم الضاربة، لكن الله كل بقدرته سيسبب حرباً بين الشرق والغرب، بين روسيا وما يتبعها، وأمريكا وما يتبعها، فينشغلون ببعضهم، فمن الذي يدافع عن اسرائيل في هذا الوقت؟ لا أحد.

وبعد ذلك ماذا نفعل؟

علينا أن نتعلم جيداً الحرب الالكترونية، والتي هي باختصار سلاح الهكرز، فتدخلون على البرامج التي تشغل كل ما عندهم من تكنولوجيا ويتم تعطيلها، فإذا تعطلت البرامج التي تُشغل الكهرباء، سيعيشون في ظلام تام، وإذا تعطلت البرامج التي تشغل الدبابات، فكيف تشتغل؟ وهم كل شيء عندهم يعمل الكترونيا، فإذا أرادوا تشغيل الطائرات لتطير، فكل الطائرات تطير ببرامجهم الالكترونية، فإذا وقفت هذه القوة الالكترونية فمن الذي يشغلها؟

لا يوجد أحد، ولن تعمل الطائرات، وهذا يوقف الحياة عندهم توقف تام، ستذهب أنت وأنا على الجنود الواقفين على الحدود ومعك سكين أو خنجر فستغلبه، لأن سلاحه لا يعمل.

فنحن الآن نحتاج إلى كل القوى:

﴿ فَوَقَنهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواْ ﴾ (١٤٤١هـ).

وماذا أيضاً؟ قال:

﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾ (١٦٠ لانفال)

وهي الطائرات والصواريخ لأنها أصبحت مكان رباط الخيل: ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (١٦٠ لأنفال) وهذه الأمور تحتاج إلى المال، قال ﷺ:

{ نِعْمَ الْمَالُ الصَّالِحُ مَعَ الرَّجُلِ الصَّالِحِ } ٢١١

لأنه سينفقه فيما يحبه الله ويرضاه، وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُحَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

۲۱۱ صحیح ابن حبان عن عمرو بن العاص 🐔

الحلقة العشرون (٢١٩)

### الحلقة الحادية والعشرون٢١٢

| فيروس كورونا          | ۱س |
|-----------------------|----|
| الذكر الكثير          | ٣س |
| أدب المؤمن عند البلاء | س۳ |
| كرامة الموت           | س٤ |
| العقبة                | س٥ |
| أنواع الغيوب          | ٦س |

#### س۱: فيروس كورونا

انتشرت فيديوهات ومقالات على النت تقول: أن فيروس كورونا ورد ذكره في القرآن والسُنَّة النبوية، فهل هذا الأمر صحيح؟ وهل المسلمون معرضون للإصابة به؟

النصيحة الصحيحة من البداية أن لا نستقي معلوماتنا من وسائل التواصل الاجتماعية كالفيس بوك وغيره، فإن أكثرها معلومات خاطئة، وإنما نأخذ معلوماتنا من الجهات الرسمية المعتمدة، فإذا كانت معلومة صحية كهذا الفيروس، إما أن نأخذها من منظمة الصحة العالمية، وإما من الهيئات الصحية العالمية المعتمدة، كهيئة الصحة الأمريكية، أو على الأقل وزارة الصحة المصرية، فنأخذ المعلومات من مصدرها، وهكذا قس على ذلك بقية المعلومات، لأن الفيس بوك ينشر الغُثاء مع الصحيح، ويحذرك ويقول لك: إياك أن لا تبلغ، فإن نشرت ستأخذ أجر كذا وكذا، وإن لم تنشر سيحدث لك كذا وكذا، وكل هذه أمور غريبة وعجيبة تدل على جهل المستخدمين لهذا البرنامج.

القرآن الكريم ليس فيه كلمة كورونا، ولا النبي الله ذكر هذه الكلمة، فكيف يكون في القرآن والسنة؟!! لكن ممكن أن نأخذها بشكل آخر، فالمعلومة العلمية أن البيئة التي تحتضن هذا الفيروس هي الحيوانات آكلة اللحوم، وكذلك الطيور آكلة اللحوم، ولذلك هم في البداية قالوا: الخفاش، والخفاش لا يأكل اللحوم، لأن هؤلاء

٢١٢ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٣ من رجب ١٤٤١هـ ٢٠/٢/٢٧ م

الحلقة الحادية والعشرون

الأقوام يأكلون اللحوم نيئة، فيصيدونها ويأكلونها بدون تسوية.

ونحن نعلم جميعاً أن اللحوم النيئة كلها جراثيم وميكروبات وفيروسات، فمن يأكل اللحوم النيئة أو يأكل الدم لأن الدم هو المسار لكل الجراثيم والميكروبات والفيروسات.

والإسلام حفظنا من كل هذه الأوبئة، لأنه حرَّم علينا أكل الحيوانات آكلة اللحوم، فنهى عن أكل الحيوانات آكلة اللحوم، كالأسد والفهد وغيرها، وكذلك نحى عن الطيور ذات المخالب والتي لها أسنان بارزة، وهي أيضاً تأكل اللحوم كالصقور والنسور وما شابه ذلك.

إذاً الإسلام نهانا عن أكل الطيور والحيوانات آكلة اللحوم:

إذاً إذا كان الرسول والقرآن ذكرا هذا الفيروس فيكون قد ذكر ضمناً، هو وكل الفيروسات التي على شاكلته، كإنفلونزا الخنزير، وإنفلونزا الطيور، وكل هذه الأشياء فصيلة واحدة، كيف؟ بأنه حرم علينا أكل الحيونات والطيور آكلة اللحوم، وحرَّم علينا كذلك الدم.

وهناك معلومة ربما لم يتعرض لها أحد المتعرضين لهذا الوباء، فالعالم الخارجي لم يكتف في الحرب بالأسلحة التقليدية، فاخترع الأسلحة الذرية، واخترع الأسلحة الهيدروجينية، واخترع أخيراً الأسلحة البيولوجية، وهي أخطر أنواع الحروب التي تجري الآن، حيث يعمل حتى يعثر على فيروس ككورونا هذا، ويعمل له في المعامل عمليات تكاثر، وفي أثناء قيامه بعمليات التكاثر يدرس أطواره ويستخرج لقاح مضاد له، ويستخرج أدوية تقتله، حتى ينشر هذا الميكروب أو هذا الفيروس في العالم، وبعدها يبيع الدواء والأمصال للدول الفقيرة أمثالنا ... ولعلكم تذكرون أن لحظة انتشار إنفلونزا

يد القول السّايك

الطيور، من الذي تضرر منها؟ نحن الدول الفقيرة، فسارعنا فوراً ونزلنا إلى المزارع وذبحنا كل ما فيها من طيور، واستوردنا بمليارات الجنيهات أمصال.

الحروب البيولوجية موجودة بين الدول الكبرى، ونحن عندنا في منطقتنا إسرائيل تستخدمها ضد الدول العربية، فأحياناً تعمل فيروس يصيب الثروة الحيوانية كلها، مرة بالحمى، ومرة بشيء آخر، وتدخله بطريقة غريبة قد لا نفطن إليها، فذات مرة أدخلوا فيروس قضى على كل ثروة النحل عندنا في مصر، وهذه هي الحرب التي يشتغلون بها الآن، ونحن قد لا نفطن عليها.

أحدث الآراء في العالم الآن أن كورونا فيروس صنعته الصين في المقاطعة التي انتشر فيها، لأن هذه المقاطعة من المقاطعات المتقدمة جداً في العلم، لماذا؟ لأنهم يرون الشركات الأمريكية والأوروبية محتكرة للأمصال ومحتكرة للأدوية، فخلَّقوا هذا الفيروس، ولكن أفلت منهم الزمام، ولم يستطيعوا السيطرة، حتى يكسروا هيمنة الدول الأوروبية والأمريكية في بيع الأمصال وبيع الأدوية للفقراء أمثالنا.

ومن الذي يشتري؟ نحن، لكن هم لا يشترون، لا هؤلاء ولا هؤلاء، ونحن نفعل أشياء ما أنزل الله بحا من سلطان، فبلاد تسارع إلى غلق المدارس، وبلاد تسارع إلى منع السفر نهائياً، وبلاد تسارع إلى منع شعيرة من شعائر الله، ولماذا كل هذا؟ خائفين أن يُصابوا بهذا الفيروس ... وكيف يأتينا الفيروس؟

هذا الفيروس لا ينتقل عن طريق المصنوعات (لأنه لا يعيش عليها إلا لساعات)، فالمصنوعات التي تأتينا من الصين في النهاية لا تنقل الفيروس، فمصدره الفعّال من الأحياء، من حي لحي، وهذه الوسيلة الفعالة لانتقاله، لكن هذه الآلات والأدوات لا يعيش على سطحها (إذا تلوث) إلا لوقت محدود أقل بكثير جدا من فترة نقل المنتج.

وهناك رواية أُخرى أن أمريكا هي التي اخترعت هذا الفيروس وصدَّرته للصين، لأنها وجدت أننا كلنا متجهين للصين ونستورد منها كل ما نحتاجه، فأرادت أن تقضي على القوة الإقتصادية للصين، ومن الذي يستطيع الآن أن يذهب للصين ليجلب بضاعة منها؟ لا أحد.

فهذه روايات ولا نعرف ما الصحيح، نسأل الله على أن يحفظنا من مكرهم ودهائهم، والله قال فيهم: ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتُزُولَ مِنْهُ ٱلْحِبَالُ ﴾ (٤١ ابراهم).

الحلقة الحادية والعشرون

(۲۲۲)

القول السايد

البعض يقول على الفيس بوك أن شرب الينسون يقيك من الإصابة بهذا الفيروس، فعرضنا هذا الأمر على الجهات الطبية، فقالوا: وما علاقة الينسون بهذا الفيروس؟! فالينسون يساعد على الهضم، ويساعد على تليين الطبيعة، ويساعد فعلاً على زيادة المناعة، لكن لا شأن له بهذا الفيروس، فهذه معلومات يذيعونها ويشيعونها ليبيعوا الينسون!، لكننا لا بد أن تكون معلوماتنا مدققة وصحيحة من جهات صحيحة.

وبعض المسلمين الذين لا يفقهون دين الله يقول: الصينيون لأنهم اضطهدوا المسلمين في المقاطعة التي عندهم، نزل عليهم عقاب من الله، لكن إذا كان هذا عقاب من الله للصين، فلماذا انتشر في إيران؟! ولماذا انتشر في الكويت؟! ولماذا انتشر في البحرين؟! هل هؤلاء أيضاً آذوا المسلمين الذين عندهم؟! هم مسلمون، فليس بهذا تُفسر وتؤول الوقائع في الإسلام، وهذا أمر نتيجة الجهل الشائع بين المسلمين.

صحيح أننا كلنا أولياء لله، لكن كل واحد منا يظن نفسه ولي وله كرامات، كيف؟ حدث بينه وبين أحد خلاف، وهذا الرجل جاءته كارثة أو مصيبة، فيقول: لأنني دعوت عليه فحدث له كذا وكذا!.

وهل يوجد واحد منا راض عن اليهود؟

لا، فادعوا الله لعله يستجيب، لكننا ندعو طوال العام، وفي الحرمين، وفي ليلة القدر، وفي كل مكان، فأين الاستجابة؟ الاستجابة ستتم ولكن إذا عملنا بقول الله:

﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسۡتَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ (١٦٠لا فالله) لكن هل أعتمد على الدعاء بدون الأخذ بالأسباب؟ لا.

وأخذوا هذه باب، وبدلاً من أن يُطبقوها على الأفراد طبقوها على الدول!!

فبورما فعلت في المسلمين أكثر مما فعلته الصين، فأين العقاب الذي نزل على بورما؟! والهند كما ترون ماذا يفعلون في المسلمين، فماذا حدث لهم؟

لا شيء!!!، فليست هذه حُجة نقولها، لأننا لو قلناها سيعيرونا بشيء لن نقدر أن نرد عليه، هل غضب الله عليكم بسبب ما حدث في سوريا وما حدث في العراق وما حدث في ليبيا وما حدث في الصومال؟! فيكون حُجة لا ينبغي الأخذ بما ولا ذكرها أبداً، وإنما هذه أسباب، والله على هو مسبب الأسباب على.

هذا باختصار بالنسبة لفيروس كورونا:

نحن نريد أن نهتم بالوقاية منه جماعة المسلمين، والآداب الإسلامية التي سنَّها لنا سيد الأولين والآخرين الله الله الأولين والآخرين

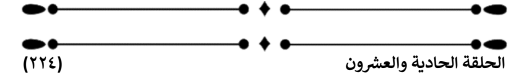
أن الإنسان دائماً قبل ملامسة أي شيء يغسل يديه بالماء والصابون جيداً، وبعد أن ينتهي من عمل أي شيء لا بد أن يُطهِّر يده، إما بالماء والصابون مرة أُخرى، وإما بالمناديل المبللة، ولسيت المناديل المعطرة، ولكن المناديل المبللة بالديتول الذي يُطهِّر اليد قبل أن أضع يدي على أي عُضوٌ من أعضاء وجهي، لأنني لو لم أغسل يدي ووضعهتا على الأنف، فسيدخل الفيروس، وحتى لو غسلت بعد ذلك فلن يفيد، ولو وضعت يدي على العين سيدخل الفيروس، ولو وضعت يدي على الفم أيضاً سيدخل الفيروس، لل يدي على العين الميروس، ولو وضعت يدي على الفم أيضاً سيدخل الفيروس، لا بد أن أطهر يدي.

و الكورونا نوعٌ من الأمراض الفيوسية التى تصيب الجهز التنفسى ويتشابه مع بعض أنواع الإنفلونزا، لذلك من كان عنده أي نوع من الإنفلونزا، ومن علامتها أن الإنسان يجد عنده إرتفاع فى درجة الحرارة أو حرارة شديدة، وضيق في التنفس، وقد يكون ضيقٌ أيضاً في الصدر، فعليه أن يلبس كمامة واقية ...

أما إذا صلى في بيت الله (إن كان ضروريا لازما) فلا بد أن يحضر معه مصلًى صغير يضعه في موضع سجوده، حتى إذا جاء آخر وصلى مكانه لا يُصاب بالفيروس من هذا المكان، ونُجفف أعضاءنا جيداً بعد الوضوء، ولا يحاول أن يعطس أو يكح في وجه أخ من إخوانه المسلمين، فيعطس أو يكح إما بمنديل، فإن لم يكن معه منديل يرفع يده ويضعها على فمه، حتى يقى إخوانه المسلمين من هذه العدوى.

وسنركز في هذه الفترة والآنات على الأدوية التي تقوي المناعة، وهي فيتامين د، وفيتامين سى وهو فى الليمون، أو البرتقال والجوافة أكثر، فهي تجعل الجسم لا يتأثر بسرعة إن حاول الميكروب أو حاول الفيروس أن يخترقه.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يُحصِّن المسلمين أجمعين من هذا الداء ومن كل وباء.



#### س٢: الذكر الكثير

ما معنى حديث النبي ﷺ: {أَكْثِرُوا ذِكْرَ اللَّهِ حَتَّى يَقُولُوا مَجْنُونٌ} ٢١٣؟ الجواب ﴿ ﴿ الْجَوْلِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ الْمُحَالِ

هذا الحديث وجهه أن الناس صنفان، صِنفٌ مشغولٌ بالله، وصِنفٌ مشغولٌ بدنياه: فالصِنف المشغول بدنياه عندما يروا شخصاً قائماً بأوامر الله ومسارعاً إلى ذكر الله، ويتلو كتاب الله آناء الليل وأطراف النهار، يقولون عنه أنه رجلٌ مجنون، لأن المجنون في نظرهم الذي يلتفت عن الدنيا !! لكن مرحباً بهذا الجنون الذي يجعل الإنسان غير مغبون يوم يلقى مولاه، وإنما سيكون له الرفعة والعُلو في الدار الآخرة، وفي الدنيا أيضاً عند الله في وأذكر في هذا المجال أن سيدي أحمد البدوي فيه، وكان من أهل الجذب، ولكن جذبٌ عن مشاهدات، يعني القلب كما قال عمر بن الخطاب في: ((يا علي إن القلوب إذا صفت رأت))، فكان يرى العوالم العُلوية، فيغيب بها، ويندهش عند مشاهدتما عن نفسه وعن كل من حوله، فكان أحياناً يقف بالساعات الطوال، لا يجلس ولا يأكل ولا يشرب ولا يتكلم مع أحد، مشغولاً بهذه المشاهدات العلوية.

فاهمه نفرٌ من علماء الظاهر، وعلماء الظاهر هم الواقفون عند الأعمال الشرعية ولم يعملوا بها، ولم يرثوا الأحوال النورانية، وشكوه إلى السلطان الظاهر بيبرس على أنه سيُفسد من حوله من الناس، لأنه تارك للشريعة، وزادوا في وصفه فقالوا: إنه جاسوس للفاطميين، وكان السلطان عاقلاً، فجاء بشيخ الإسلام في وقته واسمه الشيخ ابن دقيق العيد في، وأمره أن يُشكِّل لجنة ويختبر هذا الرجل ... فجمع ابن دقيق العيد كبار العلماء وجلسوا وتشاوروا، فقالوا: نختبره في عقيدته وهذه التي ستبين، ونرسل له أحدنا يختبره في كتاب كان مشهوراً في علم التوحيد اسمه كتاب (الشجرة)، وحددوا له عشرة أسئلة، واختاروا الشيخ عبد العزيز الدريني ليذهب إلى طنطا ويمتحنه، فذهب الشيخ الدريني فوجد سيدي أحمد البدوي واقفاً مشدوهاً وينظر إلى أعلى، وكل من حوله مشدوهاً مثله، فقال في سرّه: ما أرى إلا مجنوناً حوله مجموعة من المجانين، فالتفت إليه سيدي أحمد البدوي وقال له:

مجانين ولكن سرَّ جنوفهم غريبٌ على أعتابه يسجد العقل يا عبد العزيز جئت تمتحنى وفي كُمِّك كتاب الشجرة، أما السؤال الأول وهو كذا

٢١٣ مسند أحمد عن أبي سعيد الله

الحلقة الحادية والعشرون

(270)

فإجابته كذا، وأما السؤال الثاني فهو كذا وإجابته كذا، إلى أن أنهى العشرة، ثم قال له: وقل لشيخك ابن دقيق العيد إن مصحفك الذي تداوم على تلاوة القرآن فيه، فيه خطئان، الخطأ الأول في سورة طه وتصويبه كذا، والخطأ الثاني في سورة يس وتصويبه كذا! .. ما هذا؟!! هذه علوم اسمها علوم الكشف، والتي يتفضل بما الله على الصالحين، والكشف يعني المشاهدات، فعندما يكون الإنسان مشغولاً بالله، ويعيب عليه هؤلاء الكشف يعني المشاهدات، فعندما يكون الإنسان مشغولاً بالله، ويعيب عليه هؤلاء الجهلاء فماذا يصنع؟ لا يتأثر بهذ الكلام، فقد قالوا هذا الكلام عن سيدنا رسول الله المجهد والقموه بالجنون: ﴿ نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ فَي مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ فَي الله ولا يمشي على أهواء أهل الدنيا فإنم يصفونه بذلك، ولكن هذا لا يؤثر فيه، لأنه يرى من بشائر الله الله الله ما يجعله فإنه والقرب من الحميد الجيد الله .

#### س٣: أدب المؤمن عند البلاء

ما أدب المؤمن عند نزول البلاء؟

وعدنا الله على هذه الدار، واسمها دار إمتحان: ﴿ ٱلَّذِى حَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِيَبَّلُو كُمْ ﴾ (١١١٤) ويبلوكم يعني يختبركم، أو يمتحنكم، وفيم يمتحننا؟ ذكر مواد الإمتحان: ﴿ وَلَنَبَّلُونَكُم بِشَى مِن ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِن ٱلْأَمُوالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ ﴾ (١٥٠١المَةَ هذه أنواع البلاء التي ذكرها تعالى، وماذا نفعل يا رب؟ ﴿ وَيَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ فأول شيء الصبر عند نزول القضاء، مع الأخذ بكل ما في وسعي من الأسباب لدفع القضاء، فليس معنى الصبر أن أسكت كما يحدث من بعض الجاهلين عندما يمرض يقولون له: هيا نذهب بك للطبيب، فيقول: لا، لو أن الله كتب لي الشفاء سأشفى بدون طبيب، فهل هذا الكلام يتماشى مع السنة النبوية؟ لا، لقوله هي:

{ يَا عِبَادَ اللَّهِ، تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً } ٢١٤ وقد يكون في آخر حياته وينتظر الموت ويقول: لا داعي أن أذهب لطبيب أو

الحلقة الحادية والعشرون

(۲۲٦)

٤ ٢ ١ جامع الترمذي وسنن أبي داود عن أسامة بن شريك عليه

القولالسايل

آخذ دواء فأنا أنتظر الموت، وما المانع؟! فأنا لو عشتُ ساعة واحدة في الدنيا أعيشها في راحة أفضل من أن أعيشها في عناء وبلاء، فما دمت أنا في الدنيا لا أترك الأسباب.

فيصبر، ويأخذ بالأسباب، ويأخذ بسبب الأسباب وهو الدعاء، فأي أمر تريد أن يحققه الله لك في الدنيا فعليك بأمرين إثنين، تأخذ بالأسباب ومعها الدعاء، فإذا أخذت بالأسباب وذهبت للطبيب واشتريت العلاج، ولم ترجع إلى الله ولم تدعو الله، فتكون كالطائر الذي يطير بجناح واحد، وإذا أخذت بالدعاء وتركت الأسباب فأيضاً نفس الأمر، لكن لا بد أن تأخذ بالإثنين معاً، أسعى إلى رزقي وأدعو الله ليجعل البركة في رزقى، فالدعاء لن يزيد الرزق، ولكن يجعل البركة فيه، والبركة يعنى الزيادة، فيزيد هذا الرزق عن طريق الدعاء، وهكذا أي أمر يحتاج المؤمن إلى إنجاحه لا بد فيه من الأخذ بالأمرين معاً، يأخذ بالأسباب ثم يدعو حضرة الكريم الوهاب ه وهذا لا بد أن ينجح قصده، ويبلّغه الله عَيْلُ أمله.

الأدب الآخر أن لا يشتكي الله إلى خلقه! كثير من الناس الآن يقول: لماذا أنا يا رب اخترتني وابتليتني بكذا وكذا؟ وفلان لا يصلى ولا يقوم بأي طاعة من الطاعات ووسعت عليه الأرزاق، وباركت له في صحته وفي أولاده، ومثل هذا لا يرى إلا الظاهر، لكن لو تعمقتُ قد أجده يعيش في جهنم وأنا لا أدري، لأننا ننظر للمظاهر فقط.

هل يوجد إنسان في الدنيا كلها من أولها إلى آخرها قديماً أو حديثاً يخلو من بلاء؟ لا يوجد، ولكن منهم من يصبر ويشكو إلى الله ويأخذ بالأسباب، ولا يُحدِّث خلق الله بما ابتلاه به الله ... لأبي عندما أُحدِّث الخلق، ماذا سيصنعون لي؟ إن كانوا أعداء سيشمتون فيَّ، وإن كانوا أودَّاء سيقولون لا بد أنك أخطأت في شيء، أو تركت شيء، ويؤنبوني ويوبخوني، لا هؤلاء يستطيعوا أن يرفعوا عني البلاء، ولا هؤلاء يستطيعوا عمل شيء في هذا البلاء، فلمن أشتكي؟ لله ﴿ ولذلك احفظوا هذا الحديث وعوه واعملوا به، فإن من عمل به كان من كُمَّل الصالحين، قال ﷺ:

#### { مِنْ كُنُوزِ الْبِرِّ كِتْمَانُ الْمَصَائِبِ } ٢١٥

من كنوز البر أن تكتم المصائب، فماذا يصنع لك الذين تقول وتشتكي لهم؟ لا

٥ ٢ ٢ شعب الإيمان للبيهقي ومسند الروياني عن ابن عمر رضي الله عنهما

الحلقة الحادبة والعشرون

(YYY)

الله يغ ضب إن تركت سواله وبُنيَّ آدم حين يُسأل يغضب

فلِمَ أذهب لمن يعبس في وجهي، أو الذي يقول لي كلمات جارحة أو مؤلمة أو فيها تأنيب؟ وأترك باب العزيز الحميد الذي إن قلت: يا رب، يقول: لبيك عبدي، لك ما تريد عندي.

### سع: كرامة الموت

هل يُوجد عمل يرزقني الله به الموت والدفن في البقيع؟ وأيهما أكرم عند الله، الموت في مكة أم في المدينة؟

صحيح أن الموت في مكة والمدينة شرفٌ لا يعادله شرف، لقوله هلك:

{ أَنَا أَوَّلُ مَنْ تَنْشَقُّ عَنْهُ الْأَرْضُ، ثُمَّ أَبُو بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرُ، ثُمَّ آتِي أَهْلَ الْبَقِيعِ فَيُحْشَرُونَ مَعِي، ثُمَّ أَنْتَظِرُ أَهْلَ مَكَّةَ حَتَّى أُحْشَرَ بَيْنَ الْحَرَمَيْنِ } ٢١٦

لكن من هم أهل البقيع؟ ومن هم أهل مكة؟ الصالحون والعارفون قالوا: إنَّ من الناس من يضعه البشر في البقيع، وتحمله الملائكة وتلقيه خارج البقيع، ومن الناس من يُلقيه الناس في حُفرة في أقصى الأرض، وتحمله الملائكة وتدفنه بالبقيع.

٢١٦ جامع الترمذي والحاكم في المستدرك عن ابن عمر رضي الله عنهما

الحلقة الحادية والعشرون

(XYX)

وهل كل إنسان يوضع في البقيع يكون من أهل البقيع؟ لا، فأهل البقيع مذكورين في قول الله: ﴿ مُحَمَّدٌ كُرْسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ مَ ﴾ (٢٩ الفتح) كل الذي تحقق بهذه الآية يدخل في هذه العناية، فيكون مع سيدنا رسول الله هذه ورسول الله هذه العناية، فيكون مع سيدنا رسول الله لم يقُل: الذين معه في مكة أو في المدينة أو في من بدء رسالته إلى انتهاء الدنيا، لأن الله لم يقُل: الذين معه في مكة أو في المدينة أو في زمانه أو في عصره، ولكن الذين معه في هذه الأوصاف القرآنية، سيكونون معه حتى ولو دُفنوا في أقصى بقاع الأرض.

ولذلك ورد عن أصحاب رسول الله الذين دُفنوا في بقاع الأرض المختلفة، في مصر وغيرها، أنهم إذا دُفنوا في مكان، كانوا نوراً لأهل هذا المكان.

فلا بد أن يتوزع النور، ولا يكون في مكان واحد، وإلا كنا نجدهم كلهم يحرصون على المدينة حتى يموتوا فيها، لكنهم يعرفون أنهم في المدينة وهم في المكان الذي هم فيه.

لأن المدينة هي مدينة رسول الله المعنوية النورانية، لا المدينة المبنية بالأحجار والرمل وما شابه ذلك.

### س٥: العقبة

يقول الله تعالى: ﴿ وَمَآ أَدۡرَنكَ مَا ٱلۡعَقَبَةُ ﴿ فَكُّ رَقَبَةٍ ﴿ وَمَاۤ أَدۡرَنكَ مَا ٱلۡعَقَبَةُ ﴿ فَمَا الْخِمَان؟ العقبة؟ وكيف يفُك الإنسان رقبة وقد انتهى الرق في هذا الزمان؟ العقبة؟ وكيف يفُك الإنسان رقبة وقد انتهى الرق في هذا الزمان؟ العقبة ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

العقبة التي تمنع الإنسان من دخول الجنة أن يفك رقبته من الشهوات والحظوظ والأهواء، فإنحا بمثابة غلة – يعني قيدٌ – فلا يستطيع أن يُقدم على الطاعات ولا أن يسارع إلى النوافل والقربات.

العقبة التي تمنع السالك في طريق الله من الوصول إلى مناه في حضرة القرب من مولاه، أو في حضرة رسول الله هي النفس: ﴿ وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴿ وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴾ (النازعات).

الحلقة الحادية والعشرون

(279)

فالعقبة إما الذنوب، وإما النفس، وإما الغفلة، وأي شيء يقطع الإنسان عن طريق مولاه، وعن القرب من مولاه يكون عقبة، وعقبة يجب أن يجتازها، ويحاول أن يتغلب عليها حتى ينال ما يرجو عند مولاه في فعتق الرقبة هنا هي رقبة الإنسان نفسه، قال في: { تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ، وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ، وَعَبْدُ الْخَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ } ٢١٧

فالعبودية بمعني العبودية للإنسان انتهت وهي الرق القديم، لكن العبودية للإنسان وإن كان الإنسان حراً أمام الآخرين موجودة، كعبد لزوجته، ولا يستطيع أن يتحرك يميناً ولا شمالاً إلا إذا أذنت له، لأنه خائف منها لأنها ستوبخه وتؤنبه، فيسترضيها بأي كيفية من الكيفيات، تأمره أن لا يكلم فلان فيفعل، ولو أمرته بزيارة فلان سيزوره، ولو منعته من زيارة فلان يمتنع، وإن كانت أمه!!، وهذا مرض تفشّى في هذا الزمان، حتى بين كبار الأعيان والوجهاء، فالرجل يكون مليارديراً وعبداً لزوجته، وهناك عبد المال وعبد البطن! والذي يخلّص الإنسان من هذه الأمور كلها الإقبال على مولاه، وقطع عقبة النفس، لأنها هي التي تعينه على هذه الأمور، فيصير حراً، ولا يتحكم فيه غير مولاه، وغير كتاب الله، وغير وصايا سيدنا رسول الله هي.

## 

ما أنواع الغيوب؟ وهل يُطلع الله على غيبه أحداً من الخلق؟

الغيوب أنواع كثيرة، فكلمة غيب يعني شيء لا يُرى بالعين، فأنت كمثال، فيك عالم الظاهر الذي نراه، وفيك عالم الغيب، وهي الأشياء التي لا نراها بالعين، ففيك

٢١٧ البخاري وابن ماجة عن أبي هريرة ه

الحلقة الحادية والعشرون

العقل، وفيك الروح، وفيك السر، وفيك نور الإيمان .. كلها موجودة في الإنسان، ولكن لا نراها بهذه العين، ولذلك نسميها غيوب: ﴿ ذَٰ لِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ ولكن لا نراها بهذه العين، ولذلك نسميها غيوب: ﴿ ذَٰ لِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ (٢السجدة)، وكل شيء في الدنيا له ظاهر وله باطن، فما ظهر منه هو ما نراه وهذا نسميه عالم الملك، وما بطن ولا نراه بالعين، فهذا ملكوته أو غيبه، فكل ما حولنا ممن نراه كالمباني والأجهزة ظاهرها واضح، لكن لو رأيت بنور الله الذي في باطنك ستراها وهي تسبيح الله وتقديس الله، وتفهم لغتها: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسبّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لا تَفْقَهُونَ تَسبيح الله وتقديس الله، وتفهم لغتها: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسبّح الله وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

وهنا في الدنيا عالم الشهادة، وهناك عالم الملكوت الذي فيه الملائكة، والذي فيه الجنة، والذي فيه الجنة، والذي فيه الحرش، والذي فيه الكرسي، فهذا اسمه عالم الغيب، وإذا تطهّر الإنسان من العيب، فوراً يُشرق على قلبه أنوار عالم الغيب، فيرى هذه الأشياء، كسيدنا حارثة الذي قال له رسول الله:

{ كَيْفَ أَصْبَحْتَ؟ قَالَ: أَصْبَحْتُ مُؤْمِنًا حَقًّا، قَالَ: إِنَّ لِكُلِّ قَوْلٍ حَقِيقَةً، قَالَ: إِنَّ لِكُلِّ قَوْلٍ حَقِيقَةً، قَالَ: أَصْبَحْتُ عَزَفَتْ نَفْسِي عَنْ الدُّنْيَا وَأَسْهَرْتُ لَيْلِي وَأَظْمَأْتُ نَهَارِي، وَلَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى عَرْشِ رَبِّي قَدْ أُبْرِزَ لِلْحِسَابِ، وَلَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ وَلَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى عَرْشِ رَبِي قَدْ أُبْرِزَ لِلْحِسَابِ، وَلَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ وَلَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ وَلَكَأَي أَسْمَعُ عُواءَ أَهْلِ النَّارِ، فَقَالَ لَهُ: عَبْدٌ نَوَّرَ الْإِيمَانُ فِي يَتَرَاوَرُونَ فِي الْجَنَّةِ، وَكَأَنِي أَسْمَعُ عُواءَ أَهْلِ النَّارِ، فَقَالَ لَهُ: عَبْدٌ نَوَّرَ الْإِيمَانُ فِي قَلْبِهِ، إِذْ عَرَفْتَ فَالْزَمْ } أَلْأَمْ } أَلْأَمْ اللّهُ عَرْفُوا.

فباطن الأشياء هو غيب الأشياء كلها، فكل شيء له باطن، وكل باطن هو غيب لا يراه إلا من تطهّر من العيب، واجتباه واختاره عالم الغيب الله (عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا هَ إِلّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ (الحن) الذي يرتضيه ويؤهله ويجمِّله ليرى هذه الغيوب العلية التي بثها الله في كل كائناته العلوية والسّفلية.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

| •     | • • •        | ••                      |
|-------|--------------|-------------------------|
|       | -            | ۲۱۸ مصنف ابن أبي شيبة   |
| ••    | • <b>+ •</b> |                         |
| (۲۳۱) |              | الحلقة الحادية والعشرون |

## الحلقة الثانية والعشرون

| العلم الوهبي     | ۱س |
|------------------|----|
| الولي المرشد     | ۲س |
| زيارة الحسين     | ۳س |
| دلائل معرفة الله | س٤ |
| ضمان حسن الخاتمة | س٥ |
| الحفظ من الذنوب  | ٦س |
| جمال العبودية    | س٧ |

#### س١: العلم الوهبي

## ما الفرق بين العلم والعلم الوهبي؟ وكيف نتحصًّل عليه؟

العلم الوهبي يكون فهماً جديداً لم يرد في الكتب، أو في السماع عن العلماء السابقين في آيات الله أو في أحاديث رسول الله، فلم يرد هذا الفهم في كتب التفاسير المعتمدة، أو في كتب شرح الأحاديث، أو عن العلماء السابقين.

وشرطه أن لا يخالف شريعة الله ... فمتى يكون علماً وهبياً صحيحاً؟ إذا لم يخالف شريعة الله، لكن إذا خالف شريعة الله نضرب به عرض الحائط، وهذا لا يكون علماً وهبياً، ولكنه علمٌ شيطاني والعياذ بالله تبارك وتعالى.

كلنا يقرأ القرآن، ولكن كل واحد منا يأتيه من فضل الله بيان في آيات القرآن، فإذا كان هذا البيان بيان طيب ولم يسبق به فهذا إلهام من الله تبارك وتعالى له: ﴿ ءَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ (١٥٠ الكهف) .. فهذا العلم الوهبي.

٢١٩ القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ١١ من رجب ١٤٤١هـ ٢٠٠/٣/٦م

الحلقة الثانية والعشرون

(۲۳۲)

#### س٢: الولى المرشد

#### ما الفرق بين الولى، والولى المرشد؟

الولي الذي والى الله، وجعل الله له شأناً عنده، ولم يأمره أن يبلِّغ غيره، يعني نفسه وفقط .. لكن الولي المرشد الذي أمره الله على أن يهدي غيره إلى الله، وهذا شرطه أن يكون معه البيان والحكمة والوراثة النبوية الكاملة، وأولها العلم الوهيي.

لكن الولى عليه بنفسه فقط، وليس له شأنٌ بغيره، ولذلك من الذي نتوجه إليه، ونعرف أن الله خصَّنا بعنايته؟ الولى المرشد، والولى المرشد يعني مأذون من الله ورسوله لإرشاد الخلق والأخذ بأيديهم إلى طريق الحق على الذلك الناس الطيبون كثيرون في الدنيا، ولكنه طيب لنفسه، لكن إذا قلت له وجهني أو ارشدني يقول لك: لا أعرف، لأنها ليست وظيفته، فمن الذي أذهب إليه؟ الذي مُنح الإرشاد، ومعه من الله تعالى الإمداد، ومن الحبيب على نظرات القرب والوداد، فهذ الذي يقوم بالرسالة كما ينبغي، لأن الله كلُّفه بذلك.

سيدي أبو الحسن الشاذلي تجلى عليه الله وقال له: انزل اهد الناس إلينا، وهكذا. سيدي أحمد البدوي جاءه الرسول ﷺ في المنام وقال له: اذهب إلى طنطدا في مصر فإن لك بما حالاً، وستربى بما أربعين رجلاً، فلان وفلان وفلان.

وهكذا، كلهم مشوا على هذا النسق، لأنهم جاءهم إذن من رسول الله على: ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ ﴾ (١٤٦ طواب) لا بد أن يكون معه إذن من سيدنا رسول الله هله.

#### س٣: زيارة الحسين

ما صحة حديث أوله: ( من زار قبر الحسين بعد مماتى ....!!! 

الحلقة الثانية والعشرون

( ۲ ۲ ۲ )

# س٤: دلائل معرفة الله علا؟

معرفة الله يعني معرفة أسمائه وصفاته، لكن معرفة ذاته كما قال عمر الله: (كل الناس حمقى في ذات الله) فالله لا يُكيَّف ولا يُحيز:

#### بالاكم ولاكيف ولكن بأنوار تعالت معنوية

لكن نعرفه بأسمائه وصفاته، بتجليات أسمائه وصفاته في الآفاق، وهذه معرفة العارفين، أو نعرفه في مظاهر صُنعه وإبداع قدرته، وهذه ما نسميها بالآيات الدالة على قدرة الله، وهذا للكل، للعلماء والحكماء والمتفكرين.

فنعرف الآيات، والصنعة تدل على الصانع، والأثر يدل على المسير، فنعرفه من خلال صنعته وأنها تدل على تمام قدرته تبارك وتعالى.

كما ذكرنا قبل ذلك أن الإنسان فيه روح، والدليل على ذلك أنه حي ويتحرك ويروح ويأتي، لكن أين الروح؟ وما هيئتها؟! وعرفنا الخصائص التي يكتسبها الإنسان لوجود الروح، لكن الروح نفسها من الذي يستطيع أن يراها؟ لا أحد.

وكذلك بالنسبة لذات الله ﷺ: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَى ءَاثُسِ رَحْمَتِ ٱللّهِ كَيْفَ مُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْبَا ﴾ (١٥٠لروم) وهكذا: ﴿ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا

الحلقة الثانية والعشرون

(۲٣٤)

وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ (١٠٥ يوسف) نعرف أيضاً من الآيات المنبث في الآفاق: ﴿ سَنْرِيهِمْ ءَايَنِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمٍ مَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمَّ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ (٥٠ نــــسن) ... 

#### س٥: ضمان حسن الخاتمة

#### كيف يضمن الإنسان حسن الخاتمة مع الله علا؟

إذا ابتعد عن الكبائر كلها، وحافظ على الأوامر التي أمره الله بما وأولها الفرائض المفترضة، فإذا حافظ على الأوامر وانتهى عن الكبائر يضمن الله له حُسن الختام.

والشيء الذي لا يُؤمن معه حسن الخاتمة إذا وقع الإنسان في كبيرة من الكبائر ولم يتب منها: إنسان مثلاً عاق لوالديه، وهما غير راضين عنه، وظل هكذا حتى مات وهما غير راضين عنه، فهذا لا يؤمن عليه من سوء الخاتمة، لأنه وقع في كبيرة من الكبائر.

أو آخر يشرب الخمر، ولا يريد أن يتوب منها، ومصر على شربها إلى أن يموت فهذا يُختم له بسوء الخاتمة، أو يتعامل مع الناس بالربا، ويُصر على أنها معاملة طيبة وليست حرام حتى يلقى الله، فما حكم هذا؟ سوء الخاتمة.

أو يشهد شهادة زور، ومصِّر على أن يشهد شهادة زور في أي موضع وفي أي مكان، فهذا أيضاً سبب سوء الخاتمة.

أو أكل أموال اليتامي ظلماً ... ولم يرجع لهم أموالهم، ... فهذا أيضاً نبشره بسوء خاتمة، وهكذا فكل من يمارس كبيرة من الكبائر ولم يتب منها قبل موته، فهذا لا يؤمن عليه من سوء الخاتمة.

أو من ترك ما أمره به الله من الفرائض حتى ولو كسلاً أو تقاوناً بها، ولا يقوم بها أبداً، وهو مسلم بالاسم، ولم يدخل المسجد إلا مرة واحدة وهو محمول على الخشبة، ليصلوا عليه، فهذا يُخشى عليه من سوء الخاتمة.

أو جاء رمضان وصحته جيدة، ولكنه كل سنة يُفطر عامداً متعمداً أمام زوجته

(270) الحلقة الثانية والعشرون

وأولاده، وقد يكون أمام الآخرين أيضاً ويباهي بالفطر، قال على:

#### { كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِينَ } ٢٢٠

يعني يجاهر بمعصية الله على، فهولاء كلهم لهم سوء الخاتمة .. لكن ما دام الإنسان قائم بفرائض الله كما ينبغي، ويبتعد عن المعاصي وخاصة الكبائر التي تقوي بصاحبها في النار، فهذا نضمن له حُسن الخاتمة يوم يلقى الله على إن شاء الله.

#### .•.. . . . . .

#### س٦: الحفظ من الذنوب

كيف أمنع نفسي من الذنوب؟

#### قال ﷺ: { أَمْسِكْ عَلَيْكَ لِسَانَكَ } ٢٢١

وكان يوصي سيدنا معاذ بن جبل، وأخذ بلسانه وقال له:

{ كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ وَإِنَّا لَمُؤَاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ، وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلَّا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ؟! } ٢٢٢

ما الذي يُدخل الإنسان جهنم؟ لسانه، لماذا؟ لأن ذنوب الإنسان صنفين، ذنوب بين الإنسان وبين الله، وهي التي ربما يعفو عنها الله ويغفرها له، وذنوب بينه وبين الناس، وهي التي لا يتم العفو عنها إلا بإذن من صاحبها.

أنا تكلمت في حق إنسان بالغيبة، فهذا ذنب في حق عبد من عباد الله، فهل لو تبت يتوب الله عليَّ من هذا الذنب؟ لا، إلا لو أن هذا العبد سامحني .. ولو سببت إنساناً وجرحته أمام الآخرين وأحرجته، فهل لو تبت وحججتُ، فهل الحج يمحو هذا

الحلقة الثانية والعشرون

(۲٣٦)

٠ ٢ ٢ البخاري ومسلم عن أبي هريرة ه

٢٢١ جامع الترمذي ومسند أحمد عن عقبة بن عامر عليه

٢ ٢ ٢ جامع الترمذي وابن ماجة عن معاذ بن جبل 🚓

الذنب؟ لا، لا بد لهذا الشخص نفسه أن يسامحني حتى يقبل الله التوبة.

فالمصيبة الكبرى هي حقوق العباد، وحقوق العباد أغلبها من النساء، وأحياناً تكون حقوق مالية، ومعظم المسلمين ألسنتهم ليس فيها فرامل، فالمفروض أن لسان المؤمن به فرامل حتى لا يأتي يوم القيامة ويقول: ﴿ وَكُنّا خُنُوضُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ ﴾ (١٤٠الشر) يعني لا يكون مع هؤلاء الذين يخوضون في فلان، وفي عرض فلان، لكن أمسك عليك لسانك، فيمسك لسانه ويعمل بقول الحبيب على:

{ رَحِمَ اللَّهُ عَبْدًا تَكَلَّمَ فَغَنِمَ، أَوْ سَكَتَ فَسَلِمَ } ۗ ٢٢٣

## س٧: جمال العبودية

#### كيف يتجمَّل المؤمن بجمال العبودية؟

هذا يعتمد على جهاده، فينظر إلى أسماء الله ويتجمل بأضدادها، الله عزيز فيكون بين يدي الله ذليلاً، وليس بين يدي الناس، الله غنى، فيدخل على الله فقير، الله عليم،

فيدخل على الله جاهل أو جهول، وهكذا. فيتحلى بأضداد الصفات الإلهية في مواجهة الحضرة الربانية، ولكن ليس مع الناس، فيكون مع الناس في عزة: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ - وَلِلَّمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٨لنافقون).

قد يتجمل بهذه الصفات مع الصالحين والعارفين لأن الله قال: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللّهُ بِقَوْمِ شُحِبُهُمْ وَشُحِبُهُمْ وَسُحِبُهُمْ وَسُحِبُهُمْ وَسُحِبُهُمُ اللّهُ اللهِ اللهِ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله تبارك وتعالى الحسنى.

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا لحجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

٢ ٢ منعب الإيمان للبيهقى ومسند الشهاب

الحلقة الثانية والعشرون

**(۲۳۷)** 

### الحلقة الثالثة والعشرون

| الفّرَج في الاسراء والمعراج     | ۱س |
|---------------------------------|----|
| من إشارات المعراج               | ۳س |
| التفكر والتدبر                  | ۳س |
| معراج المؤمنين                  | س٤ |
| المعراج بين المسلم والمؤمن      | س٥ |
| الاسراء والمعراج والعصر الحديث  | ٦س |
| نصيب المرأة من الاسراء والمعراج | س٧ |

# س ۱: الفَرَج في الاسراء والمعراج يقول البعض إن الإسراء والمعراج كان فرجاً بعد كرب، فكيف يكون الإسراء والمعراج فرجاً للمسلم؟

نعلم جميعاً أن الرسول الله في هذا العام الذي تم فيه الإسراء والمعراج قد فَقَدَ أعز

نعلم جميعاً أن الرسول هي هذا العام الذي تم فيه الإسراء والمعراج قد فَقَدَ أعز نصيرين له، زوجته التقية النقية السيدة خديجة التي كانت تواسيه وتعينه بنفسها ومالها على إبلاغ دعوة الله، وعمه أبو طالب الذي كان يدافع عنه رغم أنه لم يؤمن به.

ووجد إعراضاً شديداً من أهل مكة بالكلية، وحاربوه وأصحابه أشد المعارضة، فما كان منه الله أن ذهب إلى أهل الطائف يدعوهم إلى دين الله، فوجد هناك عداوة وحرباً لا هوادة فيها، حتى أنهم سلَّطوا عبيدهم وصبيانهم يقفون على جانبي الطريق ويقذفونه في أرجله الله بالحجارة حتى أُدميت قدماه، ماذا يصنع رسول الله الله الله الله، وقال دعاءه المشهور:

{ اللَّهُمَّ إليكَ أَشْكو ضَعفَ قُوَّتِى، وقِلةَ حيلَتِى، وهَ واني على الناسِ يا أَرحَـمَ الـراحِمينَ، وأنـتَ ربُّ المُستَـضعَفينَ،

\*\* القاهرة - المقطم - مسجد مجمع الفائزين الخيري ٢٤ من رجب ٤٤١هـ ٩ ١/٣/١ ٢٠ ٢م

الحلقة الثالثة والعشرون

(YTA)

إلى مَن تَكِلُنى؟ إلى عَدُوِّ يَتَجَهَّمُنى يَلْقانى بالغِلْظةِ والوَجهِ الكَريهِ، أَمْ إِلَى صَديقِ قَريبِ مَلَّكْتَه أَمْرِي؟ إِنْ لَم يكُنْ بِكَ غَضَبٌ عليَّ فلا أُبالي، غيرَ أنَّ عافيتَكَ أوسَعُ لي، أعوذُ بنورِ وَجْهكَ الذي أضاءَتْ له السمَواتُ، وأشرَقَتْ له الظلُماتُ، وصلَحَ عليه أمرُ الدُّنيا والآخِرةِ أنْ يَنزِلَ بِي غضَبُكَ، أو يَحِلَّ بِي سَخَطُكَ، ولكَ العُتْبِي حتى تَرْضي، ولا حَولَ ولا قُوةَ إلَّا بكَ } ٢٠٥٠

فاستجاب الله على له دعاء الكرب الذي دعا به، وفرَّج عنه في الحال، فرَّج عنه بأن نزل ملك الجبال لينتقم من أعدائه إذا أراد، فقال له: أنا ملك الجبال، وإن الله أمريى أن أكون طوع أمرك، فإن شئت أطبقت عليهم الأخشبين - الجبلين المحيطين بمكة -ولكنه على مع ما قاسى منهم من ويلات وشدات قال:

#### {بلِ أَرجو أَن يُخْرِجَ اللَّهُ مِن أَصِلابِهِم مَن يعبدُ اللَّهَ، لا يشرِكُ بِهِ شيئًا} ٢٢٦

الأمر الثاني، وهو راجع في طريقه من الطائف إلى مكة، وكان يتلو القرآن، وإذا بطائفة من الجن من نصيبين وهي بلدة في بلاد الشام فاستمعوا إليه، وقصَّ الله قصتهم: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ۞ يَهْدِىٓ إِلَى ٱلرُّشْدِ فَعَامَنَّا بِمِ ﴾ (الحن) فأكرمه الله، وكان هذا أول فتح في عالم الجن، فقد آمنت به هذه الطائفة من الجن، وكأن الله يقول له: إن لم يؤمن بك الإنس فقد آمن بك الجن، ثم أكرمه الله بعد ذلك غاية الإكرام فأخذه في رحلة قدسية من مكة إلى المدينة، ومن المدينة إلى بيت المقدس، ومن بيت المقدس إلى السماوات العُلى، إلى قاب قوسين أو أدنى، وهي رحلة الإسراء والمعراج.

إذاً نلمح في هذه الشدة أن المرء إذا لجأ في شدته بصدق، وإخبات نفس إلى مولاه، فإن الله عَجَلَتْ يمكنه ممن عاداه إذا أراد، ويبعث له أنصاراً نظير من خذلوه، وأكثر قوة، ويكون بعد ذلك له مكانة ومنزلة أكثر قرباً عند الله، فقد قرَّبه الله كلَّ كما قيل:

حبيبٌ دعاه الله للقرب واللقا ومنه دنا لُطفاً ثم حيّاه عليك لقد صليت بالنَّذات مِنةً وأوليتك الزُّلفي وما ترضاه

وناداه أيا محبوب ذاتي ونورها تمتع بنور الوجه إني أنا الله

٥ ٢ ٢ معجم الطبراني وتاريخ دمشق لابن عساكر ٢٢٦ البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها

الحلقة الثالثة والعشرون

(279)

فأعطاه الله ما يرضاه، وقرَّبه وحباه وأدناه، لأنه لجأ إلى الله ﷺ، وهذا يدعونا في هذا المضمار إلى أن نلجأ جميعاً إلى الله في أي كارثة تعم البلاد والعباد، فلو لجأنا كلنا بصدق إلى الله، فإن الله سيكشف هذا الأمر في لمحة عين، والله ﷺ على كل شيء قدير:

ما بين طرفة عين وانتباهتها يُبدِّل الله من حالٍ إلى حال

#### سY: من إشارات المعراج ما معنى قول الإمام أبي العزائم الله

أسرى بـك الله مـن بيـت المنازلـة ليلاً لـتحظى حبيبي بالمواجهـة

الإمام أبو العزائم ﴿ وكان من كُمّل الصالحين - يتكلم على معاني علية، وإشارات نورانية في إسراء ومعراج خير البرية في ... فجعل المعراج ليس الهدف منه ما رآه الحبيب في من الآيات في طريق إسرائه، ولا جمع الأنبياء والمرسلين له في بيت المقدس، ولا رؤية الملائكة والأنبياء في السماوات، ولا دخول الجنة والإطلاع على ما فيها، لأن ذلك كله وفوقه لا يساوي القرب من الله والنظر إلى وجه الله في أن فرفع نظرنا إلى الأعلى حتى لا ننظر إلى الأدنى في كل أحوالنا.

(أسرى بك الله ليلاً من بيت المنازلة) وبيت المنازلة يعني البيت الذي تتنزل فيه الأنوار الإلهية، وتتنزل حوله الملائكة العلوية، ويتنزل الله فيه بإجابة الدعاء، وتحقيق الرجاء، والتوبة على التائبين، يتنزل الله على البيت الحرام بالرحمات التي يقول فيها على البيت الحرام بالرحمات التي يقول فيها

{ يَنْزِلُ اللَّهُ عَلَى هَذَا الْبَيْتِ كُلَّ يَوْمِ وَلَيْلَةٍ عِشْرِينَ وَمِائَةِ رَحْمَةٍ، سِتُّونَ لِلطَّائِفِينَ، وَأَرْبَعُونَ لِلْمُصَلِّينَ، وَعِشْرُونَ للنَّاظِرِينِ } ٢٢٧

۲۲۷ معجم الطبراني عن ابن عباس رضي الله عنهما الحلقة الثالثة والعشرون

#### س٣: التفكر والتدبر

#### هل يكون التفكر والتدبر معراجاً للوصول لحضرة الله؟ وكيف يكون ذلك؟

التفكر والتدبر يكون في آيات الله، الموجودة في الآفاق والموجودة في النفس: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ (٣٥٠٠١).

هذا التفكر يزيد الإنسان يقيناً، ويُثبِّيت إيمانه برب العالمين على الإنسان يقيناً، ويُثبِّيت إيمانه برب العالمين على الإنسان نجعله معراجاً، فيكون معراجاً من الشك إلى اليقين، ومن اللبس إلى الصدق الذي لا يعتريه شكُّ ولا ارتيابٌ في آلاء رب العالمين ﷺ.

وهذا التفكر الذي يوصِّبل إلى هذا الرحاب، تفكر المرء الذي يطهِّر قلبه أولاً مما سوى الله، ثم يشتغل بعد ذلك بذكر الله، وأول ذكر له بعد طهارة القلب هو التفكر في آيات الله في نفسه، وفي الآفاق، يقول الله تعالى في هذا الباب: ﴿ إِنَّ فِي خَلَّقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَعْ ِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَا يَنتِ لِّأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (١٩٠٦ ت عـــران) ووسيلتهم: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيمامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ (١٩١١ عمران) وهذه أول خُطوة، وبعد ذلك: ﴿ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خَلِّقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١٩١١ عسران) لأنه سيكون تفكير سديد يهدي إلى الرشد.

أما إذا لم يصفو القلب، وتفكر الإنسان، فإنه يتفكر في الدنيا، ويتفكر في المكاسب، ويتفكر في الشهوات، ويتفكر في الأمور المنحطَّة، وهذا يجعله يهوي إلى أسفل الدركات والعياذ بالله تبارك وتعالى ... لكن الذكر بيقين لا يكون إلا بعد انبلاج أنوار الله في القلب، ولا تنبلج الأنوار إلا إذا طهر القلب بالكلية من جميع الأغيار.

فالبداية تطهير القلب بالكلية من جميع الأغيار، ولا يتم ذلك إلا بمعونة من الله، ونظرات من حبيب الله ومصطفاه، وعطاءات ومنح من أصفياء الله وأولياء الله.

ثم بعد ذلك يشتغل بذكر الله، وأول الذكر أن يتفكر في خلق السماوات والأرض وفي خلق نفسه، هذا الذكر يجعله يعرج إلى مقام يقول فيه الله: ﴿ وَكُذَ ٰ لِلَّكَ نُرَى إِبْرَاهِيمَ

الحلقة الثالثة والعشرون

(137)

مَلَكُوتَ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ (١٧١٧هم) والملكوت يعني باطن.

#### س٤: معراج المؤمنين

#### ما معراج المؤمنين للوصول إلى حضرة الرضا؟

معراج أي مؤمن هو المعراج الذي أرسله الله مع حبيبه ومصطفاه لنا أجمعين، وهو الصلاة، وشُميت الصلاة لأن فيها صلةً بالله .

هذه الصلاة هي المعراج الذي يعرج عليه المرء إلى مولاه ﷺ :

ولذلك لو نظرنا إلى الإسراء والمعراج، نجده يُقسَّم إلى ثلاثة مراحل:

المرحلة الأولى من بيت الله الحرام إلى بيت المقدس، وكان ﷺ يركب فيها البراق.

والمرحلة الثانية كانت من بيت المقدس إلى السماوات العُلى، وكان المركوب فيها المعارج، والمعارج سلمٌ نوراني إلهي يحمل الحبيب الله إلى هذه العوالم العلوية إلى سدرة المنتهى وهذا غيب.

والمرحلة الثالثة من سدرة المنتهى إلى قاب قوسين أو أدنى، وكان مركوبه فيها تدلَّى له الرفرف الأخضر فحمله إلى حيث لا حيث.

وكذلك الصلاة جعل الله تبارك وتعالى حركاها وقوف وركوعٌ وسجود، فالوقوف كالمرحلة الأولى من بيت الله الحرام إلى بيت المقدس، والركوع كالمرحلة الثانية من بيت المقدس إلى سدرة المنتهى، والسجود كالمرحلة الثالثة إلى حيث أو أدبى، ولذلك: ﴿ وَٱسْجُدْ وَٱقْتَرِبُ ﴾ (١٩ العلق) وقال ﷺ:

{ أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ } ٢٢٨

إذاً الصلاة هي معراج المؤمن إلى مولاه.

۲۲۸ صحيح مسلم وأبي داود عن أبي هريرة هي المحلقة الثالثة والعشرون (۲٤۲)

#### س٥: المعراج بين المسلم والمؤمن

## هل معراج المسلم يختلف عن معراج المؤمن والمحسن والموقن؟

يعني تقريباً للحقائق، معراج المسلم قد يكون مناماً، يُعرج به في المنام، والمنام ليس فيه ملام، ومعراج المحسن قد يكون مناماً لكنه يكون في عالم الأنوار، أما المسلم فغايته في المنام أن يرى ما في الأكوان، لكن الآخر يرى ما في الأكوان إلى الجنان.

ومعراج الموقن قد يكون عياناً وهو جالسٌ بين الأقوام، يأخذ الله تبارك وتعالى روحه، ويُفيض عليها بعض ما أفاض به على الحبيب المصطفى عليه أفضل الصلاة وأتم السلام، وهذا كلامٌ يحتاج إلى ذوق سليم، وقلب مستقيم، ولا يحتاج إلى فكر عقيم، لأن صاحب الفكر واقفٌ عند فكره.

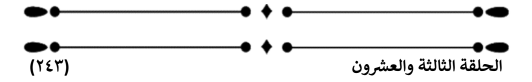
#### ••

# س7: الاسراء والمعراج والعصر الحديث ما الذي يُلائم عصرنا من الإسراء والمعراج؟

الذي يلائم عصرنا ويلائم كل عصر من الإسراء والمعراج المشاهد التي رآها رسول الله الله في رحلته الأرضية من مكة إلى بيت المقدس.

فإنه الله الله على عباد الله، وضرب لنا أمثلة حسيّة ليقرّب لنا هذه الحقائق.

وبيَّن لنا كذلك القيم التي بما يرتقي العبد عند مولاه، ويكون له منزلةٌ كريمة عند الله، وتذكار هذه المشاهد يحتاج إلى وقت طويل، أرجو أن يحاول الجميع أن يطَّلع عليها في إحدى روايات الإسراء والمعراج التي رواها الأئمة الكرام.



#### س٧: نصيب المرأة من الاسراء والمعراج

## ما نصيب المرأة من الإسراء والمعراج؟

لا يوجد في الإسلام في الدرجات والمقامات والعبادات فرقٌ بين الرجل والمرأة، فإن المرأة إذا صدقت مع الله تبلغ مبلغ الرجال، وقد سماه النبي الكمال.

فالكمال يبلغه بعض الرجال، ويبلغه بعض النساء، ولذلك فإن الله عندما تحدَّث عن المقامات العشر في سورة الأحزاب قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلصَّبِرِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصِدِقِلَينَ وَٱلصَّبِرِينَ وَٱلصَّبِرِينَ وَٱلْمَالِمِينَ وَالْمَالِمِينَ وَالْمَالِمِينِ وَالْمَ

وقال الله تبارك وتعالى عن الصدِّيقة: ﴿ وَأُمُّهُ مِدِّيقَةٌ ﴾ (١٧٥المائدة) وهي مريم ابنة عمران، وقال فيها: ﴿ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَانِتِينَ ﴾ (١١المحريم) .. واللغة تقتضي أن يقول: من القانتات، لكنه كما قال على في شأنها:

{ كَمُلَ مِنَ الرِّجَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكْمُلْ مِنَ النِّسَاءِ إِلا مَرْيَمُ، وَآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَكُمُلْ مِنَ النِّسَاءِ إِلا مَرْيَمُ، وَآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَفَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ } ٢٢٩

وصلى الله وسلَّم وبارك على سيدنا مُجَّد وعلى آله وصحبه وسلَّم

انتهى بحمد الله تعالى وإلى لقاء مع المجموعة الثانية إن شاء الله

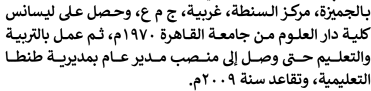
٢ ٢ جامع البيان عن تأويل آي القرآن عن أبي موسى الأشعري ر

الحلقة الثالثة والعشرون

(722)

#### نبذة عن المؤلف: فضيلة الشيخ فوزى محد أبوزيد

🚓 نبذة: ولد فضيلته في ١٨ أكتوبر ١٩٤٨م، الموافق ١٥ من ذي الحجة ١٣٦٧هـ



🖒 النشاط: يعمل رئيسا للجمعية العامة للدعوة إلى الله بمصر، والمشهرة برقم ٢٢٤ ومقرها الرئيسي ١١٤ شارع ١٠٥ المعادي بالقاهرة، ولها فروع في جميع أنحاء الجمهورية.، كما

يتجول بمصر والدول العربية والإسلامية لنشر الدعوة الإسلامية، واحياء المُثلَ والأخلاق الإيمانية؛ بالحكمة والموعظة الحسنة. هذا بالإضافة إلى الكتابات الهادفة لإعادة مجد الإسلام، من التسجيلات الصوتية الكثيرة والوسائط المتعددة للمحاضرات والدروس واللقاءات على الشرائط والأقراص المدمجة، وأيضا من خلال موقعه على الشبكة www.Fawzyabuzeid.com وهو أحد أكبر المواقع الإسلامية في بابه وجاري إضافة تراث الشيخ العلمي الكامل على مدى خمسة وثلاثين عام مضت، وقدتم إفتتاح واجهة للموقع باللغة الإنجليزية وجارى إضافة المواضيع بالإنجليزية وكذا الكتب المترجمة والمواضيع.

الصف العمل على جمع الصف والخلافات، والعمل على جمع الصف الإسلامي، وإحياء روح الإخوة الإسلامية، والتخلص من الأحقاد والأحساد والأثرة والأنانية وغيرها من أمراض النفس، ٢- يحرص على تربية أحبابه بالتربية الروحية الصافية بعد تهذيب نفوسهم وتصفية قلوبهم.، ٣- يعمل على تنقية التصوف مما شابه من مظاهر بعيدة عن روح الدين، وإحياء التصوف السلوكي المبنى على القرآن والسنة وعمل الصحابة الكرام.

🕸 هدفه: إعادة المجد الإسلامي ببعث الروح الإيمانية، ونـشر الأخـلاق الإسلامية، وبترسيخ المبادئ القرآنية.

🗫 مساهمات الشيخ الدعوبة للشيخ بالإذاعة والتليفزيون: ومساهمات فضيلته أكثر من أن تحصى بالإذاعات كلها وبقنوات التلفزيون المصرى المتعددة مع العلم بأن الشيخ يرفض البرامج الخاصة أو برامج التوك شو التي تهدف للبلبلة والإثارة وتأليب الرأي واستغلال الحوادث أو تأجيج الفتن، وهو يرحب ببرامج وبقنوات التليفزيون المصري أو غيرها من التي تعمل جادة على نشر الدعوة الوسطية والعصرية وتهدف إلى رأب الصدع وجمع الشمل وتوصيل الدعوة الهادفة بالأسلوب الجذاب والراقي.

و نذكر من تلك المساهمات على سبيل المثال لا الحصر:

الخاتمة (750)

- أ- خطبة وصلاة الجمعة: بعض الخُطب على الهواء مباشرة منها: \*جمع من مسجد النور بحدائق المعادى بالقاهرة ٣ ٢ ، جمع على من مسجد الزاوية الحمراء بالقاهرة، والمسجد الكبير بمدينة بورفؤاد ببورسعيد، ومسجد الأنوار القدسية بالمهندسين وغيرها.
  - ٢- البرنامج العام: \*دعاء الصباح. \* المجلة الدينية.
- إذاعة القرآن الكريم: أمسيات دينية كثرة متعددة. خطبة وصلاة الجمعة على
   الهواء.من مساجد متعددة. خطبة وصلاة الجمعة بمسجد التليفزيون عدة
   مرات إذاعة القرآن الكريم و برنامج المجلة الإسلامية.
  - ٤- إذاعة وسط الدلتا: \* حديث الصباح \* الأمسية الدينية.
    - ٥- إذاعة الشباب و الرباضة: \* برنامج: عصافير الجنة.
- ٦- إذاعة القاهرة الكبرى: "أمسيات دينية " من مساجد مختلفة و برنامج
   صفحات من نور و برنامج النورانيات و الإسلاميات.
- القناة الأولى بالتليفزيون: \* برنامج من بيوت الله. \* برنامج في زمرة الرسول
   و برنامج أحسن القصص
- ٨- القناة الثالثة (قناة القاهرة بالتليفزيون): حلقات من برنامج واحة القلوب و حلقات برنامج المحبين و حلقات من برنامج فقه المرأة وبرنامج جدد حياتك ولا يـزالا مـستمراًن إلى تاريخـه، وفي شـهر رمـضان ٢٠١٨ برنامج "مـن آيات القرآن"، وكذلك "الدعاء" بعد آذان المغرب طوال الشهر الكريم، وفي شهر رمضان ٢٠١٩ برنامج "الصائمون يتسائلون.
- 9- القناة السادسة (قناة الدلتا التليفزيونية): حلقات من برنامج "السيرة العطرة". وبرنامج "آيات محكمات". برنامج "جدد حياتك" ومازال مستمرا.
  - ١٠- القناة الثامنة: سلسلة حلقات من برنامج "لقاءات إيمانية".
  - ١١- القناة الثقافية: برنامج "فتاوي على الهواء" و\_برنامج أهل الذكر.
    - ١٢-- القناة التعليمية : \* حلقات برنامج أولياء الله الصالحون .
- ١٣-المساهمات الإعلامية والدعوية بكليات ومعاهد الجامعات و مراكز الشباب و الأندية الثقافية والجمعيات الدينية و الثقافية و العلمية :
- أحيى الشيخ عديد المناسبات الدينية والإحتفالات بالكثير من الجامعات بالوجه البحرى والصعيد، وكذا بالنوادى الرياضية والجمعيات والمستشفيات، والمراكز الثقافية والرياضية بالوجهين البحرى والقبلى. كما شارك الشيخ وأحيى العديد من المناسبات بدعوات من عديد من المؤسسات الإجتماعية بالقاهرة ومختلف المحافظات و دعى إلى عدد من إحتفالات الصلح بالصعيد على مدارالسنين وصلى الله على سيدنا محد وعلى آله وصحبه وسلم.

الخاتمة (٢٤٦)

٢٣٠ الشيخ يخطب أول جمعة من كل شهر ميلادى بمسجد النور بالمعادى منذ أكثر من عشرين عاماً، كما يخطب آخر جمعة بالشهر الميلادى بمركز الفائزين الخيرى بالمقطم .

#### ه قائمة مؤلفات ومحققات الشيخ المطبوعة: حتى ١٥ أُبريل ٢٠٢٠م، ست عشرة سلسلة تحوى: ١٢٧ كتاب

|           |   |                                          |     |                                     |    | 1 - 4-7                                     |     |
|-----------|---|------------------------------------------|-----|-------------------------------------|----|---------------------------------------------|-----|
| . ت       | ط | الكتاب (ط: طبعة، ت: ترجمة)               | م   | ت                                   | ط  | الكتاب ( ط: طبعة، ت: ترجمة)                 | م   |
|           | ١ | نفحات من نور القرآن : (مجلد ٢- ج ١)      | ٤   |                                     | ۱۲ | سة ١: التفسير الموضوعي للقرآن الكريم:       | سلى |
|           | ٣ | أسرار العبد الصالح وموسى الكين: (مجلد ٥) | ٤٨  |                                     | ١  | نفحات من نور القرآن: (مجلد ٢- ج ٢)          | ١٤  |
|           | ١ | أسرار خلة إبراهيم الكلا:(مجلد ٥)         | ٩٣  |                                     | ١  | الآداب القرآنية مع خير البرية: (مجلد٣ -ج ١) | 91  |
|           | ١ | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج٢)        | 1.7 |                                     | ١  | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج ١)          | 97  |
| Ш         | ١ | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج٣)        | 1.0 |                                     | ١  | حكمة لقمان وبر الوالدين: (مجلد ٥)           | ١٠٣ |
|           | ١ | تفسير آيات المناسبات: (مجلد ٤)           | 1.9 |                                     | ١  | تفسير آيات المقربين: (مجلد ١- ج ٤)          | ۱۰۸ |
|           |   |                                          |     |                                     |    | تفسير آيات المقريين: (مجلد ١- ج ٥)          | 117 |
|           | ٣ | زاد الحاج والمعتمر                       | ۲   |                                     |    | السلسلة رقم ٢: الفقـــه: ١٠                 |     |
|           | ١ | كيف تكون داعياً على بصيرة                | ٥٢  |                                     | ۲  | مائدة المسلم بين الدين و العلم              | ٥   |
|           | ١ | الصيام شريعة وحقيقة                      | ۷١  |                                     | ۲  | مختصر زاد الحاج والمعتمر                    | ٥٤  |
|           | ١ | صيام الأتقياء                            | 90  |                                     | ١  | إكرام الله للأموات                          | ٧٢  |
| Ш         | ١ | سنن الهدى                                | ١٠٤ |                                     | ١  | دلائل الفرح بالرحمة المهداة                 | ١   |
|           |   |                                          |     |                                     | ١  | دروس رمضان والتراويح                        | ١٢٦ |
|           | ٤ | حديث الحقائق عن قدر سيد الخلائق          | ٧   |                                     | ۱۱ | سلسلة ٣: موسوعة الحقيقة المحمدية: '         | الس |
|           | ۲ | الكمالات المحمدية                        | 77  |                                     | ۲  | إشراقات الإسراء ج ١                         | ۱۳  |
|           | ۲ | واجب المسلمين المعاصرين نحوه 🎇           | ٣٣  |                                     | ۲  | الرحمة المهداة                              | 78  |
|           | ١ | السراج المنير                            | 11  |                                     | ١  | إشراقات الإسراء ج٢                          | ٣٥  |
| Ш         | ١ | الجمال المحمدى ظاهره وباطنه              | ٨٥  |                                     | ١  | ثانی اثنین                                  | ٧٠  |
| Ш         | ١ | شرف شهر شعبان                            | ٩.  |                                     | ١  | تجليات المعراج                              | ۸۷  |
|           |   |                                          |     | ۱۱۶ خصائص النبي الخاتم ﷺ            |    | 118                                         |     |
|           | ۲ | الإمام أبو العزائم المجدد الصوفى         | ١   |                                     |    | السلسلة رقم ٤: من أعلام الصوفية: ٧          |     |
| Ш         | ۲ | المربى الربانى السيد أحمد البدوى         | ٤١  |                                     | ١  | الشيخ محد على سلامه سيرة وسريرة             | ٣   |
| Ш         | ۲ | الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلي     | ٥٩  | شيخ الإسلام إبراهيم الدسوقى ٢       |    | ٤٥                                          |     |
| Ш         | ١ | الشيخ عبد الرحيم القنائى ومدرسته الروحية | ۱۰۷ | الإمام أبو العزائم، سيرة حياة ا     |    | 97                                          |     |
|           | ۲ | إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام      | ۲٦  |                                     |    | السلسلة رقم ٥: الدين والحياة: ٧             |     |
|           | ۲ | كونوا قرآنا يمشي بين الناس               | ٣٩  |                                     | ٤  | كيف يحبُّك الله                             | ٣٤  |
|           | ١ | بنو إسرائيل ووعد الآخرة                  | ٦٧  | *                                   | ١  | قضايا الشباب المعاصر                        | ٥.  |
|           | ١ | فقه الجواب (الإجابة على أسئلة الموقع)    | 97  |                                     | ١  | أمراض الأمة وبصيرة النبوة                   | ۷٥  |
|           | ١ | خطب المولد النبوي                        | ١٦  |                                     | ٧  | سلسلة٦: الخطب الإلهامية للمناسبات:          | ال  |
|           | ١ | خطب شهر شعبان و ليلة الغفران             | ۱۸  |                                     | ١  | خطب شهر رجب والإسراء والمعراج               | ۱۷  |
| Ш         | ١ | الحج و عيد الأضحى                        | ۲.  |                                     | ١  | خطب شهر رمضان و عید الفطر                   | 19  |
|           | ۲ | الخطب الإلهامية: مجلد مناسبات دينية: ١   | 00  |                                     | ١  | خطب الهجرة ويوم عاشوراء                     | 71  |
|           | ١ | الأشفية النبوية للعصر                    | ٧٨  | سلسلة ٧: الخطب الإلهامية العصرية: ١ |    |                                             |     |
|           | ١ | تربية القرآن لجيل الإيمان                | ٩   | السلسلة رقم ٨: المرأة المسلمة: ٥    |    |                                             |     |
|           | ۲ | فتاوى جامعة للنساء                       | ٤٤  |                                     | ۲  | المؤمنات القانتات                           | ٤٣  |
| $\coprod$ | ١ | المرأة المسلمة بين الإباحة والنهى        | 1.7 |                                     | ١  | الحب والجنس في الإسلام.                     | ٧٤  |
| Ш         | ٢ | طريق الصديقين إلى رضوان رب العالمين      | ٦   |                                     |    | السلسلة رقم ٩: الطريق إلى الله: ١٢          |     |
|           | ۲ | المجاهدة للصفاء و المشاهدة               | ۲۸  |                                     | ١  | طربق المحبوبين وأذواقهم                     | 40  |

الخاتمة (۲٤٧)

#### الكتاب رقم ١٢٧

## الشيخ فوزى محد أبوزيد القول السايل

|     |                                                            | -   |                                    | _                                  | ي حورت المجارية                           |      |
|-----|------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------|------|
| -   |                                                            | • • | , ,                                | •                                  |                                           |      |
| ١,  | رسالة الصالحين                                             | ۳۱  |                                    | ١                                  | علامات التوفيق لأهل التحقيق               | ٣٠   |
| ١   | نوافل المقربين                                             | ٦.  |                                    | ۲                                  | مراق الصالحين                             | ٣٢   |
| 1   | دعوة الشباب العصرية للإسلام                                | ۷٩  |                                    | ١                                  | أحسن القول                                | ٦٤   |
| ١,  | مجالس تزكية النفُّوسُ ٢                                    | ۸٩  |                                    |                                    | مجالس تزكية النفوس ج١                     | ٨٨   |
|     |                                                            |     |                                    | ١                                  | همة المربد الصادق                         | 170  |
| ٦   | مفاتح الفرج                                                | ٨   |                                    | السلسة رقم ١٠: الأذكار والأوراد: ٧ |                                           |      |
| ٥   | مختصر مفاتح الفرج                                          | ٣٧  |                                    | ١                                  | أذكار الأبرار                             | 10   |
| ۲   | أوراد الأخيار تخريج وشرح                                   | ٤.  |                                    | ٣                                  | أذكار الأبرار صغير                        | ٣٨   |
| ۲   | جامع الأذكار والأوراد                                      | ۷٣  |                                    | ١                                  | نيل التهاني بالورد القرآني                | ٥٦   |
| ١   | الصوفية و الحياة المعاصرة                                  | ١.  |                                    | ١                                  | لسلسلة ١١: دراسات صوفية معاصرة: ٦         | ti . |
| ١   | أبواب القرب ومنازل التقريب                                 | ۱۲  |                                    | ١                                  | الصفاء والأصفياء                          | ١١   |
| ١   | المنهج الصوفي والحياة العصرية                              | ٣٦  |                                    | ٣                                  | الصوفية في القرآن والسنة                  | 79   |
| ١   | موازين الصادقين                                            | ٤٩  |                                    | ١                                  | الولاية والأولياء                         | ٤٢   |
| ١,  | النفس وصفها وتزكيتها                                       | ٥٣  |                                    | ١                                  | الفتح العرفاني                            | ٥١   |
| 1   | منهاج الواصلين                                             | ٦٣  |                                    | ١                                  | سياحة العارفين                            | ٥٨   |
| 1   | العطايا الصمدانية للأصفياء                                 | ٦٨  |                                    | ١                                  | نسمات القرب                               | 70   |
| +;  |                                                            | ۸۳  |                                    | ١                                  |                                           | 77   |
| ' ' | مقامات المقربين                                            | Λ١  | H                                  | '                                  | شراب أهل الوصل                            |      |
| _   |                                                            |     |                                    | ١                                  | آداب المحبين لله                          | ٩٨   |
| ١   | فتاوى جامعة للشباب                                         | 7٤  |                                    |                                    | السلسة رقم ۱۲ : الفتاوى: ۷                |      |
| ١   | فتاوی فوریة ج۲                                             | ۸٠  |                                    | ١                                  | فتا <i>وی</i> فوریة ج۱                    | ٧٦   |
| ١   | فتاوی فوریة ج٤                                             | ۸٦  |                                    | ١                                  | فتاوی فوریة ج۳                            | ٨٤   |
| ١   | القول السديد                                               | ۱۲۷ |                                    | ١                                  | يسألونك                                   | 1.1  |
| ۲   | نور الجواب على أسئلة الشباب                                | ۲۷  |                                    |                                    | السلسة رقم ١٣: أسئلة صوفية: ٤             |      |
| ١   | إشارات العارفين                                            | 99  | الأجوية الريانية للأسئلة الصوفية ١ |                                    | ٦٩                                        |      |
|     |                                                            |     | بينات الصدور                       |                                    | 111                                       |      |
| ١   | سؤالات غير المسلمين                                        | ۸۱  |                                    |                                    | السلسلة رقم ١٤: حوارات مع الآخر: ٣        |      |
| ١   | أسئلة حرة عن الإسلام والمسلمين                             | 98  |                                    |                                    | ۸۲                                        |      |
| ۲   | علاج الرزاق لعلل الأرزاق                                   | ٤٦  |                                    |                                    | السلسلة رقم ١٥: شفاء الصدور: ٥            |      |
| ١,  | بشريات المؤمن في الآخرة                                    | ٦٢  |                                    | ٣                                  | بشائر المؤمن عند الموت                    | ٤٧   |
| 1   | الدعاء المستجاب                                            | 11. |                                    | ١                                  | بشائر الفضل الإلهى                        | 11   |
| ١   | تحفة المحبين ومنحة المسترشدين في<br>فضائل عاشوراء للقاوقجي | ٥٧  |                                    | ۱۲                                 | ملة ١٦: تحقيق الشيخ فوزى محد أبوزيد:      | سلس  |
| ۲   | أنوار التحقيق في وصول أهل الطريق                           | 110 |                                    | ۲                                  | ورد الإستغفار اليومي أو استغفار أيام      | ۱۱۲  |
|     | للعارف بالله الشيخ محد على سلامة                           |     |                                    |                                    | الإسبوع للإمام الحسن البصري               |      |
| ۲   | الإمام أبو العزائم كما قدم نفسه للمسلمين                   | ۱۱۷ |                                    | ۲                                  | الجواب الشافي على أسئلة الحكيم الترمذي    | ۱۱٦  |
|     | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه                           |     |                                    |                                    | في كتابه ختم الأولياء للشيخ محد على سلامه |      |
| ٣   | علامات وقوع الساعة                                         | 119 |                                    | ۲                                  | التوحيد في القرآن والسنة                  | ۱۱۸  |
|     | للعارف بالله الشيخ مجد على سلامه                           |     |                                    |                                    | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه          |      |
| ۲   | شعب الإيمان                                                | ۱۲۱ |                                    | 7                                  | كيف يدعو الإسلّام الناس إلى الله          | ۱۲۰  |
|     | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه                           |     |                                    |                                    | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه          |      |
| ٤   | عبادة المؤمن اليومية                                       | ۱۲۳ |                                    | ۲                                  | قطرات من بحار المعرفة                     | ۱۲۲  |
|     | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه                           |     |                                    |                                    | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه          |      |
|     | <u> </u>                                                   |     | ۲                                  | ۲                                  | من منابع الدين الحنيف                     | ۱۲٤  |
|     |                                                            |     | l                                  |                                    | للعارف بالله الشيخ محد على سلامه          |      |

(۲٤٨) الخاتمة

#### أين تجد مؤلفات فضيلة الشيخ فوزى محد أبوزيد

| رقم الهاتف                       | إسم المكتبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 270717072                        | مكتبة المجلد العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 709.1011                         | مكتبة الجندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 01700077                         | دار المقطم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7019119                          | مكتبة جوامع الكلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 709·£1V0                         | مكتبة التوفيقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| .1777870981                      | بازار أنوار الحسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 37701907                         | مكتبة العزيزية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 709٧٨٦                           | الفنون الجميلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 709.7021                         | مكتبة الحسينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 701.11.9                         | مكتبة القلعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 701.8881                         | مكتبة نفيسة العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77978177                         | المكتب المصري الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77971209                         | الأديب كامل كيلاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>*****</b> 0 · · * <b>*</b> ** | مكتبة دار الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 70707271                         | مكتبة مدبولي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 72.107.7                         | مدبولي مدينة نصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7391.998                         | النهضة المصرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77EE9179                         | هلا للنشر والتوزيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| .10.27797                        | المكتبة الأزهرية للتراث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>20176701</b>                  | مكتبة أم القرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7098877                          | المكتبة الأدبية الحديثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77888799                         | مكتبة الروضة الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠١٢٢٤٦٠٩٠٨٢                      | كشك سونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠١٠٠١٢٣٢٦٩٨                      | الكتاب الإسلامي الثقافي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| .1118118٣                        | کشك محد سعید موسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                  | 70917078 70071007 70101007 7010100 7010100 7010100 7010100 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 701010 |

الخاتمة (۲٤۹)

| <i></i>                                                                    |                       |                                        |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------|
| ٤ ش النبي دانيال، محطة مصر                                                 | ۰۳-۳۹۲۸٥٤٩            | مكتبة الصياد                           |
| ۲۳ المشيرأحمد إسماعيل، سيدى جابر                                           | ۰۳-0٤٦٢٥٣٩            | مكتبة سيبويه                           |
| محطة الرمل- أ/ أحمد الأبيض                                                 | ۰۱۲۸۸۳٤٣٥٥٥           | الكشك الأبيض                           |
| الأقاليم                                                                   |                       |                                        |
| الزقازيق- بجوار مدرسة عبد العزيز على                                       | محد                   | كشك عبد الحافظ                         |
| الزقازيق – شارع نور الدين                                                  | .00-7777.7.           | مكتبة عبادة                            |
| طنطا- أمام مسجد السيد البدوي                                               | . ٤ ٣٣٣٤ 70 1         | مكتبة تاج                              |
| طنطا- ٩ش سعيد والمعتصم أمام<br>كلية التجارة                                | ٣٣٢٣٤ 90              | مكتبة قربة                             |
| كفر الشيخ - شارع السودان أمام<br>السنترال، أ/سامي أحمد عبد السلام          | .1                    | كشك التحرير                            |
| المنصورة - شارع جيهان بجوار<br>مستشفى الطوارىء أ/عماد سليمان               | .1777070٣             | مكتبة صحافة الجامعة                    |
| المنصورة، عزبة عقل، ش الهادى،<br>أ/عاظف وفدى                               | .11871879             | مكتبة الرحمة المهداة                   |
| المنصورة- شارع الثانوية بجوار مدرسة<br>ابن لقمان، الحاج كمال الدين أحمد    | .1074100.             | مكتبة صحافة الثانوية                   |
| طلخا – المنصورة- بجوار مدرسة<br>صلاح سالم التجارية، أمام كوبرى طلخا        | . 1 7 7 2 9 1 7 7 1 . | صحافة أخبار اليوم<br>الحاج محد الأتربي |
| فَايد- أحماده غزالي بربري                                                  | ٠١٢٢٦٤٦٨٠٩٠           | مكتبة الإيمان                          |
| السويس،ش الشهداء، حاج حسن<br>محد خيري                                      | .177797.2.9           | كشك الصحافة                            |
| سوهاج- شارع احمد عرابي أمام<br>التكوين المهني                              | .98-787099            | أولاد عبدالفتاح السمان                 |
| الحاج أسامة رمضان<br>بجوار مديرية أمن قنا                                  |                       | معرض قنا للكتاب<br>(مكتبة الجهاد)      |
| القرايا- إسنا - ش السيدة زينب- الحاج<br>محد الريس وأ/ محد رمضان محد النوبي | •1••۸٦٩٨٦٦٤           | كشك القرايا- إسنا                      |
| كشك حسنى محد عبد العاطى المنسى<br>أمام مستشفى الرمد بإسنا - الأقصر         | .111189171            | کشك حسنی بإسنا                         |

أيضاً بدور الأهرام والجمهورية والأخبار والمكتبات الكبرى بجميع أنحاء الجمهورية، ويمكن أيضاً قراءة الكتب وتنزيل النسخ المطبوعة مجانا من موقع الشيخ www.fawzyabuzeid.com ، أوعلى موقع www.askzad.com موقع الكتاب العربي. أو الناشر: دار الإيمان والحياة،١١٤ ش١٠٥ حدائق المعادي بالقاهرة، ت: ٢٥٢٥٢١٤٠، ف: ٢٥٢٦٦٦١٨

الخاتمة (۲۵۰)

| ٣   | المقدمة                                |      |
|-----|----------------------------------------|------|
| ٥   | الحلقة الأولى                          | سؤال |
| ٥   | حكم النظرة ِ                           | ١    |
| ٨   | التقرب إلى الله                        | ۲    |
| ٩   | الضوابط الشرعية لعلاقة الشاب بالفتاة   | ٣    |
| 11  | التواصل على الماسنجر بين الرجل والمرأة | ٤    |
| 11  | الوضوء في الحمام                       | ٥    |
| 17  | هجوم الجراد على مكة والمدينة           | ٦    |
| ۱۳  | العمل الذي يُطفئ غضب الله              | ٧    |
| 10  | الحلقة الثانية                         |      |
| 10  | أهل الجنة وأهل النار                   | ١    |
| 17  | كيفية التوبة                           | ۲    |
| ۲۱  | الحلقة الثالثة                         |      |
| 71  | سجدة الشكر                             | ١    |
| 77  | حقيقة الدعوة إلى الله                  | ۲    |
| 7 £ | الرسول رياضياً                         | ٣    |
| 77  | الشباب شُعبة من الجنون                 | ٤    |
| **  | فضل إطعام الطعام                       | ٥    |
| 79  | محل نظر الله في العبد                  | ٦    |
| ٣,  | حفاظ المسلم على نظافته الشخصية         | ٧    |
| 41  | غسل الاحتلام للمرأة                    | Λ    |
| 44  | قضاء أيام شهر رمضان                    | ٩    |
| 72  | الحلقة الرابعة                         |      |
| 7   | رؤية الشيخ في المنام                   | ١    |
| ٣٧  | الكمالات المحمدية                      | ۲    |
| ٤٠  | أدب المريد مع شيخه                     | ٣    |
| દ દ | الحلقة الخامسة                         |      |
| દ દ | الانتحار                               | ١    |
| ٤٦  | إدمان السهر                            | ۲    |
| ٤٨  | معرفة الرسول لأمَّته                   | ٣    |
| ٤٩  | باب القرب من الله                      | ٤    |
| ٥٠  | رضا الله                               | 0    |
| ۲٥  | النفاق                                 | ٦    |

| •          |                              |    |
|------------|------------------------------|----|
| 0 8        | رقة القلب                    | ٧  |
| ٥٦         | معاملة تارك الصلاة           | ٨  |
| ٥٧         | المؤمن الملتزم               | ٩  |
| ٥٧         | قضاء الصيام                  | ١. |
| ٥٨         | المحافظة على الصلاة          | ۱۱ |
| ٥٩         | صلاة التسابيح                | ۱۲ |
| ٦١         | الحلقة السادسة               |    |
| ٦١         | توافق الارادة                | ١  |
| ٦٣         | أصحاب الأحوال                | ۲  |
| ٦٤         | الانكسار                     | ٣  |
| ٦٩         | فضل مصاحبة الصالحين          | ٤  |
| ٧٣         | الحلقة السابعة               |    |
| <b>٧</b> ٣ | معاملة الله لأهل المحبة      | ١  |
| ٧٨         | میراث رسول الله ﷺ            | ۲  |
| ۸۱         | كتاب الأنبياء                | ٣  |
| ٨٦         | الحلقة الثامنة               |    |
| ٨٦         | قوة العزيمة                  | ١  |
| ٨٨         | صيغ الصلاة على النبي         | ۲  |
| ٨٩         | حمى الله                     | ٣  |
| ٩,         | القناعة                      | ٤  |
| 97         | تخبيب زوجة الجار             | ٥  |
| 90         | التوبة من الذنوب             | ٦  |
| 97         | إطفاء غضب الله               | ٧  |
| 9 🗸        | الحلقة التاسعة               |    |
| 9 🗸        | العلم والنور                 | ١  |
| ٩٨         | الأنبياء والأولياء           | ۲  |
| 99         | بين العاقل والأحمق           | ٣  |
| 1.1        | آفات النفس وعلاجها           | ٤  |
| 1.7        | الحلقة العاشرة               |    |
| 1.7        | التوحيد                      | ١  |
| 1.7        | المعرفة والحيرة<br>مراد الله | ۲  |
| 1.4        | مراد الله                    | ٣  |

| ١٠٩   | عون الله                      | ٤ |
|-------|-------------------------------|---|
| 11.   | أقفال القلوب                  | ٥ |
| 117   | الحلقة الحادية عشرة           |   |
| 117   | الخوف من الموت                | ١ |
| 118   | حفظ القلب                     | ۲ |
| 117   | أثر المجتمع والعوامل الوراثية | ٣ |
| 111   | الوطنية في الإسلام            | ٤ |
| 119   | القرآن وتقوية النظر           | ٥ |
| 171   | الحلقة الثانية عشرة           |   |
| 171   | الصيام والصدقة للمتوفي        | ١ |
| 177   | إيتاء الحكمة                  | ۲ |
| 178   | باب الاجتهاد                  | ٣ |
| 170   | الأرق                         | ٤ |
| 177   | قتل الكلاب الضالة             | ٥ |
| 177   | الدعاء والتربية               | ٦ |
| 179   | الحلقة الثالثة عشرة           |   |
| 179   | التصوف                        | ١ |
| 177   | مقام الشهود                   | ۲ |
| ۱۳۸   | نار الغرام                    | ٣ |
| 1 2 1 | متلفت لا يصل                  | ٤ |
| 124   | الورع                         | ٥ |
| 120   | الحِلقة الرابعة عشرة          |   |
| 120   | معايير قبول الأعمال           | ١ |
| 187   | حسن الخاتمة                   | ۲ |
| 1 2 7 | رؤية الله لحظة الموت          | ٣ |
| 1 £ A | قبض إلله روح عبده             | ٤ |
| 1 £ 9 | إباحة أسرار الزوجية           | ٥ |
| 101   | الرجوع إلى الذنب بعد التوبة   | ٦ |
| 107   | الوصية                        | ٧ |
| 108   | الحلقة الخامسة عشرة           |   |
| 108   | الفناء                        | ١ |
| 107   | أهل العيان                    | ۲ |

| 107   | العُجْب                                                    | ٣ |
|-------|------------------------------------------------------------|---|
| 17.   | الحلقة السادسة عشرة                                        |   |
| 17.   | علاج النسيان                                               | ١ |
| 174   | عورة الرجل في الصلاة                                       | ۲ |
| 178   | المريض مرض الموت                                           | ٣ |
| 177   | التصدق بثمن الأضحية                                        | ٤ |
| ۱٦٨   | أعمال القلوب                                               | ٥ |
| 179   | موجبات الغفران                                             | ٦ |
| 1 🗸 1 | الحلقة السابعة عشر                                         |   |
| 1 🗸 1 | التمتع بمتع الدنيا                                         | ١ |
| 177   | الإفتاء بغير علم                                           | ۲ |
| 175   | آية المجادلة                                               | ٣ |
| 140   | الفرق بين الشيطان والجن                                    | ٤ |
| 177   | تجميد البويضات                                             | ٥ |
| 179   | ما تحبه الزوجة من زوجها                                    | ٦ |
| ١٨٢   | الحلقة الثامِنة عشرة                                       |   |
| ١٨٢   | مقام المُحَدَّثون                                          | ١ |
| ۱۸٦   | بدوات النفس                                                | ۲ |
| 19.   | التجليات الإلهية والعطاءات الربانية<br>الحلقة التاسعة عشرة | ٣ |
| 191   | الحلقة التاسعة عشرة                                        |   |
| 191   | الحياكة للنساء                                             | ١ |
| 191   | التردد في الانفاق                                          | ۲ |
| 198   | مقام الرّجاء                                               | ٣ |
| ۱۹۸   | الاطلاع على أسرار القلب                                    | ٤ |
| 199   | خطاب الحق في الخلق                                         | ٥ |
| 7 . 1 | الفتور الجنسي                                              | ٦ |
| 7 • £ | الحلقة العشرون                                             |   |
| 7 • £ | فتح أبواب البركة                                           | ١ |
| 7 • ٨ | إطالة الأعمار                                              | ۲ |
| 7.9   | ترك الفضول                                                 |   |
| 717   | التائب وماله                                               | ٤ |
| 718   | مجالس الصالحين                                             | ٥ |

|       | 9                                     |   |  |  |  |  |
|-------|---------------------------------------|---|--|--|--|--|
| 711   | سلاح الأُمَّة للنهوض                  | ٦ |  |  |  |  |
| 77.   | الحلقة الحادية والعشرون               |   |  |  |  |  |
| 77.   | فيروس كورونا                          | ١ |  |  |  |  |
| 770   | الذكر الكثير                          |   |  |  |  |  |
| 777   | أدب المؤمن عند البلاء                 |   |  |  |  |  |
| 777   | كرامة الموت                           |   |  |  |  |  |
| 779   | العقبة                                |   |  |  |  |  |
| 74.   | أنواع الغيوب                          |   |  |  |  |  |
| 747   | الحلقة الثانية والعشرون               |   |  |  |  |  |
| 747   | العلم الوهبي                          | ١ |  |  |  |  |
| 744   | الولى المرشد                          | ۲ |  |  |  |  |
| 744   | زيارة الحسين                          | ٣ |  |  |  |  |
| 745   | دلّائل معرفة الله                     | ٤ |  |  |  |  |
| 740   | ضمان حسن الخاتمة                      | ٥ |  |  |  |  |
| 747   | الحفظ من الذنوب                       |   |  |  |  |  |
| 747   | جمال العبودية                         | ٧ |  |  |  |  |
| 747   | الحلقة الثالثة والعشرون               |   |  |  |  |  |
| 777   | الفرج في الاسراء والمعراج             | ١ |  |  |  |  |
| 7 £ • | من إشارات المعراج                     | ۲ |  |  |  |  |
| 7 £ 1 | التفكر والتدبر                        | ٣ |  |  |  |  |
| 7 £ 7 | معراج المؤمنين                        | ٤ |  |  |  |  |
| 7 £ 4 | المعراج بين المسلم والمؤمن            | ٥ |  |  |  |  |
| 7     | الاسراء والمعراج والعصر الحديث        | ٦ |  |  |  |  |
| 7 £ £ | نصيب المرأة من الاسراء والمعراج       | ٧ |  |  |  |  |
| 7 2 0 | نبذة عن المؤلف الشيخ فوزى محمد أبوزيد |   |  |  |  |  |
| 7 2 7 | قائمة المؤلفات                        |   |  |  |  |  |
| 7 £ 9 | قائمة المكتبات ودور النشر             |   |  |  |  |  |
| 701   | الفهرست                               |   |  |  |  |  |

#### إنتظرونا قريبا

\_\_\_\_\_

١- عبر من حياة الصالحين ٢- تفسير آيات النور في القرآن
 ٣- أوصاف الرسول ﷺ في القرآن

الخاتمة (٢٥٥)

# لملاحظات القارىء الكريم

|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>                                        |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>•••••                                   |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>                                        |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
|                                         |                                         |                                         |                                         | <br>                                        |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |                                         | <br>                                        |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |                                         | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>•••••                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |