

الكتاب تجليات المعراج

المؤلف الشيخ فوزي محمد أبوزيد

الطبعة الأولى ٢٧ أبريل ٢٠١٥م، ٨ رجب ١٤٣٦هـ

ترتيب الكتاب الكتاب رقم ٨٧ من المؤلفات المطبوعة

سلسلة الحقيقة الحمدية (الكتاب العاشر)

عددالصفحات ١٢٨ صفحة

المقاس ١٤ سـم \* ٢٠ سـم

داخلی ۸۰ جم \* ۱ لون

غلاف كوشيه لميع ٣٠٠ جرام

طباعة غلاف ٤ لون، سلوفان ليع

دار الإيمان والحياة، ١١٤ ش ١٠٥ ، المعادى،

القاهرة، ج م ع، ت: ١٤٠ ١٥٢٥ – ٢ - ٠٠٢٠،

فاكس ١٦١٦١٨ ١٥٦ -١٠٠٢-

إيداع محلى

تحت إشراف

إيداع دولى -977-978

طبع مطابع النوبار بالعبور

مقدمة  $(\mathbf{f})$  الكتاب السابع والثمانون من المؤلفات المطبوعة للشيخ





### مُقتَّلُمْتُهُ بنِ<u>َّ</u> لِلْنَهِ الْخَوْلِلَجْدِ عِلَى إِلَيْهِ الْخَوْلِلَجْدِ عِلَى إِلَيْهِ الْعَالِمِ لِلْمَالِ

الحمد لله العلى الأعلى والصلاة والسلام على من دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى سيدنا محمَّد صاحب الإسراء إلى المقام الأسمى وآله وصحبه ومن اقتدى وبعد،

فإن رحلة الإسراء والمعراج كنز لا ينفذ من العلوم الإلهية والأسرار الربانية لأهل القلوب التقية النقية وقد قمنا بالتلويح ببعض فوائد وعبر وأسرار هذه الرحلة النورانية في كتابنا ( وهم الرجم والإسراء والمعراء)، كما كان لنا تحاليل تفصيلية في هذه الرحلة القدسية جمعناها في كتابنا (إشراقات الاسراء)، وهو من جزأين متوسطين.

ولما كان للأحباب - كما وصلنا على الموقع- تساؤلات كثيرة تدور حول هذه الرحلة تشغل البال ويودون الوصول إلى إجابات شافية نحوها تريح الصدور، فقد جمع الأخ الفاضل الأستاذ عصام أبوالفضل هذه الأسئلة وعرضها علينا فأجبنا عليها بما فتح الله على علينا وذلك فى حلقات متتالية عن طريق الفيديو لتعرض على شبكة المعلومات الدولية (الإنترنت) ليعم بما النفع.





وقد رأى الأحباب أن يتم تفريغها وجمعها في كتاب ليكون النفع بحا أتم، فقام فريق من الأحباب الصادقين بـذلك، وقمنا بمراجعتها وتخريج آياتها وأحاديثها وسميناها (مِحَلمِكُ (لْعُمْلِاً).

نسأل الله على أن ينفع بهاكل من قرأها وأن يجازى خيراً من كتبها أو فرغها أو نشرها أو طبعها أو ساهم بجهد ولو قليل فى إخراجها، إنه بالإجابة جدير وهو على كل شئ قدير.

وصلى الله على السراج المنير سيدنا لحُمَّد وآله وصحبه وسلم. الجميزة، في يوم الثلاثاء ٢من رجب ١٤٣٦ هـ

الموافق ۲۱ من أبريل ۲۰۱۵م





العنوان البريدى : الجميزة . محافظة الغربية

ت : ۲۰٤۰ – ۳٤٠٥١٩ : ت

موقع الإنترنت: www.fawzyabuzeid.com

, fawzy@fawzyabuzeid.com : البريد الإليكترونى fawzyabuzeid@hotmail.com, fawzyabuzeid@yahoo.com, fawzyabuzeid48@gmail.com وكسر إلى الكسرا

خكر الإسراق والمعراج، اختصاص ركالحجال والسسال الوسسال «حوالك لكوا حسفال كواسما مسرّات الإساراء والمعسراج، اخستالف روايسات الإسسراء، الإسراء ليلا، مشاهد الإسراء، الأنبياء في قبورهم،داعي اليهود وداعتی النصاری وابلیس، صلاة النبي بالأنبياء،الإســراء والمعراج والعلم الصديث



### ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ*

### السؤرل رلاول التي

#### ذكر الاسراء والمعراج

2

لماذا ذكر رسول الله ﷺ الإسراء في مكـــة، وذكر المعراج في المدينة؟



لمَّاكان رسول الله ﷺ بُعث إلى الناس كافة، فإن القرآن ذاته له خطاب خاصٌ بالكافرين، وله خطابٌ خاصٌ بالمؤمنين، إذا تحدث الله مع الكافرين يقول:

"يا أيها الناس" وهو خطابٌ للناس جميعاً أو "يا بني آدم" وإذا تحدث مع المؤمنين يقول: "يا أيها الذين آمنوا" فهؤلاء لهم خطاب، وإذا تحدَّث مع خواص المؤمنين يقول: "يا عباد":

# ﴿ يَنعِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُرُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَزَّنُونَ ﴾ ( يَنعِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُرُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَزَّنُونَ ﴾

فلكل مقام مقال، فالنبي ﷺ لما كان يُحدِّث أهل مكة ويُخبرهم، لم يخبرهم الله يخبرهم الله عند العقول الأنه يقول:

"إِنَّا مَعَاشِرَ الأَنْبِيَاءِ أُمِرْنَا أَنْ نْكَلِّمَ النَّاسَ عَلَى قَدَرٍ عُقُولِهِمْ"'

١ الديلمي عن ابن عبَّاس رضيَ اللَّهُ عنهُمَا، جامع المسانيد والمراسيل



### لايسخ فوَرِي *مِحْرُلِدُ فُوزِيرُرُ*

والذي تتحمله العقول هو الذهاب إلى بيت المقدس الذي يعرفونه ويعلمونه، وذهبوا إليه وزاروه، والأمور التي شاهدها في زيارته وكشفها لهم ورأوها بعد ذلك رأى العين.

ولما ذهب إلى المدينة بعد ذلك ورزقه الله بقومٍ قال فيهم الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُوَمِنُونَ بِٱلَّغَيْبِ ﴾ (٣البقرة) فلو حدثهم عن الغيب يصدقون به، حدَّثهم عن الجنة، والجنة غيب فصدقوا وآمنوا، وحدثهم عن النار والملائكة والعرش والنار غيب فصدقوا وآمنوا، وحدثهم عن السماوات والملائكة والعرش والكرسي وكل هذه العوالم الإلهية فصدقوا وآمنوا، لكن الكافرون اعترضوا، ولذلك لم يؤمنوا، ولما حدَّث أهل الإيمان حدثهم على قدر أرواحهم التي تتقبل الأمور الغيبية، فحدَّثهم عن رحلة المعراج لأنها كانت في عالم الملكوت الأعلى ولا يُصدِّق بها إلا مؤمن.



اختصاص الرسول بالاسراء والمعراج

لماذا اختصُّ الله رسوله بالإسراء والمعراج دون باقي الأنبياء؟



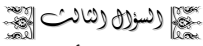
جبنا عن هذا السؤال وقلنا: أن الإسراء كان لإظهار مقامه ومكانته على جميع الأنبياء والمرسلين، وأنه أعلاهم مقاماً



*ڮۺڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڎۏڒڹڔڒ* 

وأرفعهم قدراً، وأعلاهم جاهاً عند الله ﷺ.

" اللَّهُ الْمُعْطِي وَأَنَا الْقَاسِمُ "`



العروج بالجسد أم بالروح

هــل عُــرج برســول الله إلى الســماوات بالجسد أم بالروح؟ وهل تعــرُج الأجســام إلى السـماوات؟





المعراج معجزة إلهية، والمعجزات لا تكون إلا للأنبياء، والإسراء والمعراج معجزة خاصّة لإمام الرسل والأنبياء سيدنا عُمَّد عِلَيْ.

٢ الصحيحين البخاري ومسلم عن معاوية بن أبي سفيان

تجليا المعلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

فهل كان بالروح أم بالجسد؟ فهذا سؤال فلسفي وقف عنده المتشككون من القديم ويستمسك به المستشرقون والمعاندون في الحديث.

فلو كان الإسراء والمعراج بالروح لم تكن هناك مشكلة، فبالروح يعني مناماً، ولو أن أحداً رأى نفسه في المنام أنه ذهب إلى الجنة، فهل في هذا الأمر شيء؟ وهل هناك من يكّذّبه؟ لا، لأن هذا أمر المنام، وأمر المنام واسع، ولكن هذا الأمر كان بالجسد والروح خصوصية لرسول الله .

والدليل على ذلك بالنسبة للإسراء: فإن أهل مكة عندما أخبرهم النبى بالإسراء قالوا: إنَّا لنقطع شهراً للذهاب إلى بيت المقدس، وشهراً في الإياب، وأنت تدَّعِي أنك ذهبت ورجعت في جزءٍ من الليل، فهذا لا يكون.

فسيدنا أبو بكر الله كان حاضراً، وأراد أن يُثبت لهم صحَّة ذلك فسألهم، هل تعلمون أن مُحَداً الله ذهب إلى بيت المقدس؟ فقالوا: لا ما علمنا أنه ذهب إلى هناك، فقال:

"أَنَا أَشْهَدُ أَنَّهُ صَادِقٌ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، صِفْ لَنَا بَيْتَ

تجليكا الفيلة

ريشخ فوَرَى مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ

الْمَقْدِسِ؟ قَالَ في نفسه : دَخَلْتُهُ لَيْلًا، وَخَرَجْتُ مِنْهُ لَيْلًا، فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ ﷺ فَرفعه على جَنَاحِهِ، فَجَعَلَ يَقُولُ: بَابٌ مِنْهُ كَذَا فِي مَوْضِعِ كَذَا، وَبَابٌ مِنْهُ كَذَا فِي مَوْضِعِ كَذَا، وَأَبُو بَكْرٍ اللهِ عِنْدَهُ يَقُولُ: صَدَقْتَ صَدَقْتَ، قَالُوا: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنَا عَنْ عِيرَنَا؟ فَقَالَ: أَتَيْتُ عَلَى عِيرٍ بَنِي فُلَانِ بِالرَّوْحَاءِ قَدْ أَضَلُّوا نَاقَةً لَهُمْ، وَانْطَلَقُوا فِي طَلَبِهَا، فَانْتَهَيْتُ إِلَى رِحَالِهِمْ لَيْسَ بِهَا مِنْهُمْ أَحَدُ، وَإِذَا قَدَحُ مَاءٍ فَشَرِبْتُ مِنْهُ، فَسَلُوهُمْ عَنْ ذَلِكَ. فَقَالُوا: هَذَا وَالإِلَهِ آيةٌ، ثُمَّ انْتَهَيْتُ إِلَى عِيرٍ بَنِي فُلَانٍ، فَنَفَرَتْ مِنِّي الْإِيلِ، وَبَرَكَ مِنْهَا جَمَلُ أَحْمَرُ عَلَيْهِ جُوَالِقُ مُخَطَّطُ بِبَيَاضِ لا أَدْرِي أَكُسِرَ الْبَعِيرُ أَمْ لَا؟ فَسَلُوهُمْ عَنْ ذَلِكَ. قَالُوا: هَذَا وَالإِلَهِ آيَةٌ، ثُمَّ انْتَهَيْتُ إِلَى عِيرِ بَنِي فُلَانٍ فِي التَّنْعِيمِ يَقْدُمُهَا جَمَلُ أَوْرَقٌ هَا هِيَ ذِي تَطْلُحُ عَلَيْكُمْ مِنَ الثَّنِيَّةِ فَقَالَ الْوَلِيدُ بْنُ الْمُغِيرَةِ: سَاحِرٌ! فَانْطَلَقُوا، فَنَظَرُوا، فَوَجَدُوا الأَمْرَ كَمَا قَالَ ﷺ فَرَمُوهُ بِالسِّحْرِ" ۗ

أما بالنسبة للمعراج: فقد كان سيدنا جبريل ينزل من السماء إلى الأرض في أقلِّ من لمح البصر، وكان لا يستأذن، ولكن في هذه المرة كلما ذهب إلى باب سماء يدُقُّ الباب، ويقولون: من؟ فيقول: جبريل،

٣ ابن حجر في المطالب، وجامع البيان للطبري عن فاختة بنت أبي طالب



*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹڔ*ڒ

فالإذن لا يكون للروح، ولكن يكون للجسم، يعني كما قلت الآن: لو أن أحداً نائماً وصعدت روحه إلى السماوات السبع وسافرت وساحت ودخلت الجنة، فهل هناك ما يمنعها؟ لا، لكن من الذي يُمنع من ذلك؟ الجسم، فكان يستأذن لحضرته عند كل سماء ليدخل، لأن سيدنا رسول الله كان بجسمه.

الأمر الآخر والأعظم أن أعظم فريضة أنزلها الله على علينا جماعة المؤمنين هي فريضة الصلاة، والله على لأهمية هذه الفريضة عنده، لم ينزلها بالوحي عليه، ولكنه استدعاه عنده، مع أن الله لا حيث له ولا كينونة له ولا محل له، لكن إلى حيث لا حيث، وإلى مقامٍ قال فيه الله:

# ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُو أَدُنَىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُو أَدُنَىٰ ۞ فَكُانَ قَابَ فَأُوْحَىٰ ﴾ (النجم)

ففرض عليه الصلاة، والصلاة لا تُفرض في المنام ولكن تُفرض في اليقظة لأنما أهم فريضة في الإسلام.

والدليل القاطع في القرآن، قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيَ ٱلْمِنَى بِعَبْدِهِ ﴾ (١١لإسراء)، ولم يقُل بروح عبده، وكلمة العبد لا تُطلق إلا على الجسم الذي فيه روح، فالروح وحدها نقول عنها: روح فلان،



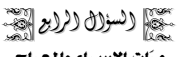
### *ڮؿڿۏٙۯڲڰ۪ۯڮٷڒؠۯڂ*

وأقول: إن روح فلان قد جاءتني هذه الليلة، أما الجسم بدون روح نقول عنه: جُثَّة، لكن العبد يكون جسماً وروحاً معاً، لذا قال الله: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي َ أُسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴾.

لفظ عبد يقتضى الجسم الذي فيه عقل فيه روح والخيال

وهذا يقتضي أنه أسرى بجسم رسول الله وهي خصوصية له الله على السير بحذه السرعة الزائدة؟ وكيف يخترق السماوات الطباق؟ وكيف يتحمَّل الجسم هذه الذبذبات وهذه التيارات؟

﴿ سُبَحَنَ ٱلَّذِى آَسَرَى ﴾ فمن الذي أسرى الله ، وهل تُعجز قدرة الله شيء ؟! إذا كان الله هو الذي أسرى به فقد كيَّفه وصانه ليتحمَّل كل هذه الأجواء وكل هذه الطباق، لأنه على هو الذي دعاه، وهو الذي حماه، وهو الذي تكفَّل به صلوات ربى وتسليماته عليه.



مرَات الإسراء والمعراج

كم مرة أسرى أو عرج برسول الله ﷺ؟

هذا أمرٌ موقوفٌ على ما ورد فى صحيح الأحاديث، ففى صحيح الأحاديث الروايات التى روت حادثة الإسراء والمعراج جمعها الإمام السيوطى وقال: هي سبعة وستين



### ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ*

رواية، لكن ليس معناها أنها سبعة وستين إسراء ومعراج.

لكن كل رواية تحكى جانباً من جوانب الإسراء والمعراج، لأن الرسول والمعراج، لأن الرسول والمعراج، لأن عقولهم لا تتحمل غير ذلك، ولم يبح بشيء عن المعراج الا في المدينة لأهله ومحبيه ولأهل خصوصيته، وكان كل آونة يبيح بشيء، ولذلك فكل رواية تختلف عن الأخرى، لأنه يبيح بما تتحمله المعقول وتشرأب إليه قلوب الحاضرين والسامعين.

وإن كان هناك بعض السادة الصالحين كالشيخ محي الدين بن العربي يحكي . والمسئولية عليه . أن رسول الله وسلم أسرى به وعُرج به أكثر من أربعين مرةً مناماً، ولكننا لم نجد شيئاً من ذلك فيما ورد من صحيح السنة، فهو يذكر أنه أُسرى به وعُرج به أكثر من أربعين مناماً، لكن المرة الواحدة التي أُسرى به بالجسم والروح مرةً واحدة، وهذه ما عرفناها والتي ذكرها القرآن:

# ﴿ شُبْحَيْنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّرَ ٱلْمَسْجِدِ اللَّاقَصَا ﴾ (الإساء).

وكذلك فى أول سورة النجم وهى الآيات التي فسَّرتَها السنة فى روايات كثيرة بحسب ما أباح صلى الله عليه وسلَّم لأهل كل قوم.

وما لم نجده في صحيح السنة فلا ينبغي أن نتعنيٌّ في البحث عنه



### ڒ*ؽؿۼۏٙۯڲڰ۪ۯڷٷڒۺڒ*

ولا نشتط فى طلبه، فينبغي أن لا نعرف الغيوب إلا من رسول الله أو من كتاب الله أو ما ورد فى سنته فلا عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ َ أَحَدًا ﴾ (١٦٦هـن)، قد يكون سيدنا رسول الله خص بعض الصالحين بخصوصية فى عالم المنام ويُعلمه بأمر فتكون خصوصية له، وليست للمسلمين، وحتى هو نفسه لا ينبغى أن يذيع ولا يشيع، لكن أنا أذيع وأشيع ما ورد فى القرآن، أو ما ورد فى السنة، ونفرض أننى رأيت رؤيا من هذه الرؤيات المنامية، فطالما لا أجد دليلاً يؤيدنى فى القرآن أو السنة فهذا علمٌ خاص بي فينبغي على أن لا أبيح به.



اختلاف الروايات في الاسبراء



لماذا اختلفت الروايات في مكان الإسراء ولم ختلف في مكان المعراج؟

ليس هناك اختلاف في مكان الإسراء، لأن مكان الإسراء كلا مكان الإسراء حددته الآية:

﴿ شُبْحَنَ ٱلَّذِيَ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّرَ ٱلْمَسْجِدِ اللهُ مِّرَ الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ (الإساء)

تجليا المعلج



فأي خلاف هنا؟!لا يوجد خلاف بعدكتاب الله.

هناك خلاف في الأحداث التي رُويت في الإسراء، وسبب اختلاف الروايات:

قد يظن البعض أن هناك خلاف في البداية، أن النبي كان نائماً في البيت الحرام في الحجر، أو أنه كان نائماً عند ابنة عمه أم هانيء بنت أبي طالب، وهذا كُله ليس إلا خلاف.

المهم أن الرحلة بدأت من بيت الله الحرام إلى المسجد الأقصى، وليس هناك خلاف في المسجد الأقصى.

الخلاف في الروايات ليس خلاف، لكنه إضافة وإفادة، والروايات نجمعها كلها، وكلها تحكى قصة إسراء رسول الله .





2

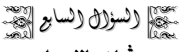
الإستراء ليلا

#### لماذا كان الإسراء ليلاً ولم يكن نهاراً؟



لم يقل الله على أن الإسراء كان في الليل، ولكن كلمة (ليلاً) منكرة أي في جزء من الليل، لأن أحداث الإسراء لا يستطيع أحد رؤيتها بالعين المجردة.

فلو كان نهاراً للج الكافرون في طغيانهم وقالوا: فلِم لم نره وهو راكب البراق؟ لم لم يره أهل المسجد الأقصى وهو يُصلي بالأنبياء؟ فكانت الحكمة الإلهية أن يكون الإسراء ليلاً حتى يُعطيهم الله على فرصة ليُصدقوا بهذه المعجزة الإلهية الربانية مع خير البرية .



مشاهد الإسراء

استفادت الأمة من رحلة المعراج في المشاهد التي رآها الله في المشاهد التي تستفيد منها الأمة في رحلة الإسراء؟



تجليا العلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

" لَمَّا عُرِجَ بِي مَرَرْتُ بِقَوْمٍ لَهُمْ أَظْفَارٌ مِنْ نُحَاسٍ يَخْمُشُونَ وُجُوهَهُمْ وَصُدُورَهُمْ فَقُلْتُ: مَنْ هَوُّلَاءِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَوُّلاءِ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَيَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمْ "

" فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ بَابَ السَّمَاءِ، قِيلَ: مَنْ هَذَا ؟ قَالَ: جِبْرِيلُ قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ ؟ جَبْرِيلُ قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ ؟ قَالَ: نَعَمْ، فَإِذَا أَنَا بِآدَمَ كَهَيْئَته يَوْمِ خَلَقَهُ اللَّهُ عَلَى صُورَتِهِ قَالَ: نَعَمْ، فَإِذَا أَنَا بِآدَمَ كَهَيْئَته يَوْمِ خَلَقَهُ اللَّهُ عَلَى صُورَتِهِ تُعْرَضُ عَلَيْهِ أَرْوَاحُ ذُرِّيَّتِهِ الْمُؤْمِنِينَ، فَيَقُولُ: رُوحٌ طَيِّبَةٌ وَنَفْسٌ طَيِّبَةٌ، اجْعَلُوهَا فِي عِلِيِّينَ، ثُمَّ تُعْرَضُ عَلَيْهِ أَرْوَاحُ ذُرِّيَّتِهِ الْفُجَّارُ، فَيَقُولُ: رُوحٌ خَبِيثَةٌ وَنَفْسٌ خَبِيثَةٌ اجْعَلُوهَا فِي الْفُجَّارُ، فَيَقُولُ: رُوحٌ خَبِيثَةٌ وَنَفْسٌ خَبِيثَةٌ اجْعَلُوهَا فِي سِجِّينٍ ثُمَّ مَضَيتْ هُنَيهِة فَإِذَا أَنَا بِأَحْوِنَةٍ عَلَيْهَا لَحْمٌ مُشَرَّحُ سِجِّينٍ ثُمَّ مَضَيتْ هُنَيهة فَإِذَا أَنَا بِأَحْوِنَةٍ عَلَيْهَا لَحْمٌ مُشَرَّحُ

٤ صحيح مسلم والنسائي

*لايشخ فَرَيْ كِلَّ لِلْفُرْ لِبُرِل*ُ

لَيْسَ يَقْرَبُهَا أَحَدُ، وَإِذَا أَنَا بِأَخْوِنَةٍ أُخْرَى عَلَيْهَا لَحْمٌ قَدْ أَرْوَحَ وَنَتِنَ، عِنْدَهَا أُنَاسُ يَأْكُلُونَ مِنْهَا، قُلْتُ: يَا جِبْرِيلَ، مَنْ هَؤُلاءِ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ مِنْ أُمَّتِكَ يَتْرُكُونَ الْحَلالَ وَيَأْتُونَ الْحَرَامَ.قَالَ: ثُمَّ مَضَيتْ هُنيهة، فَإِذَا أَنَا بِأَقْوَام بُطُونِهِمْ أَمْثَال الْبُيوتِ، كُلَّمَا نَهَضَ أَحَدُهُمْ خَرَّ، يَقُولُ: اللَّهُمَّ لا تُقِم السَّاعَةَ، قَالَ: وَهُمْ عَلَى سَايِلَةِ آلَ فِرْعَوْنَ، قَالَ: فَتَجِيءُ السَّايِلَةُ فَتَطَأَهُمْ، قَالَ: فَسَمِعْتُهُمْ يَضِجُّونَ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ، قُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ، مَنْ هَؤُلاءِ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ مِنْ أُمَّتِكَ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إلا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ. قَالَ: ثُمَّ مَضَيتْ هُنَيهة، فَإِذَا أَنَا بِأَقْوَامٍ مَشَافِرُهُمْ كَمَشَافِرِ الإِيلِ، قَالَ: فَتُفْتَحُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَيُلَقَّوْنَ ذَلِكَ الْحَجَرَ؛ ثُمَّ يَخْرُجُ مِنْ أَسَافِلِهِمْ، فَسَمِعْتُهُمْ يَضِجُّونَ إِلَى اللَّهِ ا فَقُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ، مَنْ هَؤُلاءِ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ مِنْ أُمَّتِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا: ﴿ إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾.

قَالَ: ثُمَّ مَضَيتْ هُنَيهة فَإِذَا أَنَا بِنِسَاءٍ يُعَلَّقْنَ بِثُدِيِّهِنَّ، فَسَمِعْتُهُنَّ يَصِحْنَ إِلَى اللَّهِ ﷺ قُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ، مَنْ هَوُّلاءِ

تجلي العناج

### وليسخ فزرى محراله فوزيرا

النِّسَاءِ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ الزُّنَاةُ مِنْ أُمَّتِكَ.

قَالَ: ثُمَّ مَضَيْتُ هُنَيهة، فَإِذَا أَنَا بِأَقْوَامٍ تُقْطَعُ مِنْ جُنُوبِهِمِ اللَّحْمُ، فَيُلْقَمُونَ، فَيُقَالُ لَهُ: كُلْ كَمَا كُنْتَ تَأْكُلُ مِنْ جُنُوبِهِمِ اللَّحْمُ، فَيُلْقَمُونَ، فَيُقَالُ لَهُ: كُلْ كَمَا كُنْتَ تَأْكُلُ مِنْ لَحْمِ أَخِيكَ، قُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ، مَنْ هَوُّلاءِ قَالَ: هَوُّلاءِ الْمُمَّازُونَ مِنْ أُمَّتِكَ اللَّمَّازُونَ."

ومن المشاهد ما رواه الإمام أبو جعفر بن جرير عن أبي هريرة في قول الله على: ﴿ سُبُحَدِنَ ٱلَّذِيَ أَسُرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّرَىٰ الله عِنْ لَيْلًا مِّرَىٰ الله عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ

" جاء جبريلُ إِلَى النَّبِيِّ ﴿ وَمَعَهُ مِيكَائِيلُ، فَقَالَ جِبْرِيلُ لِمِيكَائِيلُ، فَقَالَ جِبْرِيلُ لِمِيكَائِيلَ: ائْتِنِي بِطَسْتٍ مِنْ مَاءِ زَمْزَمَ كَيْمَا أُطَهِّرَ قَلْبَهُ وَأَشْرَحَ لَهُ صَدْرَهُ، قَالَ: فَشَقَّ عَنْهُ بَطْنَهُ، فَعَسَلَهُ ثَلاثَ مَرَّاتٍ، وَاخْتَلَفَ إِلَيْهِ مِيكَائِيلُ بِثَلاثٍ طِسَاسٍ مِنْ مَاءِ زَمْزَمَ، فَشَرَحَ صَدْرَهُ، وَنَزَعَ مَا كَانَ فِيهِ مِنْ غِلِّ، وَمَلاَّهُ حِلْمًا وَعِلْمًا فَشِرَحَ صَدْرَهُ، وَنَزَعَ مَا كَانَ فِيهِ مِنْ غِلِّ، وَمَلاَّهُ حِلْمًا وَعِلْمًا وَإِيمَانًا وَيَقِينًا وَإِسْلامًا، وَخَتَمَ بَيْنَ كَتِفَيْهِ بِخَاتَمِ النُّبُوّةِ، ثُمَّ أَتَاهُ بِفَرَسٍ فَحُمِلَ عَلَيْهِ، كُلُّ خُطْوَةٍ مِنْهُ مُنْتَهَى بَصَرِهِ أَوْ أَقْصَى بَصَرِهِ أَوْ أَقْصَى بَصَرِهِ قَالَ: فَلَادَ فَالَد: فَلَارَ وَسَارَ وَسَارَ مَعَهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِما السَّلامُ. قال: فَأَتَى

*ڮؿڿۏٙۯؽڰۯڮٷڒڮۏڒؠڒ*ڂ

عَلَى قَوْمٍ يَزْرَعُونَ فِي يَوْمٍ وَيَحْصُدُونَ فِي يَوْمٍ، كُلَّمَا حَصَدُوا عَادَ كَمَا كَانَ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ: " يَا جِبْرِيلُ مَا هَذَا؟ قَالَ: هَوُلاءِ الْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، تُضَاعَفُ لَهُمُ الْحَسَنَةُ يَسَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ، وَمَا أَنْفَقُوا مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يَخْلُفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ، تُمَّ أَتَى عَلَى قَوْمٍ تُرْضَخُ رُءُوسُهُمْ بِالصَّحْرِ، كُلَّمَا الرَّازِقِينَ، تُمَّ أَتَى عَلَى قَوْمٍ تُرْضَخُ رُءُوسُهُمْ بِالصَّحْرِ، كُلَّمَا رُضِحَتْ عَادَتْ كَمَا كَانَتْ، وَلا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ مِنْ ذَلِكَ شَيْءُ وَقُولًا عَنْهُمْ مِنْ ذَلِكَ شَيْءُ، وَقَالَ: هَوُلاءِ الَّذِينَ تَتَثَاقَلُ رُءُوسُهُمْ عَنِ الصَّلاةِ الْمَكْتُوبَةِ.

ثُمَّ أَتَى عَلَى قَوْمٍ عَلَى أَقْبَالِهِمْ رِقَاعٌ، وَعَلَى أَدْبَارِهِمْ رِقَاعٌ، وَعَلَى أَدْبَارِهِمْ رِقَاعٌ، وَيَأْكُلُونَ الضَّرِيعَ وَالْغَنَمُ، وَيَأْكُلُونَ الضَّرِيعَ وَالزَّقُّومَ وَرَضَفَ جَهَنَّمَ وَحِجَارَتَهَا، قَالَ: مَا هَوُّلاءِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَا هَوُّلاءِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَوُلاءِ الَّذِينَ لا يُؤَدُّونَ صَدَقَاتِ أَمْوَالِهِمْ، وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ شَيْئًا، وَمَا اللَّهُ بِظَلامِ لِلْعَبِيدِ.

ثُمَّ أَتَى عَلَى قَوْمٍ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ لَحْمُ نَضِيجٌ فِي قُدُورٍ، وَلَحْمُ آخَرُ نَيِّئُ قَذِرٌ خَبِيثٌ، فَجَعَلُوا يَأْكُلُونَ مِنَ النَّيِّئِ، وَلَحْمُ آخَرُ نَيِّئُ قَذِرٌ خَبِيثٌ، فَقَالَ: مَا هَؤُلاءِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا الرَّجُلُ مِنْ أُمَّتِكَ، تَكُونُ عِنْدَهُ الْمَزْأَةُ الْحَلالُ الطَّيِّبُ،

تجافيا المعلج

### (يشخ فَرَيْ *كِي كُلُ لُوْزِيْرِ*

فَيَأْتِي امْرَأَةً خَبِيثَةً، فَيَبِيتُ عِنْدَهَا حَتَّى يُصْبِحَ، وَالْمَرْأَةُ تَقُومُ مِنْ عِنْدِ زَوْجِهَا حَلالاً طَيِّبًا، فَتَأْتِي رَجُلاً خَبِيثًا، فَتَبِيتُ مَعَهُ حَتَّى تُصْبِحَ.

قَالَ: ثُمَّ أَتَى عَلَى خَشَبَةٍ عَلَى الطَّرِيقِ، لا يَمُرُّ بِهَا تَوْبُ إِلا شَقَّتْهُ، وَلا شَيْءٌ إِلا خَرَقَتْهُ، قَالَ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا مَثَلُ أَقْوَامٍ مِنْ أُمَّتِكَ يَقْعُدُونَ عَلَى الطَّرِيقِ فَيَقْطَعُونَهُ، ثُمَّ تَلا: " وَلا تَقْعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ ثُوعِدُونَ ".

ثُمَّ أَتَى عَلَى رَجُلٍ قَدْ جَمَعَ حُزْمَةً عَظِيمَةً لا يَسْتَطِيعُ حَمْلَهَا، وَهُوَ يَزِيدُ عَلَيْهَا، فَقَالَ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا الرَّجُلُ مِنْ أُمَّتِكَ تَكُونُ عَلَيْهِ أَمَانَاتُ النَّاسِ لا يَقْدِرُ عَلَى أَدَائِهَا، وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ يَحْمِلَ عَلَيْهَا.

ثُمَّ أَتَى عَلَى قَوْمٍ تُقْرَضُ أَلْسِنَتُهُمْ وَشِفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ مِنْ حَدِيدٍ، كُلَّمَا قُرِضَتْ عَادَتْ كَمَا كَانَتْ لا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ، قَالَ: مَا هَؤُلاءِ يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَؤُلاءِ خُطَبَاءُ الْفِتْنَةِ.

ثُمَّ أَتَى عَلَى جُحْرٍ صَغِيرٍ يَخْرُجُ مِنْهُ ثَوْرٌ عَظِيمٌ، فَجَعَلَ

### ريشخ فَرَرَى مِحْرُلِهِ فُوزِيْرِرُ

الثَّوْرُ يُرِيدُ أَنْ يَرْجِعَ مِنْ حَيْثُ خَرَجَ فَلا يَسْتَطِيعُ، فَقَالَ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ؟ قَالَ: هَذَا الرَّجُلُ يَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ الْعَظِيمَةِ، ثُمَّ يَنْدَمُ عَلَيْهَا، فَلا يَسْتَطِيعُ أَنْ يَرُدَّهَا.

ثُمَّ أَتَى عَلَى وَادٍ، فَوَجَدَ رِيحًا طَيِّبَةً بَارِدَةً، وَرِيحَ الْمِسْكِ، وَسَمِعَ صَوْتًا، فَقَالَ: يَا جِبْرِيلُ مَا هَذِهِ الرِّيحُ الطَّيِّبَةُ الْبَارِدَةُ رِيحُ الْمِسْكِ؟ وَمَا هَذَا الصَّوْتُ؟ قَالَ: هَذَا صَوْتُ الْجَنَّةِ، تَقُولُ: يَا رَبِّ، آتِنِي مَا وَعَدْتَنِي، فَقَدْ كَثْرَتْ غُرَفِي، وَإِسْتَبْرَقِي وَحَرِيرِي، وَسُنْدُسِي وَعَبْقَرِيِّي، وَلُؤْلُؤِي وَمَرْجَانِي، وَفِضَّتِي وَذَهَبِي، وَأَكْوَابِي وَصِحَافِي وَأَبَارِيقِي، وَفَوَاكِهِي وَنَخْلِي وَرُمَّانِي، وَلِبَنِي وَخَمْرِي، فَآتِنِي مَا وَعَدْتَنِي، فَقَالَ: لَكِ كُلُّ مُسْلِمٍ وَمَسْلَمَةٍ، وَمُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ، وَمَنْ آمَنَ بِي وَيرُسُلِي، وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَمْ يُشْرِكْ بِي، وَلَمْ يَتَّخِذْ مِنْ دُونِي أَنْدَادًا، وَمَنْ خَشِيَنِي فَهُوَ آمِنٌ، وَمَنْ سَأَلَنِي أَعْطَيْتُهُ، وَمَنْ أَقْرَضَنِي جَزَيْتُهُ، وَمَنْ تَوَكَّلَ عَلَيَّ كَفَيْتُهُ، إِنِّي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا، لا أُخْلِفُ الْمِيعَادَ، وَقَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ، وَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ، قَالَتْ: قَدْ رَضِيتُ. ثُمَّ أَتَى عَلَى وَادٍ فَسَمِعَ صَوْتًا مُنْكَرًا، وَوَجَدَ رِيحًا مُنْتِنَةً، فَقَالَ: مَا هَذِهِ الرِّيحُ يَا

تجاشا الفالج

### ريشخ فوَرِي *مِحْرُكِ فُوزِيرُ*

جِبْرِيلُ وَمَا هَذَا الصَّوْتُ؟ قَالَ: هَذَا صَوْتُ جَهَنَّمَ، تَقُولُ: يَا رَبِّ آتِنِي مَا وَعَدْتَنِي، فَقَدْ كَثُرَتْ سَلاسِلِي وَأَغْلالِي، وَسَعِيرِي وَجَحِيمِي، وَضَرِيعِي وَغَسَّاقِي، وَعَذَابِي وَعِقَابِي، وَقَدْ بَعُدَ قَعْرِي، وَاشْتَدَّ حَرِّي، فَآتِنِي مَا وَعَدْتَنِي، قَالَ: لَكِ كُلُّ مُشْرِكٍ وَمُشْرِكَةٍ، وَكَافِرٍ وَكَافِرةٍ، وَكُلُّ خَبِيثٍ وَخَبِيثَةٍ، وَكُلُّ جُبَارٍ لا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ، قَالَتْ: قَدْ رَضِيتُ".

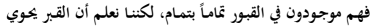




هل الأنبياء في قبورهم، كما أخبر النبي ها أنه مرَّ على موسى في قبره وسلَّم عليه، أم أنهم في السماء؟

هذا الأمر ليس فيه خلاف، قال ﷺ:

" الأَنْبِيَاءُ أَحْيَاءُ فِي قُبُورِهِمْ يُصَلُّونَ "`



ه رواه الطبرى.

٦ مسند البزار وابن حجر عن أنس م



*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ* 

" مَا مِنْ عَبْدٍ يَمُرُّ بِقَبْرٍ رَجُلٍ كَانَ يَعْرِفُهُ فِي الدُّنْيَا فَيُسَلَمُ عَلَيْهِ إِلاَّ عَرَفَهُ وَرَدَّ عَلَيْهِ السَّلاَمَ " وف حديث آخر: " «مَا مِنْ رَجُلٍ يَزُورُ قَبْرَ حَمِيمِهِ فَيُسَلَمُ عَلَيْهِ وَيَقْعُدُ عِنْدَهُ إِلاَّ رَدَّ عَلَيْهِ رَجُلٍ يَزُورُ قَبْرَ مَ مَيمِهِ فَيُسَلَمُ عَلَيْهِ وَيَقْعُدُ عِنْدَهُ إِلاَّ رَدَّ عَلَيْهِ رَجُلٍ يَزُورُ قَبْرَ مِ السَّلاَمَ وَأَنِسَ بِهِ حَتّى يَقُومَ مِنْ عِنْدِهِ " أَلْسَلاَمَ وَأَنِسَ بِهِ حَتّى يَقُومَ مِنْ عِنْدِهِ " أَلْ

إذاً الأنبياء أجسادهم في الأرض، وأرواحهم في السماء، ولكن هذه الأرواح على صلة بمذه الأجسام.

ولذا أخذه الأمين جبريل إلى حيث قبر سيدنا موسى وقال له: انزل هاهنا فصلّي، هنا قبر أخيك موسى، فقال على: فوجدته قائماً يُصلي لله على صلاتنا صلاة تكليف، لكن الصلاة الأخرى فيها تشريف وفيها تجلي، وفيها تملي، وفيها مشاهدات ومكاشفات لا يعلمهما أحد من خلق الله لأنها أمور غيبية لا نستطيع أن ندركها بعقولنا الكسبية، لكن الأنبياء أحياء عند ربهم يُرزقون بأرواحهم، وهناك صلة بين أرواحهم وأجسامهم، كما أن أجسامهم قال فيها على:

" إِنَّ اللَّهَ ١ قَدْ حَرَّمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ

ل (خط) وابن عساكر ، عن أبي هُرَيْرة رضَي الله عنه ، اسم الكتاب: جامع المسانيد والمراسيل
أبو الشيخ والديلمي عن أبي هُريْرة رضي الله عنه ، جامع المسانيد والمراسيل



# *ڮۺۼۏٙۯؽڰؚڴڔڎۏڗؠڔڐ*

#### عَلَيْهِمُ السَّلام" ٩

أجسادهم لا يصيبها البلى، وتظل هناك صلة بينها وبين الروح، وما دام لا يصيبها البلى فهذا يؤكد لنا أن هناك صلة بينها وبين الروح، لأن الروح بعدما تفارق الجسم فوراً نرى علامات البلى، يبدأ ينتفخ، ثم تخرج الرائحة، ثم بعد ذلك بعد دفنه إذا فتحنا نجد الشعر وقد تساقط، والجلد وقد تقدل، وهكذا، لأن الروح قد فارقته، أما أجساد الأنبياء فإنحا لا تبلى وهذا خير دليل على أن فيها روح لا يعلم أمرها إلا الله



داعى اليهود وداعى النصارى وابليس

ما معني قول سيدنا جبريل لسيدنا رسول الله ه عندما رأى داعي اليهود: لو نظرت إليه لتهودت أمتك، وعندما رأى داعي النصارى: لو نظرت إليه لتنصرت أمتك؟ ولماذا طلب إبليس نظرة من رسول الله، وكسذلك داعسي اليهسود وداعسي النصارى؟



٩ سنن أبي داود والنسائي عن أوس بن أوس م

### تجليا العلج

*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏۯڹۄڒ* 

a , ,

هذه الأمور تبين علو دين الإسلام على جميع الأديان التي جاء بها الأنبياء والرسل عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام.

فإن الرسول على علم اليقين أن الله على لم يُنزل من السماء الا دين الإسلام: ﴿ إِنَّ ٱلدِّيرَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ (١٦٩ مران).

ويُخبره الله على أن أبو الأنبياء إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام وأولاده اسحاق ويعقوب وهم أنبياء، وكان ذلك قبل ظهور اليهودية والنصرانية، كانوا يوصون أولادهم: ﴿ وَوَصَّىٰ مِهَا إِبْرَاهِ عِمْ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنبَنِي إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ (١٣٢ليقرة) فالدين هو الإسلام.

من أين جاءت هذه المسميات؟ هم اختلقوها، ونسبوها إلى الله زوراً وبحتاناً، يقول الله تعالى عن الأولين: ﴿ إِنَّا هُدُنَاۤ إِلَيْكَ ﴾ (١٥ الأعراف) فهم الذين سموا أنفسهم، و (هدنا إليك) يعني تبنا إليك، فعندما رجعوا إلى الله وتابوا قالوا: هدنا إليك، وسموا أنفسهم اليهود، ويقول الله تعالى في الآخرين: ﴿ قَالُواْ إِنَّا نَصَرَىٰ ﴾ (١١٤ المائدة).



## ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ*

حج بيت الله الحرام، وقال بعد ذلك:

### " خُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ "``

فلو نظر إلى داعي اليهود ستكون نظرة إعجاب، أي أعجب بما عنده، وأعجب بدينه، وستتحول الأمة إلى اليهودية، ومعنى ذلك أن هذا الدين خير مما جاء به، وهذا لا يكون، ولو نظر إلى داعي النصرانية نظرة رضا وإعجاب كان معنى ذلك أن أتباعه عليهم أن يذهبوا إلى هذا الدين لأنه خير مما جاء به، لكنه لله لم ينظر إليهم لأنه جاء بالحق المبين، وهم كما وصفهم رب العالمين غيروا وحرَّفوا وبدَّلوا.

طلب منه داعي اليهود نظرة ليدعوا الله على لليهود ليرجعوا إلى الحق ويعترفوا برسالته، ويُصدِقوا بنبوته، كما وصاهم موسى عليه السلام، وطلب منه داعي النصرانية نظرة، أي أن ينظر إليهم ويجعلهم على باله، ويدعوا الله على ليركوا التثليث، والطقوس التي لم يأت بما عيسى المنه وليست في دينه، ويرجعوا إلى الوحدانية والرسالة الإسلامية عملاً بوصيه عيسى التي قال فيها لهم:

### ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي ٱسَّمُهُ وَ أَحْمَدُ ﴾ (١١صف)

فإن موسى وعيسى أمروا أتباعهم أن يتركوا ما معهم إذا ظهر، ويمشوا خلفه.

١٠ سنن البيهقي عن جابر بن عبد الله لله



لايسخ فوَرِي *مِحْرُلُو فُوزِيرُرُ* 

وطلب منه إبليس له نظرة ليدعوا الله على له ليمحو عنه ذلّه وعاره وشقاءه ويتوب عليه، فإنه منذ رجمه الله ولعنه وطرده يرجوا رحمة الله ويطمع في التوبة إلى الله، وقد قابل سيدنا موسى وقال: يا موسى اطلب لي من الله على أن يتوب على، فقال السلام: سأطلب ذلك من ربي، وعند المناجاة حدَّث بذلك مولاه، فقال الله تعالى له: مره أن يذهب إلى قبر آدم ويسجد له فأتوب عليه، وعندما رجع له أخبره أن يذهب إلى قبر آدم ويسجد له حتى يتوب الله عليه، فقال: هيهات يذهب إلى قبر آدم ويسجد له حتى يتوب الله عليه، فقال: هيهات هيهات إذا لم أسجد له وهو حي أأسجد له وهو ميت؟!.

فأراد بعد ذلك أن يكرر هذه الكرة ويطلب التوبة من رسول الله على الكرة ويطلب التوبة من رسول الله على اليقين أنه مؤيد من الله ولا يفعل شياً إلا بإذن الله، فلم يلتفت إلى إبليس ولا إلى داعي اليهود، ولا النصارى، ولا إلى هذا ولا إلى ذاك، ومشى في طريقه دائماً الذي أناره له مولاه على الله ع



صلاة النبى بالأنبياء

کیف صلَّی النبی ﷺ بالأنبیاء ولم تکن الصلاة قد فرضت بعد؟

الإجابة هنا فيها أقوال متعددة واردة عن العلماء الأجلاء

الفصل الأول: أســـــرار الإســــراء



تجليا المعلج

### *ڮؿڿڣٙۯڲڰڴۮٷڒؽڔڴ*

والأتقياء من الصالحين، فكلمة (لم تكن صلاة على الإطلاق) كلمة غير صحيحة، لأنه ورد أن النبي الله قبل أن تُفرض عليه الصلاة في ليلة الإسراء والمعراج كان يصلي الصلاة التي فُرضت على سيدنا إبراهيم.

إذاً كانت هناك فريضة، فلا يصح دينٌ بغير صلاة، فكان النبي على مناك في أصَّح الأقوال على الكيفية التي كان بحا سيدنا إبراهيم يؤدى بحا الصلاة لله عَلى، سيدنا إبراهيم قال الله في شأنه:

### ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ﴾ (١٢٥ المقرة)

وهناك بعض العلماء أخذ بالمعنى اللغوي، فكلمة الصلاة في اللغة معناها الدعاء، والدعاء لا يُشترط فيه ركوعٌ ولا سجودٌ، فقالوا: ربما تكون الصلاة هنا كانت بالمعنى اللغوي يعنى دعاء، فكان رسول الله على دعو وهم يؤمِّنون على دعائه.

وعلى كلتا الحالتين كانت هناك صلاة أمَّهم فيها رسول الله هَ الكيفية التي أرادها الله، لأن الله أنزل جبريل وبيَّن للحبيب ومن معه من الأنبياء والمرسلين الكيفية التي يريد الله منهم أن يؤدوا بما هذه الصلاة،



ڒ*ؽؿۼۏٙۯڲڰ۪ۯڷٷڒۺڒ* 

وقد تكون هذه الصلاة صلاةً خاصَّة للأنبياء والمرسلين ليس لنا مشاركة معهم فيها، خصَّهم بما الله وأفردهم بما، وصلى بمم النبي على هذه الهيئة، المهم أنه أدَّى بمم الصلاة وأمَّهم وقادهم في التوجه إلى الله عَلَى، يقول الامام أبوالعزائم عَهم:

صنفوا وراءك إذ أنت الإمام لهم صليت متوجهاً لله معتصماً أبوهُمُ أنت باسرً الوجود ولا

قد بايعوك على صدق المتابعة بالله حتى بدا نور المفاضلة فخر وسرِّ همو قبل المعاينة

المهم أنها كانت لإظهار مكانته، وإظهار إمامته على كل الأنبياء والمرسلين، تثبيتاً لمقام هذا النبي الكريم الذي أقامه فيه الرب الرءوف الرحيم على.

## السؤرل ولحاوي عشر

الاسراء والمعراج والعلم الحديث

هل أثبت العلم الحديث صحة الإسراء والمعراج؟



أثبت العلم الحديث في عصرنا صحة الإسراء والمعراج بأدلة لا تُعد ولا تُحد.



### ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِد فوَرِيْرِرُ*

منها ما أشار إليه الدكتور عبد الحي حمودة الاعصر في كتابه (الإعجاز العلمي للقرآن الكريم):

إن الإسراء والمعراج رحلة فضائية كونية كبرى ألغت حاجز الزمان والمكان، ولكي تتم في ساعات قلية يقتضي التمهيد لدراسة الكونيات Cosmologies، ونستشهد بقَسَم عظيم في سورة الواقعة: ﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَ قِعِ ٱلنَّبُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمً ﴿ وَاللَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمً ﴿ وَاللَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمً ﴿ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَيْمَ وَاللَّهُ وَلَيْمُ وَلِيهُ وَلِيمَة وَلِيهِ وَلِيمَة وَلِيمَ وَلِيمَة وَلَيْمُ وَلَيْمَ وَلِيمَة وَلَيْمُ وَلَيْمَ وَلِيمَة وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمَ وَلِيمَة وَلَا اللَّهُ وَلَيْمَ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمَ وَلَيْمُ وَلَيْمَ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلْمُ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلِيمِونَ مِلْمُ وَلِيمَ وَلْمُ وَلِيمَ وَلْمُ وَلِيمَ وَلَيْمَ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلْمُومِ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلَيْمُ وَلِيمُونَ وَلِيمَ وَلِيمَ وَلَيْمُ وَلِيمَ وَلِيمَا وَلِيمَ وَلِيمَالِهُ وَلِيمَا وَلَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلْمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلَيْكُوا وَلِيمَا وَلْمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلَيْكُوا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلِيمَا وَلَا وَلِيمَا وَلِي

إذاً المسافات الكونية قد تصل منذ الأزل إلى أبد الآبدين آلاف الملايين المسافات السحيقة في ملايين ملايين (مالانهاية) قطعها الرسول الكريم إلى سدرة المنتهى ثم قاب قوسين أو أدبى ورجع إلى فراشه الكريم وكان ما زال دافئاً.

إذاً هنا عامل الزمن وعامل المكان ملغي تماماً لأن هذا كله في قبضة الله، وأكَّدها بالآية الكريمة:

﴿ يَوْمَ نَطُوِى ٱلسَّمَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾



( الأبياء).

وكما قال الدكتور مُجَّد حسين هيكل في كتابه (حياة مُجَّد ﷺ) في فقرة مختصرة جداً عن الإسراء والمعراج:

فهذا الروح القوي قد اجتمعت فيه في ساعة الإسراء والمعراج وحدة هذا الوجود بالغة غاية كمالها، لم يقف أمام ذهن مُحَد وروحه في تلك الساعة حجاب من الزمان أو المكان أو غيرها من الحجب التي تجعل حكمنا نحن في الحياة نسبياً محدوداً بحدود قوانا المحسة والمدبرة والعاقلة، وتداعت في الساعة كل الحدود أمام بصيرة مُحَد، واجتمع الكون كله في روحه، فوعاه منذ أزله إلى أبده، ويقول الدكتور يحي كحلة في كتابه (الإسراء والنسبية): ما حدث في الإسراء أن النبي شي نور بسرعة الضوء لأنه في نور، فتوقف عنده الزمن تماماً، فالنبي في نور كما جاء في القرآن الكريم:

#### ﴿ قَدْ جَآءَكُم مِّرَ لَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَنُّ مُّبِينٌ ﴾ (١١٨اندة)

ونوره هو أصل الوجود كما ورد في السُنَّة الشريفة، فسرعته في الإسراء هي سرعة الضوء، إذاً فهي لا نهائية، وحيث أن الله هو الذي أسرى به فلا بد أن تكون السرعة هنا لا نهائية، فهي منسوبة لقدرة الخالق التي لا تُحد ولا تنتهي.

# يائال الددال

## عالمات النعالج

المعراج، معراج الرسل من قبل، اختراق عاجر الزرسان والحكان الجعرالج حرب التسيع الأقعلي بالكنا حولي المعراج في القرال يوم العروج، حكمة وجود الرفيق، لقاء النبي بالأنبياء في الأرض و السماء، رؤية الرسكول للأنبيكاء في السموات، معراج الرســول ورفع عیسی، ورفعناه مکانا علیا، حكمــة ترتيــب الأنبيــاء فـــي السموات، حكمة رؤية الأنبيكاء.



### *ڮؿڿڣٙۯڲڰڴڔۮۏڒۺڒ*

# المعراج المعراج

2

المعراج رحلة ملكوتية معنوية، أى أن الأسباب معطلة في عالم الملكوت، فلِمَ جعل الله معراجاً لرسول يصل به إلى هذه العوالم؟



كلمة الأسباب معطلة في عالم الملكوت غير صحيحة، ومن قالها عليه تصويب كلامه، لأن الله جعل الكون كله عاليه ودانيه قائماً على الأسباب.

فلعالم الملك أسبابٌ من الملك، ولعالم الملكوت أسبابٌ ملكوتية، نحن لا نراها لكن عالم الملكوت يراها، فجعل الله له سبباً ملكوتياً وهو المعراج، كما كان راكباً البراق في عالم الملك، لأنه مثل ركائب عالم الملك: (١٨نحل).

### ﴿ وَٱلْخَيْلُ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾

والبراق مثل البغل، والبغل أصله حصان وأمه حمارة، وهو أهدأ قليلاً في السير عن الحصان، وأحسن من الحمار.

تجليا المعلج

## *ڮۺڿۏٙۯؽڰؚۯڮٷڒؽۯ*ڒ

#### وفي الملكوت كان المعراج:

وهو عبارة عن شيء نوراني ملكوتي حمله الله على عليه ليعبر به هذه العوالم العلوية، فما شكله؟ لا نعرف لأنه شيء خارج إطارنا وخارج نطاقنا، فلم نره ولم يره أحد، وكل ما وصل إليه العلماء أن كلمة المعراج تعني السئلم، فكيف يكون سئلماً ليصعد من هنا إلى السماء السابعة؟! ولو كان هؤلاء العلماء في عصرنا لقالوا: "أسانسير"!! فهم أخذوا بالمسمّى اللغوى، لكن المعراج شيّ ملكوتي، والملكوت كله نور، وهو من عالم النور، جعله الله سبباً لحضرته، لأن الله أقام الكون كله على الأسباب.

ولما تجاوز النبي على الله المنتهى كان هناك سبب آخر يليق بهذه العوالم اسمه الرفرف الأخضر، فما كان شكله؟ قال رسول الله:

" ثمّ دلّى لي رفرف أخضر يغلب ضوءه ضوء الشمس فألتمع بصري ووضعت على ذلك الرفرف ثمّ إحتملني"''

ما شكله؟ لا نعرف، هل يشبه سفينة الفضاء؟ الله أعلم، لأن هذه أمورٌ غيبية لا يعلمها إلا من أشرقت عيون قلبه بالأنوار الربانية، وأطلعه الله على قبسٍ من هذه الخصوصية الإلهية، لكنه يمشى مع هذه الأسباب.

١١ من حديث الإسراء فيما ورى الزهري عن ابن سلمة بن عبد الرحمن عن جابر بن عبد الله، ورواه السدي عن محمد بن السائب عن باذان عن ابن عباس.



## 

#### معراج الرسل السابقين

#### هل أسري أو عُرج برسولٍ قبل رسول الله ها؟





أما الإسراء والمعراج بالروح فقط:

- فهذا حدث للأنبياء السابقين.
  - ويحدث لكثيرٍ من الصالحين.

فتسيح أرواحهم في ملكوت الله ﷺ وتصل إلى مبلغ رُقيِّهم وقدرهم عند الله.

وقد يكون ذلك في اليقظة إذا قويت الروحانية، وقد يكون ذلك في المنام وهذا أمرٌ مُتاحٌ لجميع الأنام.

لكن بالروح والجسد فلم يحدث إلا لفردٍ واحدٍ في الوجود هو سيدنا رسول الله ﷺ.



## *ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮۏۯؠڗڴ*



#### اختراق حاجز الزمان والمكان

2

أُســري برســول الله ﷺ وعُــرج بــه وعــاد وفراشــه لم يبرد، فهل اختــرق رســول الله ﷺ حـاجـز الزمان والمكان؟



الزمان والمكان مقترنان بكوكب الأرض، الزمان ينظمه دورة الشمس ودورة الأرض، دورة الأرض حول الشمس، ودورة الشمس التي يجريها الله على في مجرتها (درب التبانة) ويُنظم الليالي دورة القمر، فهي مرتبطة بهذه الكائنات.

لكن الملكوت الأعلى ليس فيه ليل ولا نهار ولا يوم ولا أسبوع ولا شهر ولا سنة ولا زمان لأنه خارج نطاق الزمان الذي خلقه الله على النا في هذه الأكوان، وإنما الإسراء والمعراج معجزة إلهية، والمعجزة لا تُقاس بالمقاييس البشرية، فالمعجزة هي أمر خارق للعادة، وأمر خارق لكل المقاييس التي نقيس بها الأمور.

والله على أخبرنا بذلك حتى لا نشك في ذلك فقال سبحانه: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ (١١لإسراء) وكلمة (سبحان) يعني تنزيه، أي نزّه الذي قام بالإسراء وهو رب الوجود على، وما دام الإسراء قام به الله فإن الله لا يُعجزه شيء في الأرض ولا في السماء.

الفصل الثانى: تجليحات المعصراج



لو كان الإسراء من عند رسول الله على - وهذا لا يكون لأنه لا يفعل إلا بإذن الله - فربما تتخلف عنه الحقائق، لكن الإسراء كان من الله وبإذن الله ﷺ، والله ﷺ لا يُعجـزه شــىء في الســماوات ولا في الأرض، ولذلك ينبغي علينا أن نُصدِّق به.

وأجمع علماء المسلمين على أن من أنكر رحلة الإسراء فهو كافر حلال الدم، لأنها جاءت في الآيات القرآنية التي نعلمها جميعاً:

﴿ سُبْحَينَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّرِ - ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَسِنَا ﴿ إِنَّهُ مِهُ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ ﴾

فمن أنكر الإسراء فهو كافر لأنه أمر من أمور العقيدة ومذكور في كتاب الله رَجَيْكِ.



لماذا عُـرج برسـول الله 🍇 مــن المسـجـد الأقصى ولم يُعرج به من المسجد الحرام؟



## تجاشا الفلة

*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏۯڹۄڒ* 

كان تخطيط رحلة الإسراء والمعراج من الله على والله على الله على ال

الإسراء هو السير بالليل في الكون الأرضي، وهذا كان من بيت الله الحرام إلى المسجد الأقصى، والمعراج يعني الصعود والعلو والارتفاع، وهذا كان من المسجد الأقصى إلى الملأ الأعلى.

فلو كانت الرحلة تبدأ من المسجد الحرام سنُلغي الإسراء، وستكون رحلة خاصة بالمعراج، لكن الله جعلها قسم للإسراء وقسم للمعراج، وكل قسم فيه آيات بينات، وفيه حِكمٌ إلهيات متعددات.

#### 

ما معتبي قوله تعالى: ﴿ بَسَرَكُنَا حَوْلَهُ ﴿ ﴾ ما معتبي قوله تعالى: ﴿ بَسَرَكُنَا حَوْلَهُ ﴿ ﴾ (االإسراء)؟



فرَق الله كلل بين المسجد الحرام والمسجد الأقصى في المنزلة، المسجد الأقصى جعل الله كلل البركة فيما حوله من الزرع والنباتات والفواكه.

ولذلك تعج الأماكن التي حول المسجد الأقصى بهذه الخيرات

الفصل الثاني: تجليــات المعــــراج



*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮٷڒؠۯڂ* 

المباركات، لكن بيت الله الحرام جعل الله على البركة فيه: ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا ﴾ (١٩٦٦ عمران) فالبيت الحرام هو نفسه مبارك، لكن المسجد الأقصى البركة حوله، لنعلم الفارق بين المبيتين وبين المسجدين كما وضحهما الله ورسوله على.

## المعراج في القرآن الكريم القرآن الكريم

لماذا لم يذكر القرآن أي شيء عن المعراج، مع أن المعراج لا يقل أهمية عن الإسراء فقد فرضت فيه الصلاة على المسلمين؟



القرآن ذكر المعراج، لكنه ذكر الإسراء بآيات صريحة: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَى ﴾ (الإسراء)

وذكر المعراج في أول سورة النجم:

﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّلِ ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُوْ أَدْنَىٰ ﴿ فَأُوْحَىٰ ﴾ إِلَىٰ عَبْدِهِ ـ مَآ أُوْحَىٰ ﴾ (النجم)

وهذا الذي جعل العلماء يُفرقون بين منكر الإسراء ومنكر المعراج، قالوا: منكر الإسراء كافر لأن آياته صريحة، ومنكر المعراج

تجليا العلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

فاسق لأن آياته على سبيل التحقيق.

وقال الله ﷺ في الرؤيا:

﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ بِاللَّأَفُقِ ٱلَّهِينِ ﴿ وَالتَكُوبِ فَ آيَاتِ المُعُواجِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ على واضحة في سورة النجم، وفي الآية التي توضح رؤية رسول الله الله على حسب ما أجمع عليه العلماء الأجلاء.

ثم إن رواية الإسراء والمعراج مذكورة بأكثر من رواية في كتب الحديث الصحيحة كالبخاري ومسلم وغيرهما، وقد قال ﷺ:

" إِنِّي أُوتِيتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ " ۖ ' ا

فينبغى لنا أن لا نكذب من قال الله فيه:

﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ۞ ﴾ (النجم)

وخاصة أن الذي نقل لنا عنه الذين وصفهم الله بأنهم عدول:

﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (١١٤٣ البقرة)

فآيات الإسراء والمعراج في القرآن والسُنَّة، وكلها صحيحة إن شاء الله رب العالمين.

١٢ مسند أحمد والطبراني عن المقدام بن معدي 🐞



#### ے روسوری راتا میں ہوسر ایکا ان میسر ایکا ہے۔ ایکا ان میسر ایکا ا

#### يوم العروج

# ما معني قوله تعالى: ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلْمُلَتِهِكَةُ وَٱلْرُوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ ) (العان )؟



أيام الله كال متفاوتة ومتعددة، اليوم الكوني الذي نعرفه جميعاً والذي نحن فيه، وهذا يرتبط بدورة الشمس، إذا أشرقت الشمس بدأ اليوم، وإذا غابت الشمس انتهى اليوم وبدأ الليل، وكما قلت: الذي أسس هذا النظام سيدنا إدريس بإلهام من الله كال.

أيام الله التي بها خلق الأكوان، والتي يقول فيها: ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ (٣٨ق) وقال لنا في الله واحد منها: ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ لِيهَا الْأَكُوان يساوي تَعُدُّونَ فيها الأَكُوان يساوي اليوم فيها من أيامنا ألف سنة، يوم القيامة ستكون الشمس كورت، ويلقى بالشمس والقمر في جهنم، ولم يعد ليل وتكون النجوم انكدرت، ويُلقى بالشمس والقمر في جهنم، ولم يعد ليل ولا غار ولا أفلاك ولا نجوم، هذا اليوم ما مقداره؟ ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ

(٤٢) الفصل الثانى: تجليــات المعـــراج

تجليا المفلج

*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹۯ*ڒ

مِقْدَارُهُ وَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ المعارِينَ مَا يساوي خمسين ألف سنة من أعمارنا، أيام الجنة أيام ممدودة وليست معدودة ليس فيها ليل ولا نهار ولا نهاية: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا آَبُدًا ﴾ (١١الطلاق) ممدودة ليس لها نهاية، وحتى يُعرِّفنا الله عَلَى قدر الكائنات التي خلقها الله فوقنا في السماوات، فبيَّن الله عَلَى أن الملائكة مع قوقم ينزل الملك منهم من سدرة المنتهى وما فوقها وهي نهايتهم إلى العالم الأرضي في يوم مقداره خمسين ألف سينة: ﴿ تَعْرُجُ ٱلمَلَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَمُ المَانِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ المعارِينَ اللهِ عَلَى المعارِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ المعارِينَ اللهِ عَلَى المعارِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (المعارج).

لو حسبنا ما يقطعوه في لحظة نجده يساوي ما نقطعه نحن إذا استطعنا في خمسين ألف سنة ، في حين أن يومه يساوي خمسين ألف سنة مما نعده حتى نعرف قدرة الله على التي مدَّ بما ملائكته الكرام، وهم جند الله على: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ (١٣١لدثر).

والصالحون والعارفون سمت أرواحهم وعلت همهم لأنهم يقتطفون من أزاهير الحكمة العلية الإلهية، ويقتطفون من العلوم المقدسة الربانية في عروج أرواحهم، فما يُحصِّلونه في لحظة في هذه السياحة الروحانية لا نستطيع أن نحصله بالأدوات الحسية المادية في خمسين ألف سنة، حتى قال بعضهم: إن الله يفيض على قلوب أهل المعرفة سبعين ألف علم من كتاب الله! ما حدود هذه العلوم؟!.

ولذلك قالوا ناصحين للمريدين كما قال إمامنا أبو العزائم الله

تجافيا المفلج

*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ* 

وأرضاه: ((نفسٌ مع العارف حياة للقلب، ونفسٌ في حياة القلب خير من حياة الفردوس)) ويقول في حكمة أخرى: ((نفسٌ مع العارف خير من عمل العبَّاد والزهاد سنين طوال)) ولذلك كان الصالحون في كل زمان ومكان إذا وجدوا الجدين والمجتهدين في العبادة؛ وجاءوا إلى حضراقم، وتركوهم واشتغلوا بالعبادة؛ نبَّهوهم لأن هذا طريق غير سوي، الشيخ مصطفى البكري كانت بدايته في القدس، وكان تلميذه الشيخ الدردير من مصر، فذهب لزيارة الشيخ، وبعدما جلس معه فترة بالليل استأذن الشيخ وذهب ليقوم الليل، فبعد أن انتهى قال له الشيخ: أنت مشغول بالسُنَة عن الفرض وهذا لا يجوز، فأنت ما تفعله نوافل وسنن، والإقبال على العارف فريضة، طالما أنت عندي هنا فليس عليك بعد الفريضة إلا الجلوس معى.

حتى النوافل يجب أن تخففها، فلو المريد اعتاد أن يُصلي الوتر خمس ركعات أو سبعة، فلو كان في حضرة الشيخ يكتفى به: أوتروا ولو بواحدة.

وأنا أتعجب من بعض الأحباب تجده قبل صلاة الجمعة مباشرة يقف في الصف الأول أمام المنبر ويُصلي ركعتين ثم ركعتين وهكذا، واحتار في الصعود إلى المنبر، هذا متعلق بالعبادة ونسي أبواب الفضل الإلهي الذين هم سبب قبول العبادة عند الله، وهذا معنى إشاري استشفه العارفون من هذه الآيات المباركة نسأل الله على أن ينفعنا بحا أجمعين.



### *ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮۏۯڹۄڒ*

### و السؤول والتاسع عشر

#### حكمة وجود الرفيق

لم جعل الله رفيقاً لرسول الله في رحلـهُ الإسراء والمعراج، مع أن الله قــادرٌ علــى أن يوصـّله بلا رفيقٍ ولا دليل؟





هنا حِكمٌ جمَّة لا نستطيع حصرها ولا ذكرها كلها، أول هذه الحكم: أن الله عَلَى يوضِّح لنا جماعة المؤمنين أن السفر إلى الله عَلَى وطاعته وعبادته والتوجه إليه لا يستطيعه إنسان بمفرده بدون رفيق يأخذ بيده ويعينه على بلوغ هذا الطريق.

فسیدنا موسی عندما کلَّفه الله بالرسالة، دعا الله فقال: ﴿ رَبِّ اَشْرَحْ لِی صَدْرِی ﴿ وَسَلِّسَانِی ﴿ وَالْمَرِی ﴿ وَالْحَلُلُ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي ﴿ وَالْحَعُلُ لِی وَزِیرًا مِّنْ أَهْلِی ﴿ وَالْحَعُلُ لِی وَزِیرًا مِّنْ أَهْلِی ﴿ هَمْرُونَ اَخِی ﴾ (ط) وبعد ذلك: ﴿ وَالْجَعَلُ لِی وَزِیرًا مِّنْ أَهْلِی ﴿ هَمْرُونَ اَخْدِی ﴾ اَشْدُدْ بِهِمَ أَزْرِی ﴿ وَالْمَرِکَهُ فِنَ أَمْرِی ﴾

ففي أى سفرٍ حتى ولو كان في الأسفار الدنيوية قيل: (خذ الرفيق قبل الطريق) أنا أنام هو يحرسني، وهو ينام أنا أحرسه، أنا أريد أن أقضي حاجتي أترك شنطتي وهو يحرسها، أو أريد أن أترك المحمول فأجعله معه يحفظه حتى أقضي حاجتي، فلا بد من الرفيق قبل الطريق، ولو حدث لي أمرٌ ملم، سيتصل بالجهات وبالأهل ويعرفهم، فما بالكم بالسفر إلى الله

تجليا المعلج

## *لايشخ فوَرِي فِي لِلْ فُوْرِيْرِرُ*

عَيْكً؟! والقواطع فيه كثيرة وأعظمها الشيطان الرجيم.

فهذا كان تنبيهاً بأول أمر للمؤمنين أن السفر الدنيوي يحتاج إلى رفيق عالمٌ بالطريق، والسفر إلى الله والعمل الصالح الموصل إلي الله يحتاج أيضاً إلى عالم علَّمه الله عَلَى ما به يصِّح اجتياز هذا الطريق.

الأمر الثاني: رسول الله والله الله تشريفه وتكريمه، فلو بعث له وحده، فلن يدري به أحد، ولكن قيَّض الله له الأمين جبريل، فذهب الأمين جبريل يمشي معه ليعرِّف به، فعرَّفه بالأنبياء والمرسلين في بيت المقدس، وسيدنا رسول الله كان حييًا شديد الحياء، فمن الذي سيصلي بمم؟ فلا يستطيع من نفسه أن يتقدَّم على أحد، فأمسك سيدنا جبريل بيده وقال له: يا رسول الله تقدَّم صلَّ بهم فأنت لهم الإمام، لكن رسول الله لم يكن ليفعل هذا من نفسه لأنه كان شديد الحياء.

فأرسل الله معه جبريل لتكريمه ومعه البراق، فمن الذي يمسك بزمام البراق؟ ومن الذي يربط البراق حتى يدخل إلى بيت المقدس ليُصلي؟ لا بد وأن يكون معه خادماً، والخادم كان يمسك بزمام البراق ويمشي أمامه.ولما ذهب إلى بيت المقدس ذهب لصخرة ووضع فيها أصبعه فخرم الصخرة وربط فيها البراق، من الذى ربطه؟ سيدنا جبريل لأن النبي مشغول عن ذلك، لأنه ضيفٌ عظيمٌ على الله فلا بد وأن يبعث له بخادم، فسيدنا جبريل لم يتولى إرشاده ولكن كان يتولى خدمته صلوات ربي وتسليماته عليه على عادة الملوك الكرام، فملك الملوك



*لايشخ فؤرى فِحَرُكِ فُوزِيْرِرُ* 

أيضاً سيدنا رسول الله ﷺ - وهي خصوصية له - كان قلبه مُعلقٌ بالله بالكلية، ولذلك لما عُرج به إلى السماوات، والسماوات متزينة، والملائكة متجمعين ومتجملين، فلم ينظر إلى هذا ولا إلى ذاك: ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَيٰ ﴾ (١٧١لنجم) فكيف يدخل هنا أو هناك؟ فالذي كان ينبهه في هذا الوقت جبريل لأنه مشغولٌ بالجليل الأعظم عَلَى، فكان جبريل منبهاً له ليتوقف عند المحطات التي رسمها له الله عَلَى إن كان في عالم الملك أوفي عالم الملكوت، لأنه كان مشغولاً بالكلية بالله، ففي عالم الملك وعند المدينة قال له: هنا موضع هجرتك، وهو مشغول عن ذلك في هذا الوقت لأنه يريد الله، هنا قبر أخيك موسى فانزل فصلى، وهنا وُلد عيسى، ورسول الله ﷺ لم يكن مشغولاً في هذا الوقت إلا بالله، فكان جبريل عليه السلام هو الذي ينبهه لتنفيذ الخطة الإلهية التي رسمها له الله في الإسراء والمعراج، وأيضاً في السماوات نفس الكيفية، حتى وصل إلى سدرة المنتهى وقال له: هنا انتهت مهمتي، حتى نعرف كلنا ونعلم علم اليقين أن جبريل لم يكن أعلم من النبي، لأن لم يكن يمشى أمامه، بل جاء لهذا المكان ووقف والذي أكمل المسيرة هو النبي، فهو الأعلم منه لأنه مشي، فقال له: أنا لو تقدمت قدر أغلة -طرف الأصبع - لاحترقت، وأنت لو تقدمت لاخترقت:

﴿ وَمَا مِنَّآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴾ (١٦٤ الصافات)

فأنت لك الحظوة الكبرى، ولك مقام قاب قوسين أو أدنى.

الفصل الثاني: تجليــات المعـــراج



## *ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹۯڒ*



#### لقاء النبى بالرسل والأنبياء في الأرض وفي السماء

2

كيف صلَّى رسول الله ﷺ بالرسل والأنبياء في بيت المقدس، وعندما عُرج به إلى السماء لم يعرفوا أنه قد بُعث، بدليل قولهم: أوقد بُعث؟



هذا النص المقدس يدل على أن الأنبياء عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام لهم وجودٌ في أكثر من موضع في نفس الوقت.

فلهم وجودٌ برزخي كماكان مع حضرة النبي في بيت المقدس، ولهم وجودٌ ملكوني بحسب رتبة كل نبي كما في ورد في الحديث، والرسول و حتى نعلم مدى السرعة الربانية التي أقامها في هذه الحادثة الإلهية، فقد ورد أنه و أسري به من مكة إلى بيت المقدس، وعُرج به إلى السماوات، وذُهب به إلى الجنات وإلى العرش وإلى عوالم الله، ورجع وفراشه لم يبرد بعد.

وهذا يدُل على عظمة القدرة الربانية في سرعة الحركة المحمدية، ولسرعة هذه الحركة لم يُدرك جسد النبي الذي هو في السماء ما أدركه هيكله الذي هو في الأرض للأنبياء السابقين، لأننا نعتقد أن الرسل وإن تعددت صورهم فإن الصورة الأم الأصلية لها هيمنة على هذه الصور.



*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۏۯؠٚۯڂ* 

فهذا يدل على تعدد صور الأنبياء والمرسلين، فكل واحد منهم له صورة في الأرض التي عاش بها هنا، وصورة في عالم البرزخ التي قُبض عليها، وصورة في عالم الملكوت، وهي أن روحه كانت تدخل عالم الملكوت وتجالس الملائكة بها، وصورة في عالم الجنان، وصورة في كل عالم من العوالم العُلوية.

والإمام أبو العزائم هو وأرضاه يقول في أحد أحزابه: ((واجعل لي في كل عالم من العوالم العُلوية صورة روحانية مجملة بزينة محمَّد رسول الله والذين معه)) فيكون له في كل عالم من العوالم العلوية صورة روحانية، أخذت جمال هذا العالم الذي فيك، وفي الحقيقة أن كل هذه العوالم موجودة في الإنسان.

## ر السؤرل ولحاوى وراعشروه المسموات وأية الرسول للأنبياء في السموات

2

K

رسول الله على رأى جملة الأنبياء في بيت المقدس حيث

تجليا المعلج

*لايشخ فؤرى في لا يؤزير لا* 

جمعهم الله ﷺ له وصلَّى بهم إماماً.

وكان جملتهم على صحيح الروايات مائة وأربعة وعشرون ألف نبي، وقفوا في سبعة صُفوف، وتقدَّم رسول الله بعد أن أخذ الأمين جبريل بيده وقال له: يا رسول الله صلِّ بحم فأنت لهم الإمام، فصلى بحم لله على ورآهم جميعاً، ثم بعد ذلك عُرج به إلى السماوات السبع، وكل سماء مملوءة بالملائكة، وكل سماء فيها أصنافٌ من الملائكة لا يستطيع حصرهم أحد إلا الواحد الأحد.

فكان في كل سماء يقف وجهاء هذه السماء وعظماء ملائكة هذه السماء لاستقبال رسول الله هذه والبروتوكول الإلهي كان يقتضي أن يكون مع هذه الملائكة نبيٌ من أنبياء الله هذا السابقين يعرِّف رسول الله الله بذوات هؤلاء الملائكة، ويعرفهم برسول الله هذه ولا يقتضي الأمر زيادة عن واحد فإنه يقوم بحذا الأمر ولا يحتاج معين ولا يحتاج إلى مساعد، ولا إلى شريك يشاركه في هذه المهمة الربانية التي هي التعريف برسول الله، وتعريف رسول الله بجؤلاء الملائكة.

ولمَّاكان الأنبياء خصَّ الله عَلَىٰ كل واحدٍ منهم بمقام، والمقام يقتضي بوجوده في سماء من سماوات القرب من رب العالمين، فكان صاحب هذا المقام من الأنبياء والمرسلين هو الذي يقوم بهذه المهمة مع رسول الله عَلَىٰ.



## *ڮۺڿۏٙۯڲڰؚۯڮٷۯڵۏۯؠڗڐ*

### والسؤرم واثناني ورالعشرون

#### معراج الرسول ورفع عيسى

ما الفرق بين عُروج رسول الله ﷺ إلى السماء، وبين رفع سيدنا عيسى إلى السماء؟



سيدنا رسول الله الله عُرج به إلى السماء كما قلنا ليؤدِي رسالة إلى أهل السماء، ولتُفرض عليه فريضة لنا جماعة المؤمنين من أهل الأرض وهي الصلاة.

فأرسل إلى السماوات العلى والمعراج لمهمَّة عليَّة، مهمة لأهل الملأ الأعلى ومهمة لأهل الأرض.

لكن سيدنا عيسى عندما هم اليهود بقتله، ودبَّروا أن يمسكوا به ويقتلوه، فنجَّاه الله رَبِّلُ من كيدهم فألقى شبهه على من أبلغ عنه، وهذه كانت حكمة إلهية، أنه ذهب ليبلغ عنه اليهود فألقى الله شبهه عليه، ورفع الله عيسى لينجِّيه من مكرهم وكيدهم، وقتلوا يهوذا الذي أبلغ عنه على أنه عيسى: ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ (١٥٨ النساء) ورفعه الله إلى السماء، ثم نام في السماء نومة طويلة: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيلَكَ الله على أنه عمران) إلى أن يأتي آخر الزمان.

تحليفا المفلة

## *ٳڝٛڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ*

ومن علامات قُرب الساعة أن يستيقظ من هذه النومة ثم يهبط إلى الأرض ليكسر الصليب ويقتل الخنزير، ويدعو إلى النبي على منهج النبي المحمدي ، وينزل في بلاد الشام عندما تبدأ الحرب الأخيرة بين المسلمين وبين اليهود، ويدخل مع المسلمين بيت المقدس عندما يفتح الله عليهم هذا البيت المبارك ليحرروه، ويُصلي خلف إمام المسلمين صلاة الظهر في بيت المقدس.

ويعيش على الأرض بعد ذلك أربعين عاماً يتزُّوج فيها ويُنجب فيها، ويكون مؤيِّداً للرسالة المحمدية فيها ليتحقق قول الله عَلَيْ: (٣٣ التوبة)

## ﴿ هُوَ ٱلَّذِئَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ لِإِلَّهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾

قد يقول البعض: كيف يموت هذه المدة الطويلة؟ ضرب الله لنا مثلاً في القرآن بأهل الكهف عندما توفاهم الله ثلاث مائة سنة شمسية، وثلاث مائة سنة وتسعة قمرية، وضرب الله لنا مثلاً بالعُزير عندما ذهب إلى بيت المقدس بعد أن خرَّها بُحْتُنصَّر ملك الفُرس وقال:

## ﴿ أَنَّىٰ يُحْيِ مَعَدِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ۖ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ ﴾ (٢٥٩ البقرة)

فضرب الله لنا هذه الأمثلة لنعلم أن الذي أمات هذا مائة عام،



*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڎۏڒؠڗڐ* 

وأن الذي أمات هؤلاء ثلاث مائة عام لا يُعجزه أن يُنيم سيدنا عيسى عليه السلام ما شاء رسي الأعوام، لأن قدرته صالحة لكل شيء، والله على كل شيء قدير.

## ورفعناه مكانا عليا

## ما معنى قوله تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ (٧٥مريم)؟



هذه في سيدنا إدريس، وسيدنا إدريس من الأنبياء الذين كانوا في مصر، وهو الذي وضع النظام الفلكي للعالم كله، اليوم والليل والأسبوع والشهر والسنة، فهو الكيلام مدرس البشرية كلها في هذا النظام الفلكي.



## *(يشغ فَرَيُ جُرُلُونُوزِيْرِرُ*

يقل الله (مقاماً) ولكن قال: (مكاناً علياً) لأنه قُبض في السماء الرابعة، وهو الذي طلب، حتى نعرف حديث رسول الله :

" إذا أراد الله قبض عبد بأرض جعل له بها حاجة.""١



#### و (السؤال والرابع والعشرون المنظمة

حكمة ترتيب الأنبياء في السموات

ما الحكمة من ترتيب الأنبياء في السموات في رحلة المعراج؟



في السماء الأولى وجد سيدنا آدم، وفي السماء الثانية وجد سيدنا عيسى ويحى، وفي السماء الثالثة وجد سيدنا يوسف، وفي السماء الرابعة وجد سيدنا إدريس، وفي السماء الخامسة وجد سيدنا هارون، وفي السماء السادسة وجد سيدنا موسى، وفي السماء السابعة وجد سيدنا إبراهيم خليل الرحمن عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم التسليم.

هذا الترتيب فيه حِكَم كثيرة، هذه الحِكَم قل فيها ما شئت، لكن بابحا جميعاً: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۖ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (١٢٨٢ البقرة) بعد تقوى الله يلهم الله على العبد ببعض هذه الحِكم.

١٣ حم، طب، حل - عن أبي هريرة

تجليا المعلج

*ٳؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹۄڒ* 

نسوق منها مثال: كلمة سماء من السمو أى الرفعة، أى أن رفعة المرء وترقيه في مقامات القرب عند الله ركال تنطبق على هذه السماوات السبع، وما فيها من أوصاف الأنبياء والمرسلين، فأول ما يبدأ الإنسان في السير إلى مولاه يحتاج أولاً أن يُصلح حياته الآدمية، ويُغذي هذا الجسد الآدمي من حلال، لأن الرزق الحلال هو الذي يحفظه من الزلل والوقوع في المعاصي، وهو الذي يسوقه أيضاً إلى طاعة الله، ويحببه في كتاب الله، ويُشَوقه إلى رسول الله وإلى العمل الصالح الرافع عند مولاه، فإذا أصلح حياته الآدمية أحِيا الله قلبه بيحى الحياة الروحانية، والإستجابة بعيسبى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا تُحَيِيكُمْ ﴾ (١٢٤الأنفال) والنداء للمؤمنين، إذن الحياة هنا هي الحياة القلبية، الحياة بنور الإيمان، وبالعمل الصالح الذي يحبه حضرة الرحمن، هذه الحياة إشارة إليها (يحي) وهذه الحياة لأنها حياة يحبها الله لا بد أن تكون حياة روحانية، وعيسى إشارة إليها، ولذلك كانا معاً في هذه السماء، حتى تكون حياة روحانية، وليست حياة آدمية أو إنسانية.

فإذا أحيا الله على العبد بالحياة الإيمانية جمَّله الله بالجمالات الإلهية، بالجمالات اليوسفية، فكان مجملاً بأنوار الله، ولذلك عندما يتقي عبد مولاه، عندما تشهده تشعر نحوه بالإجلال، وتشهد في وجهه قبساً من الجمال، لا تستطيع أن تقول جمالاً حسي، لكنه جمال روحي وهبه له الله على لأنه تقي ونقي – الجمال اليوسفي – الذي قال فيه الله: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْتُهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَنشَ لِللهِ مَا هَنذَا بَشَرًا إِنَ هَندًا إِلَّا مَلَكُ كُرِيمُ عَندما يراه هَنذَا التقي النقي عندما يراه

تجلي العناج

ريخ فوَرِي *مِحْرُلِد فُوزِيرُر*ُ

العابدون، أو العلماء والمتحدثون، ويرون الجمالات التي منحها له الله، والمواهب التي أفاضها عليه مولاه، (يُقطعن أيديهن) أى ما حصلنه بكسبهن من العلوم والمعارف والعبادات، ويستسلمن له ليحظون بفضل الله جل في علاه.

فينتقل إلى المقام الأرقى وهو مقام المدارسة (إدريس) فيتدارس مع الملائكة طوراً، ويتدارس مع أنبياء الله ورسله وأرواحهم طوراً، ويتدارس مع الحبيب ويتدارس مع ربه ويله (أقراً ويتدارس مع ربه ويله أي العلق ألاً كُرَمُ في (العلق) أى اقرأ مع ربك، فيتلقى العلوم الإلهامية الوهبية من مصادرها الربانية التي أشرنا إلى بعضها، ولا نستطيع تفصيلها، لأن تفصيلها فوق الطاقة والإمكان، والعلوم الإلهية لا طاقة للعقول البشرية بسماع أسماءها فضلاً عن احصاءها فضلاً عن فهمها، لأنه تفهم بالعقول وإنما تُفهم بأنوار القلوب إذا زالت منها العيوب وفتحت لحضرة علام الغيوب وقتد.

فإذا مُنح العلوم الوهبية رزقه الله الحكمة الهارونية، فسيدنا هارون الشارة إلى الحكمة، لأنه كان حكيماً، فيكون قوله بحكمة، وحركاته بحكمه، وسكناته بحكمة ... يراه الناس حكيماً في كل أحواله وتصرفاته وأفعاله، وهذا الذي أطمح أن يكون إخواني داخلين فيه، فالحكيم لا يصدر منه إلا تصرف حكيم، ولا يخرج من فيه إلا قول حكيم، وهو به عليم، وينفع به لغيره التعليم، يُعَلِّم الناس بحركاته وسكناته وإشاراته قبل أقواليه: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدَّ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾ (١٢٦٩ البقرة).

تجافيا المعلج

*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۏڗۺڒ* 

فإذا تفضّل الله عليه بالحكمة الإلهية، وظهرت عليه في تصرفاته السلوكية وحياته البشرية، رقّاه الله على إلى مقام المحادثة مع الحضرة الإلهية، فيحادث مولاه، ويكلم الله جل في علاه، كما قال الله: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكِلّمَهُ ٱللّهُ إِلّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآي حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلُ رَسُولاً ﴾ (١٥ الشورى) فيحظى بهذه الرتبة الإلهية، يكلمه الله آونة في قلبه، ويأخذ الله على أحياناً روحه إليه، ويبثه ما يريد أن يهبه إليه من المواهب الإلهية والعطايا الربانية، حتى يصل ببعض هؤلاء أن الحق على يشاورهم في بعض الأشياء اعلاءاً لشأنهم، وتدليلاً على رفعة مقدارهم، كان بعضهم يقول على سبيل الدلال: لا يحدث في كون الله أمر إلا شاوري الله على فيه.

فإذا أكرمه الله على بهذا المقام، ورُفع إلى مقام المحادثة والمؤانسة والمجالسة تخللت محبة الله كل حقائقه الظاهرة والباطنة، فلا تصير فيه ذرة ظاهرة أو باطنة إلا وتتجه إلى الله، وتشده إلى الله، وتذكره بالله، وتأخذه إلى حضرة الله، فتتخلل هذه المحبة كل حقائقه، فيكون خليلاً لله جل في علاه، أي يكون في مقام الخليل، وهذه منتهى مقامات السائلين، ومنتهى مقامات السائلين، ومنتهى مقامات المأخلصون والمحبوب المحبين، ومنتهى مقامات المُخلِصين، وبعد ذلك المُخلَصون والمحبوبون والمطلوبون والمرادون لا بد أن يكونوا على قدم سيد الأولين والآخرين حتى يمشوا على قدمه ويسيروا خلف حضرته، فقد ورد فى تفسير حقى وغيره أنه ليله المعراج حين فارق جبريل فى مقامه فسمع صوتا يشابه وعوت ابى بكر هم، وهؤلاء هم الذين أشار إليهم رسول الله في في



*ڮۺڿۏٙۯؽڰؚڴڋٷڒۺڒ* 

التشهد عندما قال:

" فقلت: التحيات لله والصلوات الطيبات. فقال الله تعالى: سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، فقلت: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين "١٤

وهى إشارة منه ﷺ إلى أرواح من حوله من الكُمَّل، وهذا بحر لا قرار له، ومجيط لا حدَّ له من الأسرار الإلهية والعلوم الربانية، وبابه: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۖ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٢٨٦البقرة) وكلها خواطر إلهامية.

وهناك إجابة أخرى لنفس السؤال وردت في موقف آخر وردت في السؤال التالي:

#### 

4

ما الحكمة من رؤية سيدنا آدم في السماء الأولى، ورؤية سيدنا يحي وسيدنا عيسى في السماء الثانية، ورؤية سيدنا يوسف في السماء الثالثة، ورؤية سيدنا إدريس في السماء الرابعة، ورؤية سيدنا

١٤ من حديث الإسراء فيما ورى الزهري عن ابن سلمة بن عبد الرحمن عن جابر بن عبد الله، ورواه السدي عن محمد بن السائب عن باذان عن ابن عباس.



### *ڮؿڿۏٙۯڲڰ۪ۯڮۏۯڹۄڒ*

#### هارون في السماء الخامسة، ورؤية سيدنا موســى في الســماء السادســة، ورؤيــة سيدنا إبراهيم في السـماء السابعة؟



أولاً هذه أمورٌ توقيفية لا ينبغي لمؤمن أن يبحث عنها بعقله أمورٌ أو فكره، لأن العقل والفكر لا يصل إلى ذلك، لأنها أمورٌ غيبية تتعلق بالنبوة والأنبياء

ولكن للصالحين إلهامات تكون على سبيل الإشارات تُفصح عن هذه الأسباب وهذه الإشارات تختلف على حسب مقام الرجل الصالح، فقد يقول إشارات في مقام ثم يأتي بإشارات في مقام آخر، دليلٌ على أنها ليست أمورٌ يقينية، ولكنها أمورٌ إلهامية نتيجة الشفافية والإمدادات الربانية، وأيضاً كل رجلٌ من العارفين له إلهامات لا يتفقون جميعاً على مخرج واحد من هذا الأمر أو إشارات متفقٌ عليها بينهم، فكلٌ يقول بلسانه ما يشرح الله على به صدره، ويُلهمه سبحانه وتعالى من أسرار فاته العلية وآياته القرآنية، وأسرار النبوة وخاتم النبوة سيدنا رسول الله

ونحن نكشف سراً من هذه الأسرار لاح للأخيار والأبرار والأطهار، لكنه لا يذاع على الملأ في المنابر، ولا يُشاع في المساجد، وإنما تنتفع به في نفسك إن أردت، لتعلوا همتك ثم تحاول أن تصفي فؤادك لله، وتُقوى صلتك بكتاب الله، ثم تستمد الأنوار من رسول الله



*لايشخ فوَرِي فِي لِلْ فُوْرِيْرِرُ* 

ليلهمك الله أنت أيضاً كما ألهم عباده الصالحين.

فنحن نرى أن رحلة الإسراء والمعراج فيها إشارة لمن أراد أن يتقرب إلى الله ويسلك الطريق الموصل إلى رضاء الله.

فإذا إنتهى من المهمة الأرضية المتعلقة بالجسم وما يحويه، وطهَّر الفؤاد وغسله بالعلوم الوهبية، كما غسل فؤاد المصطفى المياه الزمزمية، ثم حشاه من أفواه العارفين علماً مباشراً إلهامياً فيه الإيمان والحكمة، لا يحشيه من بطون الكتب ولا من القراءة والإطلاع، بعد ذلك تبدأ حقائقه الباطنة في العروج إلى الله على وبداية العروج أن يكون الإنسان في مقام الآدمية.

ومقام الآدمية يعني خرج من الأخلاق الحيوانية والوساوس والهواجس الشيطانية، فلم تعد نفسه الحيوانية تتحكم فيه وتطالبه بمطالبها من طعام وشراب ونكاح وغيره، وتخلص من الأهواء الإبليسية، فلم تعد نفسه الإبليسية تدعوه إلى الرياسة أو الشُهرة أو الزعامة أو حب الظهور، وهنا يكون قد استوى في الآدمية وأصبح إنساناً آدمياً نُزِّه عن الشهوات الحيوانية مع وجودها، كذلك حُفظ من الوساوس الشيطانية مع تواجدها:

#### ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلَّطَينٌ ﴾ (١٤٦- الحجر).

إذا وصل إلى هذا المقام ينفخ الله على فيه من روحه: ﴿ رَفِيعُ الله عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ الدَّرَجَنتِ ذُو ٱلْعَرِّشِ يُلِقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عَبَادِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عَبَادِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ الله المقام عِبَادِهِ عَلَىٰ المِنْ الله الله الله المقام



العيسوى، ويحييه الله بعد نفخ الروح الحياة الإيمانية وهو مقام يحيَيَ فيكونان معاً متلازمان، ويقال له: ﴿ يَنْيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُوَّةٍ ﴾ فيكونان معاً متلازمان، ويقال له: ﴿ يَنَا أَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِللَّهُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ وإللَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (١٢٤ الأنفال).

فيجمله الله بعد ذلك بعد أن أحياه بالجمال الروحاني اليوسُفي، وليس الجمال الطيني أو الجمال البشري، فترى له جمالاً في حديثه، وفي مجالسته، وفي مؤانسته، وفي السفر معه؛ ترى له جمالاً روحانياً يُنعَّم به القلب، وتُنعَّم به الروح، ويُنعَّم به الفؤاد فضلاً عن الجسم.

ثم بعد ذلك يبدأ مقام المدارسة، فتارةً يدرس مع الملائكة ليتعلم من علومهم، وتارةً يجلس مع الأنبياء ليطالعوه ويكاشفوه من أسرارهم، وتارة يجلس مع الكائنات كلهم حتى يكشف له الله خواص هذه الكائنات ويعلم الأسرار التي استودعها فيها مُبدع الكائنات على فيكون في مقام المدارسة.

ثم يزيد عُلوه فيتفضَّل الله عليه فيؤتيه الحكمة: ﴿ يُؤْتِي كَلَّحِكُمةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا ﴾ (١٣٦٩ البقرة) وهذا مقام هارون أخِي موسى عليهما وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتمُّ السلام، فقد كان يُقال في هارون حكيم بني إسرائيل، فإذا انتهي من مقام الحكمة ارتفع إلى مقام يناجي فيه الرحمن بكلامه ويتملق إليه بإنعامه، فيكون كأنه يتكلم مع الرحمن عَلَى.





ثم تتخلل محبة الله والشوق إلى حضرة الله في كل حواسه الظاهرة والباطنة فيرتقى إلى مقام الخُلة.

ثم إذا أكرمه الله على بعد ذلك يغيب عن كل الذي أعطاه له مولاه، ويُصلح شأنه في مقام العبودية لأنه هو المقام الذي يجبه الله؛ فيكون على أثر حبيب الله ومصطفاه، لأنه هو العبد الذي قال فيه الله: ﴿ سُبَحَانَ ٱلَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ (١١لإسراء) لم يقل الله: بنبيه ولا برسوله، فلو قال: بنبيه أو برسوله كان الإسراء أو المعراج خصوصية له، لكن كلمة بعبده تقتضي أن كل من وصل إلى مقام العبودية يشرف بروحه على أسرار الربوبية بإذنٍ من رب البرية، ويكون له إسراء ومعراج لكنه روحاني.

## الفعيل الثالث المعالمة القعسية

س\_علق المنتد 615 رمقاريات العلائكي والأثبيان أيات رب الكيرى، عنا متعلى، العُيـــة الرســول لربــه، حكمة فرض الصلاة في المعراج، سر طلب موسى للتخفيف، المعصراح ورؤيصة الوجسه، السلام على عباد الله الصالحين، USI. 



## *ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ*

### و رسوره رنساوس ورنعشرون ا

#### سدرة المنتهى

مــا ســـدرة المنتــهـى؟ ولِـــمَ توقــف عنــدهـا ســيـدنا جـبريـل ولم يخترقـهـا؟ 2

سدرة المنتهى من عالم الغيب، وعالم الغيب لا نعلمه إلا من كتاب الله أو من نبي الله لقول الله جل في علاه:

﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴿ عَلِمُ اللَّهِ مِنِ اللَّهِ مَنِ اللَّهِ مِن رَّسُولٍ ﴾ (الحن) لا بد أن يكون رسول حتى يُبلغنا بهذا الأمر، والرسول علَّمه الله، وقد قال لنا في شأنه في كتاب الله:

## ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْمًا ﴿ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْمًا ﴿ النساء).

فالرسول الله أشار إلى سدرة المنتهى على قدر ما تتحمله عقولنا، لأن كل ما في عالم الملكوت لا تتحمله العقول الأرضية الكونية التي في أجسامنا، لكن النبي الله حاول تقريب الحقيقة على قدرنا فقال:

" رُفِعَتْ لِي سِدْرَةُ الْمُنْتَهَى فِي السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، نَبْقُهَا مِثْلُ قِلَالِ هَجَرَ، وَوَرَقُهَا مِثْلُ آذَانِ الْفِيَلَةِ، يَخْرُجُ مِنْ سَاقِهَا نَهْرَانِ

(٦٤) الفصل الثالث: المشـــاهد القدســية



## *لايشخ فَوَرِي كِلِّ لِلْهُوْرِيْرِرُ*

#### ظَاهِرَانِ، وَنَهْرَانِ بَاطِئَانِ، فَقُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ مَا هَذَانِ؟ قَالَ: أَمَّا الْبَاطِئَانِ، فَفِي الْجَنَّةِ، وَأَمَّا الظَّاهِرَانِ، فَالنِّيلُ وَالْفُرَاتُ "<sup>١٥</sup>

شجرة عظيمة ثمارها مثل النبق، وحجمه مثل قلال (هَجَر) وهي مدينة ناحية عُمان جنوب الجزيرة العربية، وكانت تشتهر بصناعة القلال الضخمة.

جعلوها نور لا يستطيع الإنسان تحمُّله، وهذه الشجرة سميت بشجرة سدرة المنتهى لأنها نهاية صعود الملائكة، لا يتجاوزونها قدر أنملة كما سمعنا في حديث الأمين جبريل، يتلقون عندها الأوامر الإلهية، ثم يهبطون لتنفيذها بأمر رب البرية لكلّ.

الملائكة الكبار في رتبة وزير، وكل ملك منهم معه عدد لا يُحصى من الملائكة يأمرهم فيطيعون ويُنفذون أمره، فعزرائيل مَلك الموت ليس هو وحده الذي يتولى موت الناس جميعاً لأن الله على يقول في القرآن: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّنُهُمُ ٱلۡمَلَتِ كَةُ طَيِّرِينَ ﴾ (١٣٠انعل)

هؤلاء جماعة من الملائكة يقبضون أرواح المؤمنين الطيبين، وهناك جماعة أخرى: ﴿ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَضْرِبُونَ وَهُمَ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾ (٥٠الانفال) وهؤلاء يقبضون أرواح الكافرين

١٥ مسند أحمد والحاكم عن أنس لله





والمشركين والعصاة والمذنبين والعياذ بالله على اذاً هناك ملائكة كثيرون يقومون بهذا العمل لكن أميرهم وكبيرهم وقائدهم والذي يوزع عليهم العمل هو عزرائيل.

وكذلك ملائكة الأرزاق أميرهم ميكائيل، وكذلك ملائكة الصور أميرهم اسرافيل، والملائكة الآخرون الذين يتولون إلهام المؤمنين، كما ورد في الأثر:

#### " على قلب كلِّ مؤمن ملكٌ يلهمه "

ملائكة الإلهام هؤلاء الذي يُشرف عليهم أمين الوحي جبريل السلائكة يتلقون التعليمات من الله ثم ينفذونها، ويتلقون هذه التعليمات من موضع سدرة المنتهى، تلوح لهم في اللوح المحفوظ فينقلونها ثم يقومون بتنفيذها كما صدر الأمر الإلهي، وأبرم القضاء الرباني بتنفيذها.

فسدرة المنتهى هي نهاية صعود الملائكة، وهي نهاية علوم الحلائق، فلا ينبغي لأحد مهما كان علمه أن يتحدث عما وراءها لأن هذا خصَّ الله به نبيه وقال فيه: ﴿ فَأُوْحَى إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أُوْحَىٰ ۞ ﴾ (النجم) ولم يبين ذلك، ولم يوضح ذلك، فعلم الجميع أن هذا سر من الله عليه ومصطفاه .

وهي الموضع الذي تنتهي إليه أعمال العباد، فإن أعمال الموفقين

تجليا المعلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِد فوَرِيْرِرُ* 

ترتفع وتُفتح لها أبواب السماء وتصل إلى موضع تحت ظل العرش عند سدرة المنتهى وتظل هناك تُذكِّر بصاحبها وتكرر ما قاله صاحبها ويُحسب ذلك كله في ميزان حسناته إلى يوم القيامة، قال ﷺ:

" إِنَّ الَّذِي تَذْكُرُونَ مِنْ جَلالِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مِنْ تَسْبِيحَةٍ وَتَكْبِيرَةٍ وَتَهْلِيلَةٍ، يَنْعَطِفْنَ حَوْلَ الْعَرْشِ لَهُنَّ دَوِيٌّ كَدَوِيٍّ النَّحْلِ، يُذْكَرْنَ بِصَاحِبِهِنَّ، أَفَلا يُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَلا يَزَالُ مِنْهُ النَّحْلِ، يُذْكَرُهُ بِهِ "<sup>11</sup> عِنْدَ اللَّهِ مَنْ يَذْكُرُهُ بِهِ "<sup>11</sup>

لو قلت بعد الصلاة (سبحان الله) بإخلاص وصدق تُفتَّح لها أبواب السماء إلى أن تصل إلى هذا المدار وهذا الجال، وتظل تقول بلسانك (سبحان الله، سبحان الله، سبحان الله ...) إلى يوم القيامة، ويوضع ذلك كله في ميزان حسناتك، وانظر ما لك من الأجر والثواب عند الله، وكذلك الصلاة، قال ﷺ:

" مَنْ صَلَّى الصَّلاةَ لِوَقْتِهَا، وَأَسْبَغَ لَهَا وُضُوءَهَا، وَأَتَمَّ لَهَا وَخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا وَسُجُودَهَا خَرَجَتْ وَهِيَ بَيْضَاءُ مُسْفِرَةٌ، تَقُولُ: حَفِظَكَ اللَّهُ كَمَا حَفِظْتَنِي، وَمَنْ صَلَّى الصَّلاةَ لِغَيْرِ وَقْتِهَا فَلَمْ يُسْبِغْ لَهَا وُضُوءَهَا، وَلَمْ يُتِمَّ لَهَا خُشُوعَهَا وَلا رُكُوعَهَا وَلا سُجُودَهَا خَرَجَتْ وَهِيَ سَوْدَاءُ مُظْلِمَةٌ، تَقُولُ: رُكُوعَهَا وَلا سُجُودَهَا خَرَجَتْ وَهِيَ سَوْدَاءُ مُظْلِمَةٌ، تَقُولُ:

١٦ مسند البزار والحاكم عن النعمان بن بشير ا



## لايسخ فوَرِي *مِحْرُلِدُ فُوزِيْرِرُ*

ضَيَّعَكَ اللَّهِ كَمَا ضَيَّعْتَنِي، حَتَّى إِذَا كَانَتْ حَيْثُ شَاءَ اللَّهُ لُفَّتْ كَمَا يُلَفُّ الثَّوْبُ الْخَلِقُ، ثُمَّ ضُرِبَ بِهَا وَجْهُهُ "<sup>٧٧</sup>

فالأعمال التي يتقبلها الله بقبول حسن تكون في هذا الموضع العظيم عند سدرة المنتهى، نسأل الله على أن يجعل دواوين أعمالنا مملوءة بالأعمال المقبولة من ربنا على، وأن يجعلها تُذكِّر بنا إلى يوم القيامة ليزيد رصيدنا عنده على الله المقبولة من ربنا المقبولة من المقبولة من المقبولة من المقبولة من ربنا المقبولة من المق

## السؤرل (لسابع والعشرون المنظمة والأنبياء مقامات الملائكة والأنبياء

انتهى مقام الأنبياء عند السماء السابعة، وانتهى جبريل الله عند سدرة المنتهى، فهل يصل مَلكَ إلى مقام فوق الأنبياء؟





هذا الكلام لا يوافق الحقيقة، فإن أمين الوحي جبريل قد اختصه الله على في هذا المقام بمرافقة رسول الله، وقواه على ذلك، وأعانه على ذلك، ليستطيع أن يصل في هذه الخصوصية إلى ما لا يصل إليه في أي أمر آخر.

١٧ معجم الطبراني عن أنس 🐞



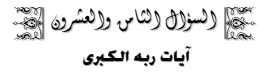
*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮۏۯؠۯ*ڂ

والأنبياء غير الملائكة، الملائكة كما قال جبريل: ﴿ وَمَا مِنّاۤ إِلّا لَهُ مَقَامٌ مُعَلُومٌ عَلُومٌ ﴿ وَمَا مِنّاۤ إِلّا لَهُ مَقَامُ الله فيه منذ خلقه إلى يوم القيامة، لا ينتقل ولا يترقى عن هذا المقام، أما الأنبياء فلهم في كل نفس ترقيات ومقامات عند الله على يرتقون فيها في القرب من حضرة الله جل في علاه.

فإذا كان أرواح الأنبياء في السماوات فإن قلوبهم مع الله حيث كان وكيف كان، لا يحدها زمان ولا مكان، والقلوب لا يستطيع أحد الإباحة بقدرها ولا مكانتها عند علام الغيوب، والدرجات تكون كما قال الله: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَدَكُمْ ﴾ (١٣ الحجرات).

فدرجات الأنبياء فوق الملائكة أجمعين، لأن الملائكة خدم للأنبياء، وخدم للصالحين والمؤمنين، ولكن بمهام ووظائف، فكون رئيس الجمهورية عين ساعياً على بابه ليأذن لمن يشاء بالدخول ويرافقه على الدوام، هل هذا معناه أنه أعلى رتبة من رئيس الوزراء والوزراء؟!.

فهؤلاء يقومون بخدمة، لكن هؤلاء لهم مقامهم ولهم قدرهم ولهم نورهم عند الله على غير هؤلاء الذين وظَفهم الله في وظائف ثابتة لا يتحركون عنها ولا يرتقون منها أبداً إلى يوم القيامة.







## *لايشخ فَرَزِي جُرُلُو فِرَيْرِرُ*

#### ما معبْي قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ

#### رَبِّهِ ٱلْكُبْرَىٰۤ ۞ ﴿ (النجم)؟



سيدنا رسول الله الله الله الله ثلاثة أصناف، آيات كونية، وآيات ملكوتية، وآيات قدسية.

الآيات الكونية التي رآها في عالم الأرض في الإسراء، رأى موضع المدينة وقال له الأمين جبريل: هاهنا موضع هجرتك، ورأى قبر موسى، ورأى مكان ميلاد عيسى، ورأى المشاهد الكونية العديدة التي وصفها في رحلة الإسراء، وحُتم ذلك برؤية بيت المقدس وأنبياء الله على ... كل هذه آيات في الكون، في الدنيا، في الأرض، فإن شئت سميتها آيات ملكية، أو آيات أرضية لأنه رآها في عالم الأرض.

ورأى آيات ملكوتية في عالم الملكوت، رأى الملائكة، ورأى الجنة وشاهدها ورأى ما أعد الله على للمؤمنين فيها، ورأى سدرة المنتهى وهي النهاية، ورأى أرواح الأنبياء السابقين مع الملائكة، ففي كل سماء كان يقابل نبي إلا السماء الثانية قابل فيها عيسى ويحي أولاد الخالة، هذه الآيات في عالم الملكوت الأعلى.

ورأى آيات قدسية في الخلوة الربانية في حيث: ﴿ دَنَا فَتَدَلَّلْ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ ﴾ وهي آيات تعجز العقول الكونية



ريسخ فوَرِي مِحْرُلِي فِوَرِيرِرِ

عن استيعابها ولذلك لم يُخبر بها صلوات ربي وتسليماته عليه.

كل هذه الآيات يقول فيها الله على: ﴿ لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَايَسِ رَبِهِ ٱلْكُبْرَىٰ ﴾ (النجم) ولم يقل: (لقد رأى آيات ربه) لكنه (رأى من آيات ربه) أي بعض الآيات حتى نعلم قدر الألوهية وعظمة الربوبية، فإن كل الذي رآه من جملة الآيات التي أوجدها الله، والتي تدل على عظمة الله وقدرة الله جل في علاه.



## ما معني قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّلْ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُوْ أُدْنَىٰ ۞ ﴾ (النجم)؟



دنا من مشاهدة ما يطيقه من جمال ربه، ومن أوصاف عظمته، ومن كمال قدرته كلله الله كلل في ذاته تنزه فلا يراه أحد، لأنه الواحد الأحد:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى اللهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ اللهِ وَإِمَا اللهِ وَإِمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَبعض دلائل حكمته، ليُدرك كنه الله أنوار عظمته، وبعض دلائل حكمته، ليُدرك كنه الله

الفصل الثالث: المشـــاهد القدســية



## *ڮۺۼۏٙۯؽڰ۪ۯۮٷڒؠڗڐ*

عَلِلَّ فيخشاه، ولذلك قال عَلَيْ:

#### " أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَأَتْقَاكُمْ لِلَّهِ، وَأَخْشَاكُمْ لَهُ "^١

الذي يمنع الإنسان من هذه المشاهد العالية ما يُعطي عين فؤاده وقلبه من انشغال بالدنيا الدنية، أو الأهواء الفانية، أو الشهوات، أو الأمور التي ينشغل بها الخلق، ولذلك قال الله على في آيات سورة المطفف بين: ﴿ كَلا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ) المطففين)، والران يعني الغطاء، أي غطّى على قلوبهم ما اكتسبوه من الذنوب والآثام، أو الغفلة عن الله على وإذا جاء هذا الغطاء: ﴿ كُلاّ الذنوب والآثام، أو الغفلة عن الله على المطففين).

فرفع الله عن حبيبه ومصطفاه كل ران، وكل غين، وكل بين، وكل بين، وكل سبب يحجبه عن رؤية الله، فشاهد من ذات مولاه على ما يتحمله، وما شهده فوق سدرة المنتهى كان يشهده وهو في الدنيا على هذا التراب، ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَٱسۡجُدُ وَٱقۡتَرِب ﴾ (١٩العلق).

عندما يسجد الإنسان عن كل ما في الأكوان يكون في مقام القرب من الله على، فالقرب من الله ليس بمكان ولا زمان، ولكنه معنوي، إذا فنا الإنسان عن المكان والزمان فإن الله على يتجلى له ويُليح له على قدره بعض جماله تبارك وتعالى، أما الله على فيرى بلاكم ولا كيف ولكن بأنوار تعالت معنوية.

١٨ صحيح مسلم وابن حبان عن عمر بن أبي سلمة 🚓



## (يشخ فَرَيُ *فِي الْحِدُلُو فِوْزِيْرِرُ*



#### رؤية الرسول لربه

## هل رأى رسول الله ربه ليلة الاسراء؟ وما معني قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ نَزُلَةً أُخْرَىٰ

﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلَّنتَهَىٰ ﴾ (النجم)؟





أقوال العلماء في هذا الأمر كثيرة، وهي مسألة خلافية لا ينبغي أن نقف عندها ولا نُكثر الحديث بشأنها، فهي كما ألله عليه: علم لا يضر حملة الله عليه: علم لا يضر جهله.

فبعضهم يُتول الآية على أن الذي رآه عند سدرة المنتهى مرة أخرى هو أمين الوحي جبريل، ويقولون أن رسول الله لله لله على حقيقته إلا مرتين، مرة عند نزول الوحي، ومرة عند سدرة المنتهى.

أما سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، ومَن يمشي على منواله، فقد قالوا: إن رسول الله هذا رأى ربه، كيف رآه؟ فسر هذه الرؤية سيدنا الإمام مالك هذا عندما سُئل: كيف رأى مُحَد هذا وقال هذا غاب مُحَد هذا عن جسمه وحسه ونفسه، وبقي بربه، فرأى ما

تجليا المعلج

*لايشخ فوَرِي فِي لِلْ فُوْرِيْرِرُ* 

فيه من الله جمال الله على في غيبة مُحَدّ رسول الله على.

هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: " رَأَيْتُهُ بِفُوًادِي مَرَّتَيْنِ " ' ' ، وقال: " فَجَعَلَ نُورَ بَصَرِي فِي فُوًادِي ، فَنَظَرْتُ إِلَيْهِ بِفُوًادِي " ' ' فَجَعَلَ نُورَ بَصَرِي فِي فُوًادِي ، فَنَظَرْتُ إِلَيْهِ بِفُوًادِي " ' ' يعنى أنه انعكس نور البصيرة فرأى ببصره ما رأته البصيرة.

وجاء أيضاً: " أنه لما انتهى إلى العرش صار كله بصراً، وبهذا يرتفع الخلاف، وأنه رآه ببصر رأسه، وقوله على حين سأله أبو ذر:

هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟ فقال: " نُورٌ أَنَّى أَرَاهُ "<sup>٢١</sup> وفي طريق آخر: " رَأَيْتُ نُورًا "<sup>٢٢</sup>.

وحاصلها أنه رأى ذات الحق متجلية بنور من نور جبروته، إذ لا يمكن أن تُرى الذات إلا بواسطة التجليات كما هو مقرر عند محققي العلماء كما قال الشاعر:

وليست تنال الذات من غير مظهر ولو هلك الإنسان من شدة الحرص

١٩ أخرجه الطبري

٢٠ أخرجه الطبرى عن ابن عباس رضى الله عنهما

٢١ صحيح مسلم وجامع الترمذي

٢٢ صحيح مسلم وابن حبان

تجليا العلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

وقال كعب لابن عباس: " إِنَّ اللَّهَ قَسَمَ رُؤْيَتَهُ وَكَلامَهُ بَيْنَ مُحَمَّدٍ، وَمُوسَى، فَكَلَّمَ مُوسَى مَرَّتَيْنِ، وَرَآهُ مُحَمَّدٌ مَرَّتَيْنِ "<sup>""</sup>

وقيل لابن عباس: ألم يقل الله: ﴿ لَّا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ (١٠٣ الأنعام)؟ قال: " ذَاكَ إِذَا تَجَلَّى بِنُورِهِ الَّذِي هُو أَنُورُهُ " أَنَّ يعني أن الله تعالى يتجلى لخلقه على ما يطيقون، ولو تجلى بنوره الأصلي لتلاشى الخلق، كما قال في الحديث:

" حِجَابُهُ النُّورُ لَوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ "٢٥

﴿ أُفَتُمَرُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴾ أي: أفتجادلونه، من المراء وهو المجادلة، والمعنى: (أفتخاصمونه) على ما يرى معاينة وحققه باطناً، ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ ﴾ أي: رأى مُحد جبريل على صورته الأصلية، أو: رأى ربه على تجلٍ خاص وتعرفِ تام، ﴿ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ مرة أخرى، والحاصل: أنه وأى ربه بتجلٍ خاص جبروتي مرتين، عند خرق الحجب العلوية فوق العرش، عند السدرة، وأما رؤيته هُ لله تعالى في مظاهر الكائنات، ففي كل حين لا يغيب عنه طرفة عين.

ومن حِكم الصالحين قولهم: جاهد تشاهد جمال الحق فيك يُرى.

٢٣ جامع الترمذي

٢٤ جامع الترمذي

٢٥ سنن ابن ماجة ومسند أحمد عن أبى موسى



## *ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹۄڒ*



#### حكمة فريضة الصلاة في المعراج

## 2

لماذا فُرضت الصلاة في حادثة الإسراء والمعراج ولم تفرض في أى حادثة أخرى؟



لأهمية الصلاة كان لا بد من إرسال الله كال لنبيه ليعلِّمه بذاته بهذه الصلاة، فإن الله كال كان يكلف التكليفات الشرعية عن طريق أمين الوحى جبريل، أو عن طريق الإلهام بالأحاديث القدسية، أو عن طريق الحكمة التي يكشفها للنبي في سنته وأحاديثه النبوية.

لكن لما كانت الصلاة عليها مدار إتصال المؤمن بمولاه، ويتوقف عليها مساره في هذه الحياة، ويتوقف عليها مستقبله يوم أن يلقى الله.

أراد الله على أن يُعلمنا بهذه الصلاة، فاستدعى حبيبه الله وفرض عليه الصلاة في المواجهة حتى نعلم علم اليقين قدر وقيمة هذه الصلاة عند الله، وهذا أمر.

الأمر الثاني: حتى نعلم أن الصلاة هي محلٌ للمناجاة، ومحلٌ للِقاء المباشر بين العبد وبين مولاه إن أدَّاها كما ينبغي متابعاً لرسول الله، فإذا أدَّاها كما ينبغي وعند رفع اليدين يجعل الدنيا والآخرة خلف ظهره

تجليا المعلج

## *(يشغ فَرَيُ جُرُلُونُوزِيْرِرُ*

ويُقبل على الله ﷺ: ﴿ وَأُقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَّ ۞ ﴾ (طه).

وهنا تسبح روحه في العوالم العُلوية، وقد يأذن الله على لها فيأخذها إلى حيطته القدسية، فيناجي الله بكلامه ويسمع من الله على جواب كلامه، كما قال الله في الحديث القدسى:

" قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: "الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ"، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: "الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: "مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ" اللَّهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَيَّ عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: "مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ" قَالَ: مَجَّدَنِي عَبْدِي، وَقَالَ: مَرَّةً فَوَّضَ إِلَيَّ عَبْدِي، فَإِذَا قَالَ: "اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ وَالَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فَإِذَا قَالَ: "اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ وَلا صَرَاطَ النَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فَيْدِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا طَلَّالِينَ " قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ: "الشَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ وَلا الضَّالِينَ " قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ " لَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْ الْمَالِينَ " قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ " لَا السَّرَاطَ الْمُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ " قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ " لَا اللَّلِينَ " قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ " لَا اللَّهُ الْعَبْدِي مَا سَأَلَ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ الْمَالَ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْشَلِ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ الْمَالَةِ الْمَالَ الْمَالَ الْمُؤْلِلَ الْمَالَ الْمُسْتَقِيمَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ الْعَلْمَ اللَّهُ الْمَالَ الْمَالَ الْمِلْمُ اللْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ اللَّهُ الَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللْمُؤَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَالِعُولَ اللَّهُ اللَّهُ ا

ثم يجلس بين يدي الله ويستحضر أنه يعبده كأنه يراه، فيُحيِّيه بالتحية التي حيَّاه بَما في قاب قوسين أو أدني رسول الله، لأنه عندما دخل إلى حيث لا حيث وكان قاب قوسين أو أدنى قال: " التحيات المباركات والصلوات الطيبات لله، فأجابه مولاه: السلام

٢٦ صحيح مسلم والترمذي عن أبي هريرة 🚓





عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، فقالت الملائكة مردِّدةً مع حضرة النبي: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين "

ولذلك قال بعض الصالحين: جعل الله ﷺ الإسراء والمعراج ثلاثة مراحل:

المرحلة الأولى: الإسراء من مكة إلى بيت الله المقدَّس وكانت الركوبة فيها البراق.

والمرحلة الثانية: كانت من بيت المقدس إلى سدرة المنتهى وكانت الوسيلة فيها المعراج.

والمرحلة الثالثة: كانت من سدرة المنتهى إلى قاب قوسين أو أدنى، وكانت الوسيلة فيها الرفرف الأخضر.



*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ* 

وكذلك جعل الله الصلاة على ثلاث مقامات:

مقام الوقوف ومقام الركوع ومقام السجود، فالوقوف كأنه يساوي الإسراء، والركوع كأنه يساوي المعراج، والسجود كأنه يساوي الدُنو والتدلى، ولذلك قال على الصلاة الحقيقية:

" أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ "<sup>٢٧</sup>

فعندما يكون ساجداً يكون كأنه قاب قوسين أو أدنى، والحبيب أوحى له الله ها أوحى، وأتباع الحبيب الصادقين يُلهمهم الله ها من عالم إلهامه: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴿ وَالكهف ).



لماذا طلب سيدنا موسى من رسول الله ﷺ أن يرجع إلى ربه يطلب التخفيف؟





هذا السؤال إجابته وردت في حديث رسول الله، لما فرض الله كل عليه خمسين صلاة علينا نحن معشر الأمة، ورجع فقيَّض الله الله كل له موسى وقال له:

٢٧ صحيح مسلم وسنن أبي داود عن أبي هريرة 🚓

تجاشا لفلخ

وليشخ فتري محرار فوزيرا

" بِمَا أُمِرْتَ، قَالَ: أُمِرْتُ بِخَمْسِينَ صَلَاةً كُلَّ يَوْم، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لَا تَسْتَطِيعُ خَمْسِينَ صَلَاةً كُلَّ يَوْمٍ، وَإِنِّي وَاللَّهِ قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ وَعَالَجْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَّ الْمُعَالَجَةِ، فَارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ لِأُمَّتِكَ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ: مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَأُمِرْتُ بِعَشْرِ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ، فَرَجَعْتُ فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَأُمِرْتُ بِخَمْس صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْم، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ: بِمَ أُمِرْتَ، قُلْتُ: أُمِرْتُ بِخَمْسِ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لَا تَسْتَطِيعُ خَمْسَ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْم وَإِنِّي قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ وَعَالَجْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَّ الْمُعَالَجَةِ، فَارْجِعْ إلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ لِأُمَّتِكَ، قَالَ: سَأَلْتُ رَبِّي حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ وَلَكِنِّي أَرْضَى وَأُسَلِّمُ، قَالَ: فَلَمَّا جَاوَزْتُ نَادَى مُنَادٍ أَمْضَيْتُ فَريضَتِي وَخَفَّفْتُ عَنْ عِبَادِي "^^

فقيَّض الله عَلَى كليم الله موسى تخفيفاً لهذه الأمة.

٢٨ الصحيحين البخاري ومسلم عن مالك بن صعصعة 🚓

تجليا المعلج

## ريسخ فوَرِي *مِحْرُلِد فوَرِيْرِرُ*

وهذا تنبيه من الله لنا؛ أن الإنسان الصادق مع الله، والمخلص مع مولاه يعينه الله على بلوغ مناه بما شاء من خلق الله، كلَّف له موسى خصيصاً ليخفف عن الأمة في الصلاة وتكون في الأجر كما فرض الله خمسين، لكن في العمل أصبحت خمساً كما نؤديها الآن.

وهناك حكمة إشارية لبعض الصالحين ولا مانع منها في هذا المجال: فإن سيدنا موسى كما ذكر الله عندما أطلعه الله على الألواح ورأى أمة رسول الله على فقال:

" يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً هُمُ الآخِرُونَ السَّابِقُونَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةُ أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً هُمُ الشَّافِعُونَ الْمَشْفُوعُ لَهُمْ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةُ أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً أَناجِيلُهُمْ هُمُ الْمُشْتَجِيبُونَ وَالْمُسْتَجَابُ لَهُمْ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً أَناجِيلُهُمْ فَي صُدُورِهِمْ يَقْرَءُونَهُ ظَاهِرًا، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يَأْكُلُونَ الْفَيْءَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَلْكَ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يَا كُلُونَ الْفَيْءَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يَاكُلُونَ الْفَيْءَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يَاكُلُونَ الْفَيْءَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يَاكُلُونَ الْفَيْءَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَا رَبّ، إِنِّي أَجِي بُطُونِهِمْ فَيُوجُرُونَ عَلَيْهَا، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: يَلْكَ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِي يَكِي مَلَى إِنْ إِنْ إِلْكَ أُمَّةً أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبّ، إِنِي أَنِي رَبّ، إِنِي عَلَى السَّالَةُ أَمْ أَلْ أَنْ إِنْ إِنْ الْمَلْونِهِمْ فَيُورُونَ عَلْهَا أُمَّةً يَجْعَلُهَا أُمَّةً يَا رَبّ، إِنْ إِنْ إِلْكَ أُمَّةً يَحْعَلُهُ الْمَالَةَ فَالَ الْهَا أُمَّةً يَا رَبّ، إِنْ إِلْمَا أُمَّةً يَا أَلَا يَا رَبّ إِلْكَ أُمَّةً يَا رَبّ إِنْ إِلْمَا أُمَّةً يَا رَبّ إِلْكَ أُمَا أَمْ أُمْ أَلَى الْمَالَةُ الْمُعْلَى الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَلْونَ الْفَالَةُ أُمْواحِهُ الْمَالَةُ الْمَالَةَ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ

تجلي العظ

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً إِذَا هَمَّ أَحَدُهُمْ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً وَاحِدَةً، وَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ لَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةُ أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبِّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً إِذَا هَمَّ أَحَدُهُمْ بِسَيِّئَةٍ لَمْ يَعْمَلْهَا لَمْ ثُكْتَبْ عَلَيْهِ حَتَّى يَعْمَلَهَا، فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ عَلَيْهِ سَيِّئَةً وَاحِدَةً، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةُ أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبِّ، إِنِّي أَجِدُ فِي الأَلْوَاحِ أُمَّةً يُؤْتَوْنَ الْعِلْمَ الأَوَّلَ وَالآخِرَ، فَيَقْتُلُونَ قُرُونَ الضَّلالَةِ الْمَسِيحَ الدَّجَّالَ، فَاجْعَلْهَا أُمَّتِي، قَالَ: تِلْكَ أُمَّةُ أَحْمَدَ قَالَ: يَا رَبِّ، اجْعَلْنِي مِنْ أُمَّةِ أَحْمَدَ فَأُعْطِيَ عِنْدَ ذَلِكَ خَصْلَتَيْنِ، فَقَالَ: يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاتِي وَبِكَلامِي فَخُدْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ، فَقَالَ: رَضِيتُ رَبِّ "۲۹

وفي رواية أخرى قال موسى:

" وَمَنْ أُمَّةُ مُحَمَّدٍ؟ قَالَ الله تعالى: أُمَّتُهُ الْحَمَّادُونَ يَحْمَدُونَ اللَّهَ صُعُودًا وَهُبُوطًا وَعَلَى كُلِّ حَالٍ، يَشِدونَ أَوْسَاطَهُمْ، وَيُطَهِّرُونَ أَطْرَافَهُمْ، صَائِمُونَ بِالنَّهَارِ، رُهْبَانٌ بِاللَّيْلِ، أَقْبَلُ

٢٩ دلائل النبوة لأبي نعيم عن أبي هريرة ا

تجليا المعلج

*ٳؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڒۮۏڗڹۯڂ* 

مِنْهُمُ الْيَسِيرَ، وَأُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ بِشَهَادَةِ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ، قَالَ: فَاجْعَلْنِي نَبِيَّ تِلْكَ الأُمَّةِ، قَالَ: نَبِيُّهَا مِنْهَا، قَالَ: اجْعَلْنِي مِنْ أُمَّةِ ذَلِكَ النَّبِيِّ، قَالَ: اسْتَقْدَمْتَ وَاسْتَأْخَرُوا يَا مُوسَى، وَلَكِنْ سَأَجْمَعُ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ فِي دَارِ الْجَلالِ "`"

فتمنَّى أن يراه!!!

فقال له الله في كتاب الله:

### ﴿ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِّن لِّقَآبِهِ ﴾ (١٣٣ السجدة)

فظل حتى رأى رسول الله في هذه الليلة مجمَّلاً بالجمال الإلهي الذي زينه به الله، فيريد أن يتمتع بهذا الجمال قليلاً، فكلما عاد إليه يعيده مرة أخرى حتى يتمتع بالنظر إلى هذا الجمال بعد أن كمَّله به الواحد المتعال على الله المتعال المحلّل المحلّل المحلّل المحلّل المحلّل المحلّل الله الله المتعال المحلّل ال

إنما السر في موسى يردده ليجتلي حُسن مولاه حين يشهده



المعراج ورؤية الوجه

هل كان رسول الله في حاجة للعروج إلى السماء ليرى ربه؟



٣٠ حلية الأولياء لأبي نعيم عن أنس ع

## *ڮؿڿۏٙۯڲڰ۪ڔٝڮۏڒؠڔڋ*



إن رحلة المعراج لا تعني أن الله كلل في السماء، فإن الله كلك لا يخلو منه زمان ولا مكان، ولا يُحيِّزه مكان ولا يُظهره زمان.

وإيما كانت الرحلة لإظهار مقام النبي الله حيث ارتفع إلى مقام علا عن مقامات جميع الأنبياء والمرسلين وجميع الملائكة المقربين.

أعلى الأنبياء كان في السماوات وقد تجاوز النبي ﷺ هذه السماوات.

والملائكة أعلاهم وصل إلى سدرة المنتهى وتوقف!!

ثم زجَّ برسول الله بعد ذلك حتى وصل إلي قاب قوسين أو أدنى، وهذا إظهارٌ لمقامه وقدره.

حتى أن الشيخ محي الدين بن عربي رضى الله عنه يحكي أن رسول الله على الله الله عنه علوم المكاشفة :

" لما وصل إلي العرش تمسَّك العرش بـه وقـال: يـا رسـول الله أنـت في صـفاء وقتـك آمنـاً مـن مقتـه، أنـت المرسـل رحمـة للعـالمين ولا بـد لـي مـن نصيب مـن هـذه

تجافيا المعلج

ريشخ فَرَرَى مِحَمِّ لِلْ فَوَرِيْرِرُ

الرحمة، ونصيبي أن تشهد لي بالبراءة مما تقوّله أهل الزور على، أو نسبه أهل الغرور إلى، زعموا أني أحمل من لا مثيل له، وأحيط بمن لا كيفية له، وعزّته وجلاله لست بالقريب منه وصلاً، ولا بالبعيد عنه فصلاً، خلقني وجعلني أعظم مخلوقاته، فكنت أشدُّهم منه هيبة، وأكثرهم ارتعاداً وارتعاشاً، فكتب على قائمتي لا إله إلا الله، فزدت من هيبته ارتعاداً وارتعاشاً، وكتب محمدُ رسول الله فسكن لذلك خلقي وهدأ روعي، فهذه كانت بركة إسمك على فكيف إذا وقع نظرك إلى.

فقال ﷺ: أيها العرش إليك عني فأنا مشغولٌ عنك، فلا تشوِّش علىَّ خلوتي ولا تكَدِّر علىَّ صفوتي."

أما بالنسبة لله:

فلم يك رب العرش فوق سمائه تنزّه عن كيفٍ وعن برهان ولكن لإظهار الجمال لأهله من العالم الأعلى ونيل أمان

الله ﷺ قُربه لسيدنا رسول الله وهو على التراب، كقربه من





حضرته في قاب قوسين أو أدنى.

إذاً الأمركان لإظهار مقامه، ثم لتوزيع الرحمة العُظمى التي أودعها الله له على أهل الملأ الأعلى صلوات ربي وتسليماته عليه.

#### السؤار والرابع والثارثو السلام على عباد الله الصالحين

هـل كـان مـع رسـول الله ﷺ أحـد عنـدما جّاوز سدرة المنتهى لأنه قال: " السالم 🚺 علينا وعلى عباد الله الصالحين"؟ وما صــحــة الروايــة الــواردة أن رســـول الله ﷺ سمع صوت سيدنا سيدنا أبو بكبر بعبد سحدرة المنتهى لأنه شعر بالوحشة فآنسه الله بصوت سيدنا أبو بكر؟

سيدنا رسول الله ﷺ كما ورد عن حضرته صلوات ربي وتسليماته عليه عندما تجاوز سدرة المنتهى قال ﷺ:

" إلى أن ظهر لمستوى سمع فيه صرير الأقلام في الألواح وهي تكتب ما يجريـه الله تعـالي في خلقـه ومـا





تنسخه الملائكة من أعمال عباده قال تعالى: {إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون} (الجاثية، ٢٩.

ثم زج بي في النور زجة فأفرده الملك الذي كان معه وتأخر عنه فلم يره معه.

فعلم أن الرفرف ما تدلى إلا لكون البراق له مكان لا يتعدّاه كجبريل، لما بلغ إلى المكان الذي لا يتعدّاه وقف وكذلك الرفرف لما وصل إلى مقام لا يتعدّاه زج به في النور فغمره النور من جميع نواحيه وأعطي علماً آخر لم يكن يعلمه قبل ذلك ""

" وتدلى لي قطرة من العرش فوقف على لساني فماذاق الذائقون شيئاً قط أحلى منها فأنباني الله ﷺ بها نبأ الأولين والآخرين وأطلق الله لساني بعد ما كلّ من هيبة الرحمن، فقلت: التحيات لله والصلوات الطيبات.

فقال الله تعالى: سلام عليك أيها النبي ورحمة الله

٣١ تفسير السراج المنير الشربيني



## لايشخ فؤرى محراله فوزيرك

#### وبركاته.، فقلت: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين "``

وهذه أشياء غيبية حاول تقريبها لنا ﷺ بعباراته الألمعية!!!

#### ﴿ يَوْمَ لَا شُحُزِّى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ، ﴿ اللَّهُ ٱلنَّهِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ، ﴿ اللَّهُ اللّ

" فَإِنَّكُمْ إِذَا قُلْتُمُوهَا أَصَابَتْ كُلَّ عَبْدٍ لِلَّهِ صَالِحٍ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ "٣٣

ونزَّل الله تعالى تصديقاً لها:

﴿ تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ و سَلَكُم ﴾ (١٤٤ الأحزاب)

لكن هناك بعض الروايات المشكوك في شأنها تقول إن النبي الله أحس بوحشة فأسمعه الله صوت أبوبكر الصديق، فقال: السلام علينا

٣٢ من حديث الإسراء فيما ورى الزهري عن ابن سلمة بن عبد الرحمن عن جابر بن عبد الله، ورواه السدي عن محمد بن السانب عن باذان عن ابن عباس.
٣٣ الصحيحين البخارى ومسلم عن عبد الله بن مسعود هم

<sup>(</sup>٨٨) الفصل الثالث: المشــــاهد القدســـية



## ڒؿۼۏؘۯ*ؽڰ۪ڴڒڎۏڒۺ*ڒ

وعلى عباد الله الصالحين، وهذا لا يليق بمقام سيدنا رسول الله الله وهو في حضرة مولاه، لقد كان الله في تمام الأنس بالقرب من الله، وأزال الله عنه كل وحشة وكل استيحاش عندما حيّاه: "السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته".





لماذا قال رسول الله السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين عندما ألقى الله عليه السلام فى المعراج؟



سيدنا رسول الله كان يعرف معرفة يقينية الصالحين من أمته إلى يوم الدين فقال: السلام من الله على وعلى عباد الله الصالحين، ولذا قال: فقد أصابت كل عبد صالح في السماء أو في الأرض.





*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۏۯؠٚۯڂ* 

إذا كان الأولياء يعلموا فما بالك برسول الله هيا! سيدنا سهل التستري يقول: إني لأعلم أولادي من يوم ألست بربكم، وأربيهم وهم في أصلاب آبائهم منذ ذلك اليوم، وسيدي أبو العباس المرسي يقول في شأنه سيدي أبو الحسن الشاذلي شيخه: ما من ولي ظهر أو سيظهر إلا وأبو العباس يعرفه.

فسيدنا النبي الله يعرف كل الصالحين، وأصابت دعوته كل عبد صالح، أي نزل عليه السلام من السلام ببركة المصطفى القيامة، حتى نعرف أن أقل المؤمنين شأناً في أمته دخل في:

﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰ يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبُعثُ حَيُّا ﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰ يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أُمُوتُ وَيَوْمَ أُبْعَثُ

### فأأا النعباا

## العروس المستفاحة

الإعتمال بالمناسبات المينية كيف نعتم بالإسيرال والمحيراتي Enzerile ellinifil "cellinifil hiels الفاضل، صيام يـوم الإسـراء، المعراج والوصول الى الله، معراج المؤمنين، نصيب المحؤمن مــن الإسراء والمعراج، عــروج الأرواح، تدبير الأمر، تحدي الكافرين، دعكاء الاسراء، البراق والمعراج والرؤرف



## ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِدُ فُوزِيْرِرُ*

### و رسورل رساوی وردورو ا

## 2

#### الاحتفاء بالمناسبات الدينية

#### مــا الحكمــة مــن الاحتفــاء بالإســـراء والمعراج والمناسبات الدينية؟



الاحتفاء بالإسراء والمعراج فيه حكم كثيرة، أولاً: حكمة جلية يقول الله كلاً فيها في آياته القرآنية عن الأنبياء وقصصهم وأحداثهم:

﴿ لَقَدَّ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِى ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (١١١يوسف) يكون فيها عبرة لنا ودروس لنا، وأسوة لنا، وقدوة لنا، فينبغي على أي مؤمن أن يتدارس هذه الأحداث، وأن يفتح الله على عليه من حكم ومن عبر يستفيد بما في سلوكه وفي حياته إن شاء الله.

والعبرة الأعظم في حادثة الإسراء والمعراج أننا علمنا علم اليقين أن الرسول هو إمام الأنبياء والمرسلين، لأنه هو الذي صلَّى بَهم إمام في المسجد الأقصى.

الحكمة الثانية: أن النبي الله هو أعلى النبيين والمرسلين، بل أعلى من الملائكة المقربين في القدر العظيم عند الله، لأنه ترك النبيين في السماوات، وترك أمين الوحي ورئيس الملائكة عند سدرة المنتهى، وقال

الفصل الرابع: الحكم والدروس المستفادة  $(\mathfrak{qr})$ 



وأراد النبي الله أن يؤكد لنا ذلك فقال: يا أخي يا جبريل أهاهنا يترك الخليل خليله؟ قال: لو تقدمت قدر أنملة لاحترقت، وأنت لو تقدمت لاخترقت، حتى نعرف قدره ومقداره عند الله الله النسبة للأنبياء والمرسلين.



السؤال السابع والثوثول التي المسابع والثوثول التي المحتفال بالاسراء والمعراج كيف ختفل بالإسراء والمعراج؟

الإحتفاء بالإسراء والمعراج يكون أولاً: بمدارسة هذه الحادثة





*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ* 

دراسة بتدبر وتمعن، لنعتبر بما ونكتشف بفضل الله على قبساً من حكمها، ثم بعد ذلك نسير على هديها في حياتنا فننال رضاء الله وحسن المتابعة لسيدنا رسول الله .

ثانياً: أما من يَعلم فعليه أن يُعلّم المسلمين الآخرين ولو في جلسات خاصة؛ إذا جلس مع نفر أو بضع نفر، إن كان في العمل، أو كان في منزل، أو حتى على مقهى؛ يجعل مجال الحديث عن رحلة الإسراء والمعراج في أوانها، أو عن الهجرة في وقتها، أو عن أخلاق النبي وأحسوال النبي في وقت ميلاده، ليُذكّرهم عملاً بقول الله: ﴿ فَذَكِّرُ إِن نَفْعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴿ وَذَكِّرُهُم عَمْلاً بِقُول اللهِ اللهِ عَمْلًا بِعَدِ المؤمنين الآخرين بهذه الأيام.

ثالثاً: ما أنا مُكلَّف بهم من زوجة وأولاد وبنات؛ فربما يكونوا متفرقين في تناول الطعام، لكن سلفنا الصالح وضعوا لنا سُنَّة، فكانوا في هذه المناسبات الطيبة يجتمعوا على الطعام ليتحدثوا وليتحادثوا عن هذه المناسبة الطيبة، فيُعرِّف أولاده هذه المناسبة وأحداثها وقدرها، وبعض العظات التي تتحملها عقولهم منها، ويأخذهم معه لكي يقوموا بعد ذلك بالاستفادة بما في حياتهم العملية.

على سبيل المثال: عندما نذكر لهم ما حدث في رحلة الاسراء، ونكشف لهم عن المعاصي وأوزارها وشناعتها بالكيفية التي رآها رسول الله الله في هذه الحادثة، وآخذ منها حادثة واحدة؛ عندما رأى رسول الله



ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِي فُورِيْرِرُ* 

ش ثوراً عظيماً يخرج من حَجَر صغير، فيحاول أن يرجع مرة ثانية فلا يستطيع، فقال شفى: ما هذا يا أخي يا جبريل؟ قال: هذا الرجل المؤمن يتفوه بالكلمة العظيمة ثم يندم عليها ويحاول محوها فلا يستطيع.

أليس في هذا الدرس عبرة لنا ولأولادنا ولبناتنا أجمعين؟ أن نعلمهم أن لا ينطق الواحد منهم إلا بعد تدبر هذا الكلام، والتأكد من أن هذا الكلام سيكون في ميزان حسناته، ولا يؤذي أحداً من الأنام.

إذا خطر في باله أن ما سينطق به اللسان سيكون في ميزان السيئات، أو سيؤذي الغير لا ينطق به لسانه ولا يحبسه حتى لا يندم عليه يوم لا ينفع الندم لأنه خرج منه هذا الكلام، وقس على ذلك بقية الدروس التي كانت في رحلة الإسراء والمعراج المباركة، والتي ما أحوجنا جميعاً إليها في تقويم أولادنا، وتربية نساءنا وبناتنا، لأنها دروس سلوكية عملية يحتاجها كل مؤمن ومؤمنة.



دروس الإستراء

ما الذي ختاجه الأمة الإسلامية في أيامنا هذه من إسراء رسول الله ﷺ؟





الذي تحتاج إليه الأمة الإسلامية من إسراء رسول الله علي أمورٌ



## (يشخ فَرَيْ *فِي الْدِفُوزِ بُورِ*

#### كثيرةً:

الأمر الأول: أن لا نقف عند الدنيا الدنية وننشغل بأمورها الفانية والشهوانية، ولتعلوا همم أفراد الأمة فيرتقون إلى المقامات الروحانية وإلى مقامات القرب من الله على فإذا تاقت الروح نعينها على ذلك، ونقوى هيامها ونزيد شوقها ونصلح أحوالها، فتبلغنا ذلك ونتهنى بفضل الله وإكرام الله على، لأن السبب الأساسي في تخلف المسلمين هو ركوهم إلى الدنيا وعدم تطلعهم إلى الأمور الروحانية العلوية التي رغب فيها سيدنا رسول الله على.

وقد حدد النبي ﷺ في حديثه الصحيح الذي جاء لهذه الأمة في هذا العصر، فقال ﷺ:

" يُوشِكُ الْأُمَمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الْأَكَلَةُ إِلَى قَصْعَتِهَا، فَقَالَ قَائِلُ: وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ ؟ قَالَ: بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ ؟ قَالَ: بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ وَلَكِنَّكُمْ غُثَاءُ كَغُثَاءِ السَّيْلِ وَلَيَنْزَعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورٍ عَدُوكِكُمُ الْمَهَابَةَ مِنْكُمْ وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ، فَقَالَ عَدُوكِكُمُ الْوَهْنَ، فَقَالَ قَائِلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهْنُ ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ قَائِلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهْنُ ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ الْكَانُ عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا الْمَوْتِ " " اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَوْتِ " " اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ الَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْتَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ

فالبلاء الذي أصاب الأمة في مقتل في هذه الأيام سببه الأساسى

٣٤ سنن أبى داود ومسند أحمد عن ثوبان م



## *ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڵۏۯڹۄڒ*

حب الدنيا، والإقبال عليها، والإنشغال بها، ونسيان الموت، وأن الإنسان مسافرٌ إلى الله، وأنه له يومٌ سيحاسب فيه على كل ماجنته يداه.

فلو علَّى الإنسان همته ورفع رتبته ونظر بعين القلب إلى كتاب الله وإلى أحوال حبيب الله ومصطفاه وتابعه في ذلك، فستتغير حياته ويكون كما قال الله:

# ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أُو أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحَيِيَنَّهُ مَ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ فَلَنْحَيِيَنَّهُ مَ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١٩٧ النحل)

سيكونون في حياة طيبة إن شاء الله.

وأول أسباب الخلافات بين المؤمنين هو الفرقة بين المسلمين والحروب التي لا تنقطع بين البلدان الإسلامية والفرق الإسلامية، والسبب الأساسي فيها الرغبة في السلطة والرياسة والعُلو في الأرض بغير حق، مع أهم يزعمون أهم يريدون أن يحققوا الخلافة الإسلامية، وأن ينشروا العدل ويقيموا العدل بين الناس، أين هذا العدل من هذا الذي هم فيه؟! والأمر واضح فلو كانوا يريدون الخلافة الإسلامية لا يرفعون السلاح على مسلم، وإنما يكون السلاح على غير المسلم الذي يعتدي على المسلم، وحتى غير المسلم فلا يعتدي على المسلم، وحتى غير المسلم الذي لا يعتدي على المسلم فلا



### *ڮۺڿۏٙۯڲڰڒڮۏۯؠڗڴ*

نرفع عليه السلاح: ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلِّمِ فَٱجْنَحْ لَهَا ﴾ (١٦١لانفال).

الأمر الثاني: كما اجتمع سيد الأولين والآخرين بالأنبياء والمرسلين، فنحن في حاجةٍ في هذا الزمن الذي ظهرت فيه القوى المادية الطغيانية، وارتفعت فيه جنود الإلحاد، وتريد أن تُقلك العباد، وظهرت فيه التيارات الجانحة الفاسدة التي تدعو الناس إلى الإفساد في الأرض، لتزيين الشهوات والحث على الملذات، نحتاج الآن إلى تكاتف أهل الأديان السماوية الحقّة فلا نُعلن عليهم الحرب بل نأخذ بأيديهم ونضع أيدينا في أيديهم حتى نكافح الإلحاد في الوجود، ونصد التيارات العدوانية للأديان الإنسانية التي ظهرت في هذا الزمان وتحرق هذا الزمان بلظاها.

لكن نحن الآن هنا في بلاد الإسلام في حرب، كمثال في مصر، يخلق بعض إخواننا المسلمين الآن حرباً على من يشاركوننا في هذا الوطن ويشتركون معنا في الدفاع عنه من الديانات الأخرى.

يقولون: لا تبدأوهم بالسلام، ولا تقنئوهم بالأعياد، ولا تشاركوهم في الأحزان، ولا كذا ولا كذا، وهل هذا يصِّح؟! وفي مثل هذه الظروف التي نعيشها؟! ونحن معرضين لمصيرٍ واحدٍ وأيديهم في أيدينا.

هل يوجد كتيبة خاصة بالمسيحيين في الجيش؟ لا، فمن أتى ليحارب هل يبحث عن هذا ويترك ذاك؟! وكيف يعرف هذا من ذاك؟!



لايسخ فوَرِي *مِحْرُلُو فُوزِيرُرُ* 

وهذا الكلام لو أن الحرب بالسيف فيقول: من كان فى يده صليب أضربه، ومن ليس فى يده أتركه، لكن من يضرب الآن لا يعرف هذا من ذاك.

يجب أن نتوحَّد للمقصد الوطني وليس لنا شأنَّ بالعبادات، فكل إنسان له دينه، لكن فى المقصد وطن واحد، فيكونون أهل ذمتنا لهم ما لنا وعليهم ما علينا كما أخبر رسول الله ، لأننا فى خندقٍ واحد وعدونا وعدوهم عدوٍّ واحد.



الاسراء والجتمع الفاضل

كيف نرسي بالإسراء و المعراج قواعـد المجتمع الفاضل؟



الآيات والمشاهد التي رآها رسول الله ﷺ في رحلة الاسراء هي نفسها المسالك التي تؤدي إلى فساد المجتمعات.

وأول ما يؤدي إلى فساد المجتمعات آفات اللسان، كالغيبة والنميمة والكذب، وهذه أمهات الخطايا التي تفسد أي مجتمع، وقد رأى النبي الله مُثُلها جميعاً في هذا الأمر.

تجليا المعلج

ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِد فُوزِيرُ* 

الأمر الثاني الذي يُفسد المجتمعات، وهذا أمر لو ركزنا عليه لانصلح حال مجتمعنا اقتصادياً، فإنك ترى الرجل المسئول مُكلَّفاً بعمل لا يستطيع أن يقوم به إلا بمشقة شديدة، ومع ذلك تجده بخلاف هذا العمل يرأس كم من اللجان، وكم من الجهات، وكم من التخصصات، وأنا قد قرأت بحثاً لأحد رجال الاقتصاد عندنا، قال فيه: لو فكت هذه المناصب المتعددة ووزعت على الشباب لحلت البطالة وحلت المشكلة الاقتصادية التي نعاني منها الآن لأن كل مسئول من المسئولين الكبار تجد عنده كم من المسئوليات لا يستطيع أن يقوم بما، لكنه يحسبها لنفسه ليفوز بنصيبها من المبالغ المخصصة لها، وهذا ما رآه النبي الفسه ليفوز بنصيبها من المبالغ المخصصة لها، وهذا ما رآه النبي أوأشار إليه بالرجل الذي يحمل حزمة كبيرة لا يستطيع حملها وهو يريد أن يزيد عليها.

ناهيك عن الأمراض الاجتماعية، وأخطر هذه الأمراض الاجتماعية النظر إلى الغير، والغدر بالغير، وأبرزها جريمة الزنا، والتي بيَّن النبي على بشاعتها في مرائيه صلوات ربي وتسليماته عليه.

ثم بين النبي الله كذلك الأشياء التي بما صلاح المجتمعات فبيَّن عاقبة الخير وفعله، وكيف يُنميه الله لصاحبه، حتى أن الإنسان عندما يفعل عملاً من أعمال الخير فإن الله الله الله عندية له كالزرع الذي يُزرع ويُحصد في نفس وقت بدون مدة للنمو أو الرعاية، وكلما حُصد عاد كما كان ليتسارع الناس إلى الخير وإلى البر.



*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔڒ* 

المشاهد والرؤى التي رآها النبي في رحلة الاسراء لو طبقناها عملياً في حياتنا حولت المجتمع إلى المجتمع المثالي الذي يقول فيه الله جل في علاه: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُرَ ﴾ (٢٩ الفتح) نسأل الله ﷺ أن يتطبق ذلك

وأن ينطبق ذلك علينا في حياتنا وفي بلادنا أجمعين.



صيام يوم الاسراء

#### ما حكمة صيام يوم الإسراء والمعراج؟





لم يرد حديث صحيح في صيام يوم الاسراء والمعراج أو أي يوم من شهر رجب، وإنما ورد الحديث في صيام نصف شعبان، فقال الله:

" إِذَا كَانَتْ لَيْلَةُ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، فَقُومُوا لَيْلَهَا، وَصُومُوا يَوْمَهَا "°٣

لكن المسلم له أن يصوم أي يوم خلال العام عدا أيام العيد ويوم الشك في نهاية شهر شعبان، ولا يصوم الجمعة مفرداً، إلا إذا صام يوم

٣٥ سنن ابن ماجة عن أبي هريرة 🖔



*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮۏۯڹۯڴ* 

قبلها أو يوم بعدها، وله بعد ذلك أن يصوم أي يوم خلال العام، ولكن يصومه بنية التطوع.

لكن الصيام المسنون:

هو ما صامه الرسول ﷺ أو أمر به:

كيوم عاشوراء، فقد صامه فلله وأمر بصيامه، وكيوم عرفة لغير الحاج، فالمسلم ينوي صيام اليوم كسنتة إذا كان قد صامه رسول الله فله كصيام يومي الإثنين والخميس، أو ينوي الصيام على سبيل السنتة إذا كان رسول الله فله أمر به، كصيام الثلاثة أيام القمرية، أو يوم النصف من شعبان.

وأي يوم غير هذا يصومه المسلم على سبيل التطوع وأجره عند الله ﷺ.



الإسراء رحلة للوصول إلى بيت المقدس، والمعراج رحلة للوصول إلى الله، وهل الله في مكانٍ حتى يصل إليه رسول الله \$







هذا السؤال يحتاج إلى تصحيح: من قال إن المعراج كان للوصول إلى الله، والله لا يحتاج في الوصول إليه إلى زمان ولا إلى مكان.

ورسول الله على كان الله معه بمعونته وبرعايته وبتوفيقه وتأييده وبنصره وبقوته وهو على الأرض كما هو فوق السماوات العُلى، وإنما كان المعراج لأمورِ كثيرة:

#### الأمر الأول:

إظهار قدر هذا النبي على الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين، فوصل في مقام القرب إلى ما لم يصل إليه الملائكة وأميرهم جبريل ولا الأنبياء ولا المرسلين السابقين:

ولم يدانوه في علم ولا كرم

فاق النبيين في خَلقِ وفي خُلقِ

#### الأمر الثانى:

لأن رِسـولِ اللهِ ﷺ مُرســلٌ إِلَى الجـن والإنـس والملائكــة: ﴿ وَمَأَ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ (٢٨سأ)، كما أنه رسولٌ للإنس وقد بلُّغنا، وبلُّغ الجن بالرسالة، فكان لا بد وأن يجتمع بالملائكة ليجددوا العهد على يديه ويُعلمهم بما كلُّفه الله عَلَى بتعليمه إياهم:

لعالمه الأعلى ورحمة حنان ولم يكُ ربُّ العرش فوق سمائه تنزُّه عن كيفٍ وعن برهان من العالم الأعلى ونيل أمان

وحكمة إسراء الحيبيب إغاثة ولكن لإظهار الجمال لأهله



ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِد فوَرِيْرِرُ* 

الملائكة كان لهم طلبات عند الله وعدهم الله بتحقيقها إذا ظهر هذا النبي، فكلهم كانوا مترقبين هذه الليلة، وكل ملك عنده طلباته التي يريدها من الله ليقضيها له النبي من الله رهن ذلك عندما توقف سيدنا جبريل فقال له النبي: ألك حاجة؟ قال: منذ خلقني الله وأنا خائفٌ من عظمته، وأريد الأمان، فنزل قوله رها:

## ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الشَّمِاءِ اللَّهِ اللَّهِ السَّمِاءِ عَرَبِيِّ مُّبِينٍ ﴾ (الشمراء)

فنال الأمان على يد رسول الله من الله، كما فاز ملائكة الله، كل واحدٍ منهم بماكان يطلبه ويبغيه من الله على يد رسول الله لأنه وحده هو الذي قال له الله:

#### ﴿ وَلَسُوفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ (١٥الضحى).

كل ما تريده سيعطيه لك!!

وهذا سرُّ المعراج إلى السماوات، لكن الله على أقرب إلى الإنسان من نفس الإنسان، أقرب إليك من نفسك التي بين جنبيك، جلَّ الله على أن يخلو منه مكان أو يحصره زمان، لأنه الله على تنزَّه في ذاته وفي كبريائه في كل زمانٍ ومكان، لكن لا تراه العينان ولا تسمعه الأذنان وإنما يراه القلب إذا صفا ووفا بحقائق الإيمان التي استودعها فيه الرحمن على.



## *(يشغ فَرَيْ مِحْرُلا فِرُزِيْرِرُ*

## ور الأربعون التي والأربعون التي

#### معراج المؤمنين

7

جعل رسول الله ﷺ الهجرة متاحة لأمته بعد إنتهاء الهجرة المكانية، فالهجرة من الذنوب والمعاصي، والهجرة من الدنيا للآخرة وغيرها، فهل الإسراء والمعراج متاحاً لأمته من بعده؟



الإسراء والمعراج متاحٌ لأمته مناماً، يُتاح للروح إذا صفت وغفت في عالم المنام أن تسري إلى أى مكانٍ من أرض الله، تسري إلى بيت المقدس، وتسري إلى المدينة المنورة، وتسرى إلى الكعبة، وتسري إلى أى مكانٍ من أرض الله، ومن الذي ينعها من ذلك مناماً؟ لا يوجد.

وإذا زاد صفاؤها وقوى نورها لا مانع من أن تسبح في ملكوت الله الأعلى على حسب طاقتها الروحانية، وقدرها النورانية، فقد تبلغ السماء السابعة، وقد تدخل الجنة، وترى ما أعد الله فيها للصالحين والأولياء.

قد ترى النار وما أعد الله عز وجل فيها للمجرمين وللمذنبين، وقد ترى ما هو مخطوطٌ في عالم القلم، وقد ترى ما هو مكتوبٌ على عالم



## *ڮؿڿۏٙۯڲڰ۪ۯڮۏۯڹۄڒ*

العرش، على حسب ما يفتح الله لها، وقد قال الله تعالى: (٢فاطر)

## ﴿ مَّا يَفْتَح ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ﴾



### و السؤول والثالث والأربعول الم

نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج

#### ما نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج؟



نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج الصلاة التي جاءنا بحا رسول الله هدية وافرة لنا من عند حضرة الله جل في علاه.

نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج الوصايا النبوية في الرؤيات الكاشفة التي كاشفنا بما رسول الله، وبيَّن فيها قبائح العيوب التي تباعد بين المرء وبين القرب من حضرة علام الغيوب ليبتعد عنها بالكلية، وأبواب القرب التي إذا سعا فيها كان قريباً من مولاه وقرَّبه مولاه وقدَّمه وناجاه.

ثم بعد ذاك نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج أن يمشي على خطا سيدنا رسول الله ومن معه من أنبياء الله ورسل الله ليلحق بحم في

(١٠٦) الفصل الرابع: الحكم والدروس المستفادة



المقامات كما ذكر لنا وبيَّن سيدنا رسول الله: ﴿ أُوْلَتِمِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللهُ: ﴿ أُوْلَتِمِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللهُ أَلَهُ فَي اللهُ اللهُ

## 4

# و (الرابع و الأربعن المرابع الأربعن عروج الأرواح عدوج الأرواح على المرابع الأرواح إلى السماء؟



كل روح عند المنام يؤذن لها بالعروج، منهم مَن تُفتَّح له أبواب السماء ومنهم مَن يُحجب، إذا كان الإنسان كل همه في يومه شغله بدنياه وحظه وهواه؛ لا تُفتَّح لها أبواب السماء.

وإذا كان الإنسان طوال يومه يقطعه في ذكر الله وطاعة الله وأعمال الخير التي يحبها الله يؤذن لروحه على حسب مقامه إما بدخول عالم الملكوت، أو دخول عالم الملكوت والمحادثة والمؤانسة مع أهله من الملائكة الكرام، أو دخول الجنة والتنزه فيها وفي جمالها، أو ملاحظة العرش ويتاح له شيء من أسراره ويُخص ببعض أنواره، أو تذهب إلى مستقر أرواح النبيين والمرسلين مرة تلو مرة، أو أرواح الصالحين، أو روح أمير والأنبياء والمرسلين.



لايسخ فوَرِي *مِحْرُلِدُ فُوزِيرُرُ* 

هذه الأمور تحدث لكل إنسان عند المنام، على أن يكون في نومه دوماً في طاعة الملك العلام ﷺ:

في الصفا أعلى المنازل أسكرت عسال وسافل

دوما ي حاصه الملك العارم ويو. تجذب السروح الهياكسل إن أداروا السسراح صسرفاً

## ر السؤول والحاس والأربعول المنظمة المنطقة الم

2

ما معنى قوله تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (١٠سجدة)؟



هذا علم التدبير، التدبير الإلهي والتقدير الرباني؛ جعل الله كائن في الوجود أرزاقاً إلهية منها الحسية، ومنها المعنوية، ومنها الباطنية

هذه الأرزاق أصلها كلها في السماء: ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزَقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ (الذاريات) ثم تنزل في عالم الأسباب إلى الأرض لتجري في سبب تصل به إلى من قدَّر الله ﷺ أن تصل له.



*ڮؿڿۏٙۯڲڰۯڮٷڒؽۯ* 

دورة الأسباب هذه هي التي بها ينال الإنسان رزقه إن كان من الغذاء أو من الهواء أو من الضياء أو من النَفَس، أو غيرها من الأرزاق التي لا عدَّ لها ولا حدَّ لها، مَن الذي يدبرها؟ الله.

هذه التدابير العلية التي لا شركة فيها لأي قدرة غير القدرة الإلهية قال الله فيها: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأُمْرَ مِرَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ الله فيها: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأُمْرَ مِرَ السَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ الله وبعدما ينزل إلى الأرض يحاسبك على ما عملت به، ماذا فعلت في هذا النَفَس؟ ماذا فعلت في هذا الطعام؟ ويرجع إليه، وبين هذا وذاك:

" مَا مِنْ مُؤْمِنٍ إِلا وَلَهُ بَابَانِ بَابُ يَصْعَدُ مِنْهُ عَمَلُهُ، وَبَابُ يَنْزِلُ مِنْهُ رِزْقُهُ "<sup>٣٦</sup>

٣٦ جامع الترمذي عن أنس به

وليشخ فوزي محرالونو



إذا كان رجلاً صالحاً فعند موته تبكي هذه الأبواب المتصلة بين السماء والأرض، وكذلك موضع سجوده وتسبيحه.

وإذا كان جاحداً أو منكراً أو فاسداً:

﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ (٢٩ الدخان).

وهناك تفسير علمي لهذه الآية ذكره الدكتور منصور مُجَّد حسب النبي في كتابه (الكون والإعجاز العلمي للقرآن) حيث يقول:

أ- قول تعالى: ( يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ۚ ٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾
(هالسجدة) وقول هسبحانه: ( وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾
سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (١٤١٠ ج) :

تعبير قرآني عن الحد الأقصى للسرعة الكونية المطلقة الثابتة الدائمة في هذا الكون، والتي لا يتوقف مقدارها على حركة الراصد أو المصدر، وهذا يؤكد المبدأ الرئيسي للنسبية الخاصة إذا ثبت حسابياً أن السرعة المشار إليها في الآيتين هي سرعة الضوء.

ب- الوصف القرآني بتحرك الأمر الكوني بالعروج يشير إلى المبدأ الرئيسي للنسبية العامة التي تصف الحركة في الكون بالعروج في مسارات منحنية، فالضوء أيضاً والكون كله بما فيه من زمان ومكان ومادة وطاقة في حالة انحناء وعروج، فالمعارج تملأ الكون



### *ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹۄڒ*

تعبيراً عن السجود لله مصداقاً لقوله تعالى:

### ﴿ مِّرَ لَكَّهِ ذِي ٱلْمَعَارِجِ ﴾ (١١١عه ج).

ت- إن آيتي السجدة ٥، والحج ٤٧ تسمحان لنا علمياً بحساب الحد الأقصى للسرعة الكونية المطلقة طبقاً للمعادلة القرآنية التالية، والمستنتجة من النص الشريف للآيتين، والتي أقرَّها من الناحية الشرعية مؤتمر مكة المكرمة ٣٧ (١٠١٤هـ): "المسافة التي يقطعها الأمر الكوني بالسرعة القصوى في السماء في زمن قدره يوم أرضي واحد تساوي تماماً المسافة التي يقطعها القمر في زمن قدره ألف سنة قمرية".

فإذا طبَّقنا هذه العلاقة القرآنية فإننا سوف نحصل على قيمة الحد الأقصى للسرعة الكونية كثابت كوني مهما تغير زمن اليوم الأرضي، وطوال المدار القمري بمرور الدهر، فالعلاقة تعتبر قانوناً في الفيزياء الفلكية في نظام الأرض والقمر، قائماً على التفسير العلمي لآيتي السجدة والحج.

ثم يقول أيضاً: الحد الأقصى للسرعة الكونية = سرعة الضوء

وهذه النتيجة هي المعجزة القرآنية في حساب السرعة الضوئية، وهي أيضاً تأكيد جديد للمبدأ الرئيسي للنظرية النسبية لآينشتين، وهي

٣٧ قانون عرضه المؤلف على المؤتمر التحضيري للفيزياء الفلكية المنعقد في مكة المكرمة في ٣٧ المرمة في ١٤١٠/٥/١ هـ (١٢٩٩/١٩٨) بهيئة الإعجاز العلمي برابطة العالم الإسلامي.



*ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹۄڒ* 

نتيجة مذهلة فقد حصلنا على سرعة الضوء تماماً من المعادلة القرآنية، وبما يساوي القيمة الدولية المعلنة وقدرها طبقاً لبيان المؤتمر الدولي للمعايير في باريس.

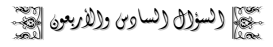
۲۹۹۷۹۲, ٤٥٨ کيلومتر /ثانية

وصدق الحق تبارك وتعالى بقوله:

﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأُمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِرِكَانَ مِقْدَارُهُ مَّ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞ ﴾ (السجدة).

وبذلك فإن سرعة الضوء تمثل الثابت المطلق الوحيد في الكون، والحد الأقصى للسرعة الكونية التي تشمل سرعة جميع الإشعاعات والأمواج الكهرومغناطيسية وأمواج الجاذبية وغيرها مما سيكشف عنه المستقبل من قوى ووسائط تنتقل على اختلاف خواصها وتردداتها وأطوال موجاتها بسرعة واحدة تبلغ نهايتها العظمى في الفراغ بين السماء والأرض، هي سرعة حدية لا يمكن تجاوزها في هذا الكون المحسوس، وهي السرعة المشار إليها في القرآن الكريم بقوله تعالى:

﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ مَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ١٠٠٠





# الشوفوري فرالد فوزيرا

#### حدي الكافرين

ما معبني قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُوٓاْ إِنَّمَا سُكِّرَتْ أَبْصَرُنَا بَلِ خَنْ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ ﴿ ﴾



(الحجر)؟

هذا السؤال تحدي للكِافرين، فبعضيهم كان يقول كما قال بنو اسرائيل لموسى: ﴿ أُرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ (١٥٣ النساء)



فلما قالوا ذلك قال لهم موسى: اختاروا سبعين من خياركم، وأخذهم وذهب بمم إلى الجبل، ولما تجلبي ربه للجبل صُعقوا جميعاً وماتوا، ولم يستطيعوا أن يروا شيئاً لأنهم لا يستطيعون أن يتحملوا ذلك.

وموسى نفسه عندما طلب أن يرى وجه الله: ﴿ قَالَ رَبِّ أُرِنَّ أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾ (١٤٣)الاعــراف) قـــال لـــه الله: ﴿ قَالَ يَعْمُوسَى إِنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَسِي فَخُذَّ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّرِكَ ٱلشَّـكِرِينَ ﴿ ﴿ الْأَعْرَافِ هَذَا مَقَامَكُ، وَلَمَّا أَصُو قَالَ لَهُ اللَّهُ: ﴿ قَالَ لَنِ تَرَنِي وَلَكِكِن ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَانِي ۚ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلَّجَبَلِ جَعَلَهُ ۚ دَكُّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا ﴾





(١٤٣ الأعراف) لم يتحمل ذلك.

فطلب بعض الكافرين من رسول الله أن يفتح لهم أبواب السماء ليروا من فيها حتى يؤمنوا به، فقال له الله: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْمِم بَابًا مِّنَ السَّمَآءِ فَظُلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِّرَتَ أَبْصَرُنَا بَلَ لَسَّمَآءِ فَظُلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِّرَتَ أَبْصَرُنَا بَلْ لَكَ مَا سُكِّرَتَ أَبْصَرُنَا بَلَ خَنْ قَوْمٌ مُّسْحُورُونَ ﴿ ) (الحجر) لأنهم لا يستطيعون أن يصلوا إلى ذلك، ولن يبلغوا ذلك.

ولذلك من إعجاز الله على العصر الحديث أن الله على فتح لأهل الكفر ولأهل الإلحاد أبواباً على قدر علمهم إلى السماء، منهم من هداه الله، ومنهم من لم يزده ذلك إلا غياً وضلالاً.

أول رائد للفضاء روسي إسمه جاجارين، بعدما دار حول الكرة الأرضية ونزل قال: لم أجد الله الذي يتحدثون عنه!!.

والرجل الآخر الأمريكي أرمسترونج بعدما نزل وجاء لزيارة مصر سمع الأذان، قال: أنا سمعت ذلك وأنا في الفضاء الخارجي وأسلم.

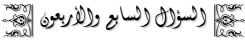
الأول زاد ضلال وغي، والثاني هداه الله إلى الخير، فهذا الأمر لا ينبغي، لأن الرسل يدعون إلى الهداية، لا إلى رؤية الآية، ولذلك حتى بالنسبة للصالحين يقول إمامنا أبو العزائم الله المناطين يقول إمامنا أبو العزائم



ريشخ فوَرِي *مِحْرُلِو فُوزِيْرِرُ* 

بالآية فقل له لست من أهل العناية)).

البعض يبحث في المشايخ عن الكرامة، وهل هناك كرامة أعلى من الاستقامة؟! فالاستقامة خير من ألف كرامة، سيمشي على الماء، أو سيطير في الهواء، هذه الأشياء قد يفعلها الجن، لكن لا يوجد كرامة أعلى من الاستقامة، ومن توفيق الله ورعاية الله جل في علاه.



دعاء الاستراء

- 4

### ما الدعاء الــوارد عــن رســول الله في ليلــة الإسـراء والمعـراج؟



الدعاء كان قبل الاسراء والمعراج.



وكلكم تعلمون أنه على فعندما ذهب إلى الطائف، وكذَّبه أهل الطائف، ووقف يدعو الله وقال:

" اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْكُو ضَعْفَ قُوَّتِي، وَقِلَّةَ حِيلَتِي، وَهَوَانِي عَلَى النَّاسِ، يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ، أَنْتَ رَبُّ الْمُسْتَضْعَفِينَ، وَأَنْتَ رَبُّ الْمُسْتَضْعَفِينَ، وَأَنْتَ رَبُّ الْمُسْتَضْعَفِينَ، وَأَنْتَ رَبِّي، إِلَى مَنْ تَكِلْنِي ۚ إِلَى بَعِيدٍ يَتَجَهَّمُنِي ۚ أَوْ إِلَى عَلَيْ مَنْ مَكْنْ بِكَ عَلَيَّ غَضَبُ فَلَا أَبَالِي، عَدُوِ مَلَّكْتَهُ أَمْرِي ۚ إِنْ لَمْ يَكُنْ بِكَ عَلَيَّ غَضَبُ فَلَا أَبَالِي،

تحليقا العناج

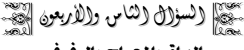
وليسخ فزرى محراله فوزيرا

وَلَكِنَّ عَافِيَتَكَ هِيَ أَوْسَعُ لِي، أَعُوذُ بِنُورٍ وَجْهِكَ الَّذِي أَشْرَقَتْ لَهُ الظُّلُمَاتِ، وَصَلَحَ عَلَيْهِ أَمْرُ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، مِنْ أَنْ يَنْزِلَ بِي غَضَبُكَ، أَوْ يَحِلَّ عَلَيَّ سَخَطِكَ، لَكَ الْعُتْبَى حَتَّى تَرْضَى، لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلا بِكَ "<sup>٣٨</sup>

وبعد انتهاءه نزل له ملك الجبال وقال:

" يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ اللَّهَ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الْجَبَالِ، وَقَدْ بَعَتَنِي رَبُّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرَنِي بِأَمْرِكَ، إِنْ مَلَكُ الْجَبَالِ، وَقَدْ بَعَتَنِي رَبُّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرَنِي بِأَمْرِكَ، إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ الأَحْشَبَيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَحْدَهُ لا أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا "<sup>79</sup>

هذا الدعاء مجرب، فمن يقع في أي شدة شديدة ويدعوا بهذا الدعاء بإخلاص يفرج الله عنه في الحال كما فرج عن الحبيب على الله عنه في الحال كما فرج عن الحبيب



البراق والمعراج والرفرف

مسا الفسرق بسين السبراق والمعسراج والرفسرف

۳۸ تاريخ الطبري ۳۹ صحيح ابن حبان





#### الأخضر؟

سيدنا رسول الله ﷺ في رحلته المباركة كان له ثلاث محطات: المحطة الأولى:

كانت من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وكانت الوسيلة التى وصل بها في هذا المقام هي البراق أخذاً بالأسباب، فالله على يستطيع أن يعرج به ويُسرى به في كل هذه المحطات بدون أسباب، ولكن الله من حكمته جعل فيها الأسباب لأن النبي على قدوةً لنا، فأراد أن يعلمنا أننا لا بد أن لا نتخلى عن الأسباب، بل نأخذ بالأسباب في كل أمور حياتنا وكل ما يوصلنا إلى ربنا على.

فمعظم إخواننا حالياً يريدون أن يصلوا إلى الله، ولكن يريدون ذلك بدون سبب، يعنى فى لحظة يقول له: ها أنت وربك، أليس كذلك؟! فلا نريد أن نجاهد ولا نتعبد ولا نذكر ولا نفعل شيئاً، وكلنا يطمع فى ذلك، لكن فى ماذا يطمع؟ فى محال، لأنها تحتاج إلى الأسباب، ومعظم المسلمين يطمعون لأنهم يعتقدون أنهم طالما نطقوا: بـ ((لا إله إلا الله محمدٌ رسول الله)) فيقول هذا يكفيني لدخول الجنة، ولا يصلي ولا يصوم ... وهذا أيضاً يطمع فى محال، لكن لا بد من الأخذ بالأسباب.

المحطة الثانية:



# *ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔ*ڒ

المعراج، والمعراج يعنى السلم الذى يركبه الإنسان ليصعد به إلى مكانٍ مرتفع، فعُرج به هلك من بيت المقدس إلى السماوات، وكانت وسيلة الصعود بالمعراج.

والمعراج فيه أقوال كثيرة لا يعلم حقيقتها إلا الله على يقول فيه: له أجنحة كأجنحة الملائكة، أو الملائكة كانت تحمله على أجنحتها، والبعض يقول: أنه مركب روحاني نوراني حمل رسول الله صلى الله عليه وسلَّم، والمهم أنه أمرٌ لا يجب التحدث فيه، ولا نغلوا في التحدث فيه، فالمعراج وسيلة انتقل به رسول الله صلى الله عليه وسلَّم من بيت المقدس إلى السماوات، فما شكلها وما هيئتها (٢٥طه)

### ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَبِ ۗ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى ﴾

أنا عندما أُتعب ذهني وأكّدُ عقلي في البحث عن ذلك، فبماذا يفيدن ذلك؟! بل إنه سيعطلني وسيعوقني في البحث عن ذلك، فهي معلومة لستُ في أمَّس الحاجة إليها، ولا شديد الإحتياج لمعرفتها.

المحطة الثالثة:

ثم لما وصل إلى سدرة المنتهى ووقف أمين الوحى جبريل، قيل: تدلّى له الرفرف الأخضر، وزجَّه جبريل وحمله الرفرف إلى حيث لا حيث، إلى قاب قوسين أو أدنى:

### ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَاۤ أُوْحَىٰ ﴾ (١١النجم)

(١١٨) الفصل الرابع: الحكم والدروس المستفادة



## *ڮؿڿۏٙۯؽڰ۪ڴڔڮۏڗڹڔ*ڒ

وكذلك نفس الأمر، هذا الرفرف الأخضر ما شكله؟ وما هيئته؟ هذه الأشياء لا تعقل هيئتها ولا شكلها ولا شيئاً عنها العقول الآدمية الجسمانية، ولذلك حجب الله معرفتها عنها لأنها لا تتحملها.

من يستطع معرفتها؟ القلوب إذا طهُرت من العيوب، ودنت من حضرة علام الغيوب، وهذا ليس بكلامٍ مكتوب يقرأوه، وإنما كما قال الله: (المطففين)

# ﴿ إِنَّ كِتَنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِينَ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا عِلِّينِ ﴿ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا عِلِيُّينَ ﴾ عِلِّيُّونَ ﴿ عِلَيْنُونَ ﴾ عِلَيْونَ ﴿ عَلَيْهُ وَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّالَ

فهو مقام شهود، وأهل هذا الشهود هل يستطيعون أن يعبروا عما شاهدوه بألفاظٍ توقيفية أرضية لأهل هذه العقول الأرضية؟ لا، هو يتمتع بما ولكنه لا يستطيع أن يُبيح بما.

فعندنا المعراج إلى السماوات، والرفرف إلى قاب قوسين أو أدنى، فهذه الوسائل التي حملت رسول الله، وإن كان فى الحقيقة الذى حمله هو مولاه، وإنما هى وسائل وأسباب، وأن الله على حكمته العلية اقتضت أن يكون لكل شيء سببا، ولذلك الشيخ محي الدين بن العربي اليضا يحكى على عهدته فيقول: إن سيدنا رسول الله على لما دنا منه البراق، أخذ البراق يرقص من شدة الفرح، فقال له سيدنا جبريل: مه يا براق فلم يركبك أحد أكرم على الله منه، ففهمها قوم بفهم، وفهمها





وقال: ما هذا يا أخى يا جبريل؟ قال: هذا براق العُشّاق وسفينة الوصل للإلتحاق، قال: أنا براقي شوقي وزادي إليه توقي، وكيف يحمل مخلوقٌ ضعيفٌ مثل هذا من حمل الأمانة التي عجز عن حملها السماوات والأرض والجبال؟ فقال: يا حُجَّد إنما أُرسل إليك على عادة الملوك، لأن الملوك إذا استزاروا حبيباً أو استدعوا قريباً أرسلوا إليه أعزُ خُدامهم وأخص نوابهم لنقل أقدامهم، فجئناك على رسم عادة الملوك.

وهذا كل ما فى الأمر، الذى يحمل سيدنا رسول الله ويحمل الكل من؟ هو الله عزَّ وجلَّ، لكن هذا لعامل الأسباب، لأن الله عَلَّ اقتضت حكمته أن يكون لكل شيءٍ سببا ظاهراً أو باطناً.

# ريشخ فَزَرَى مِحْرُكِ فِوْرَيْرِرُ



#### ترجمة المؤلف: فضيلة الشيخ فوزي محمد ابوزيد

🚓 نبذة: ولد فضيلته في ۱۸ أكتوبر۱۹٤۸م، الموافق ۱۵ من ذى



الحجة ١٣٦٧ه بالجميزة، مركز السنطة، غُربية، جم ما على السنطة، غُربية، جم عاد وحصل على ليسانس كلية دار العلوم من جامعة القاهرة ١٩٧٠م، ثم عمل بالتربية والتعليم حتى وصل إلى منصب مدير عام بمديرية طنطا التعليمية، وتقاعد سنة ٢٠٠٩م.

النشاط: يعمل رئيسا للجمعية العامة للدعوة إلى الله بمصر، والمشهرة برقم ٢٢٤ ومقرها الرئيسي ١١٤ شارع ١٠٥ المعادى بالقاهرة، ولها

فروع في جميع أنحاء الجمهورية.، كما يتجول بمصر والدول العربية والإسلامية لنشر الدعوة الإسلامية، وإحياء المثل والأخلاق الإيمانية؛ بالحكمة والموعظة الحسنة. هذا بالإضافة إلى الكتابات الهادفة لإعادة مجد الإسلام، من التسجيلات الصوتية الكثيرة والوسائط المتعددة للمحاضرات والدروس واللقاءات على الشرائط والأقراص المدمجة، وأيضا من خلال موقعه على الشبكة www.Fawzyabuzeid.com وهو أحد أكبر المواقع الإسلامية في بابه وجارى إضافة تراث الشيخ العلمى الكامل على مدى خمسة وثلاثين عام مضت، وقد تم إفتتاح واجهة للموقع باللغة الإنجليزية.

الصف الإسلامي، وإحياء روح الإخوة الإسلامية، والتخلص من الأحقاد والأحساد والأثرة والأنانية وغيرها من أمراض النفس، ٣- يحرص على تربية أحبابه بالتربية الروحية الصافية بعد تقذيب نفوسهم وتصفية قلوبهم.، ٣- يعمل على تنقية التصوف مما شابه من مظاهر بعيدة عن روح الدين، وإحياء التصوف المبنى على القرآن والسنة وعمل الصحابة الكرام.

هُدُفُهُ: إعادة المجد الإسلامي ببعث الروح الإيمانية، ونشر الأخلاق الإسلامية، وبترسيخ المبادئ القرآنية.



### *(يشغ فَرَيٌ جُمُرُكُ وُزُرُمُرُكُ*

### ♦ قائمة المؤلفات: سبعة وثمانون كتاباً في ست سلاسل٠٠ أولا: سلسلة من أعلام الصوفية: عدد ٥ كتب:

(۱) الإمام أبو العزائم المجدد الصوفى (۲ط)، (۳) الشيخ مُحَدَّ على سلامه سيرة وسريرة، (٤١) المربى الربانى السيد أحمد البدوى، (٤٥) شيخ الإسلام السيد إبراهيم الدسوقى (٢ط)، (٥٩) الشيخ الكامل السيد أبو الحسن الشاذلى.

#### ثانيا : سلسلة الدين والحياة :عدد ٢٦ كتاب:

(۲) زاد الحاج والمعتمر (۲ط)، (٤) نفحات من نور القرآن ج۱، (٥) مائدة المسلم بين الدين و العلم (۲ط) ترجم للإندونسية وللإنجليزية، (٨) مفاتح الفرج (٢ط) (ترجم للأندونسية والإنجليزية)، (٩) تربية القرآن لجيل الإيمان (٢ط) (ترجم للإنجليزية)، (١٤) نفحات من نور القرآن ج٢، (٢٤) فتاوى جامعة للشباب، (٢٦) إصلاح الأفراد والمجتمعات في الإسلام (٢ط)، (٢٧) نور الجواب على أسئلة الشباب، (٤٣) كيف يحبُّك الله (٣ط) (يترجم للأندونيسية والإنجليزية، ويترجم للأندونيسية)، (٤٣) كونوا قرآنا يمشى بين الناس (٢ط) (ترجم للإنجليزية، ويترجم للأندونيسية)، (٤٣) المؤمنات القانتات، (٤٤) فتاوى جامعة للنساء (٢ط)، (٥٠) قضايا الشباب المعاصر، (٢٧) بنو إسرائيل ووعد الآخرة، (٧١) الصيام شريعة وحقيقة، (٧٧) المعاصر، (٧٦) الموات، (٧٣) جامع الأذكار والأوراد، (٤٤) الحب والجنس في الإسلام، (٥٧) أمراض الأمة وبصيرة النبوة (٣٦ تنزيل أكثر من ٥٠٠٠ ٢٣٠ نسخة من الكتاب من الموقع)، (٢٧) فتاوى فورية ج١، (٨١) فتاوى فورية ج٢، (٨١) فتاوى فورية ج٤، (٨١) فتاوى فورية ج٤،

#### ثالثاً: سلسلة الخطب الإلعامية: المناسبات: عدد ٧ كتب:

(١٦) المولد النبوى، (١٧) شهر رجب والإسراء والمعراج، (١٨) شهر شعبان و ليلة الغفران، (١٩) شهر رمضان و عيد الفطر، (٢٠) الحج و عيد الأضحى، (٢١) الهجرة ويوم عاشوراء، (٥٥) الخطب الإلهامية مجلدالمناسبات الدينية (٣٣).

#### المجلد الثاني : الخطب الإلعامية العصرية : عدد ١ كتاب

(٧٨) الأشفية النبوية للعصر.

(۱۲۲) الفـــــــــــــاتمة

٤٠ الرقم بداخل القوسين قبل إسم الكتاب هو ترتيب الكتاب عند الطبعة الأولى، ويحتنفظ بنفس الترتيب

### تجليا المعلج

### *(يشغ فَرَيُ كِعُرْكِ فُوزِيْرِرُ*

#### ثالثا :سلسلة الحقيقة المحمديّة: عدد ١٠ كتب:

(۷) حدیث الحقائق عن قدر سید الخلائق ( $^{4}$ ل)، ( $^{4}$ ل) إشراقات الإسراء  $^{4}$ ل ( $^{4}$ ل)، ( $^{4}$ ل) الكمالات المحمدیة ( $^{4}$ ل)، ( $^{4}$ ل) الرحمة المهداة، ( $^{4}$ ل) واجب المسلمین المعاصرین نحو رسول الله ( $^{4}$ ل) الجمال المحمدی ظاهره وباطنه. ( $^{4}$ ل) تجلیات المعراج (سؤال وجواب).

#### رابعا : سلسلة الطريق إلى الله: عدد١٣ كتاب:

(٦) طريسق الصديقين إلى رضوان رب العالمين (٢ ط) (ترجم للأندونسية)، (١٥) أذكار الأبرار، (٢٥) طريق المجبوبين وأذواقهم، (٢٨) المجاهدة للصفاء والمشاهدة (٢ ط)، (٣٠) علامات التوفيق لأهل التحقيق، (٣١) رسالة الصالحين، (٣٢) مراقى الصالحين، (٢٥) كيف تكون داعياً على بصيرة، (٥٦) نيل التهابي بالورد القرآني، (٥٧) تحفة المحبين ومنحة المسترشدين فيما يطلب في يوم عاشوراء للقاوقجي (تحقيق)، (٠٠) نوافل المقربين، (٦٤) أحسن القول، (٧٩) دعوة الشباب العصرية للإسلام.

#### خامسا: سلسلة دراسات صوفية معاصرة: عدد ١٦ كتاب

(۱۰) الصوفية و الحياة المعاصرة، (۱۱) الصفاء والأصفياء، (۱۲) أبواب القرب و منازل التقريب، (۲۹) الصوفية في القرآن والسنة (۳۳) (ترجم للإنجليزية ومنشور على الموقيع)، (۳٦) المستهج الصوفي والحياة العصرية، (۲۶) الولاية والأولياء، (۶۹) موازين الصادقين، (۵۱) الفتح العرفاني، (۵۳) النفس وصفها وتزكيتها، (۵۸) سياحة العارفين، (۳۳) منهاج الواصلين، (۳۵) نسمات القرب، (۲۸) العطايا الصمدانية للأصفياء، (۲۹) الأجوبة الربانية في الأسئلة الصوفية، (۷۷) شراب أهل الوصل، (۸۳) مقامات المقربين.

#### سادساً: سلسلة شـفاء الصدور: عدد ٩ كتب:

(٣٧) مختصر مفاتح الفرج (٥٥)، (٣٨) أذكار الأبرار (صغير)(٣ط)، (٤٠) أوراد الأخيار (تخريج وشرح)(٢ط)، (٤٦) علاج الرزاق لعلل الأرزاق. (٢ط)، (٤٧) بشائر المؤمن عند الموت (٣ط)، (٤٨) أسرار العبد الصالح وموسى الطلار ٢ط)، (٤٥) مختصر زاد الحاج والمعتمر. (٦٣) بشريات المؤمن في الآخرة. (٦٣) بشائر الفضل الإلهي.





#### أين تجد مؤلفات فضيلة الشيخ فوزى محمد أبوزيد

| القاهـرة                           | رقم الهاتف                                 | إسم المكتبة             |
|------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------|
| ١١٦ شارع جوهر القائد الأزهر        | 70917072                                   | مكتبة المجلد العربي     |
| سوق أم الغلام ميدان الحسين         | 709.1011                                   | مكتبة الجندي            |
| ٥٢ شارع الشيخ ريحان،عابدين         | 77907710                                   | دار المقطم              |
| ١٧ الشيخ صالح الجعفري الدراسة      | ८०४४४ • ८४                                 | مكتبة جوامع الكلم       |
| ١ عمارة الأوقاف بالحسين            | 709. 2170                                  | مكتبة التوفيقية         |
| ٢ زقاق السويلم خلف مسجد الحسين     | • 1 7 7 7 2 7 0 9 7 1                      | بازار أنوار الحسين      |
| ۱۱ ميدان حسن العدوى بالحسين        | 70910772                                   | مكتبة العزيزية          |
| ١٣٠ شارع جوهر القائد بالدراسة      | 709٧٨٦                                     | الفنون الجميلة          |
| ۲۲ شارع المشهد الحسيني بالحسين     | 709.7021                                   | مكتبة الحسينية          |
| ١ شارع مُجَّد عبه خلف الأزهر       | 701.11.9                                   | مكتبة القلعة            |
| ٩ ميدان السيدة نفيسة .             | 701. { { { { { { { { { { { { { { { { { { { | مكتبة نفيسة العلم       |
| عمارة اللواء ٢ شارع شريف           | 74445147                                   | المكتب المصري الحديث    |
| ۲۸ شارع البستان بباب اللوق         | 77971209                                   | الأديب كامل كيلاني      |
| ١٠٩ شارع التحرير، ميدان الدقي      | <b>777077</b>                              | مكتبة دار الإنسان       |
| ٦ ميدان طلعت حرب                   | 70707271                                   | مكتبة مدبولي            |
| طيبة ٢٠٠٠، شارع النصر مدينة نصر    | 76.107.7                                   | مدبولي مدينة نصر        |
| ٩ شارع عدلي جوار السنترال          | 7791.998                                   | النهضة المصرية          |
| ٦ شارع د. حجازي، خلف نادي الترسانة | 77229179                                   | هلا للنشر والتوزيع      |
| درب الأتراك، خلف الجامع الأزهر     | .10.£7797                                  | المكتبة الأزهرية للتراث |
| ١٢٨ شارع جوهر القائد الأزهر        | 70191707                                   | مكتبة أم القرى          |
| ٩ شارع الصنادقية بالأزهر           | 70985777                                   | المكتبة الأدبية الحديثة |
| ٢١ شارع د.أحمد أمين، مصر الجديدة   | 77222799                                   | مكتبة الروضة الشريفة    |
| الإسكندرية                         |                                            |                         |
| محطة الرمل، أمام مطعم جاد          | ٠١٢٢٤٦٠٩٠٨٢                                | كشك سونا                |
| محطة الرمل، صفية زغلول             | ٠١٠٠١٢٣٢٦٩٨                                | الكتاب الإسلامي الثقافي |
| ٦٦ شارع النبي دانيال، محطة مصر     | .11121127                                  | کشك مُجَّد سعید موسی    |
| ٤ ش النبي دانيال، محطة مصر         | •٣-٣٩٢٨٥٤٩                                 | مكتبة الصياد            |
| ۲۳ المشيرأحمد إسماعيل، سيدى جابر   | .٣-02770٣9                                 | مكتبة سيبويه            |





| 0 6 16                                                                                   |                         |                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------|
| محطة الرمل – أ/ أحمد الأبيض                                                              | ٠١٢٨٨٣٤٣٥٥٥             | الكشك الأبيض                              |
| الأقاليم                                                                                 |                         |                                           |
| الزقازيق- بجوار مدرسة عبد العزيز على                                                     | مُحَدِّد                | كشك عبد الحافظ                            |
| الزقازيق — شارع نور الدين                                                                | .00-7777.7.             | مكتبة عبادة                               |
| طنطا- أمام مسجد السيد البدوي                                                             | ٣٣٣ ٤ ٦ 0 ١             | مكتبة تاج                                 |
| طنطا- ٩ شارع سعيد والمعتصم أمام كلية التجارة                                             | ٣٣٢٣ ٤ 9 0              | مكتبة قربة                                |
| كفر الشيخ – شارع السودان أمام السنترال،<br>أ/سامي أحمد عبد السلام                        | 11.10791.11             | كشك التحرير                               |
| المنصورة – شارع جيهان بجوار مستشفى<br>الطوارىء أ/عماد سليمان                             | .1777.070               | مكتبة صحافة الجامعة                       |
| المنصورة، عزبة عقل، ش الهادي، أ/عاطف وفدي                                                | .11271279               | مكتبة الرحمة المهداة                      |
| المنصورة- شارع الثانوية بجوار مدرسة ابن<br>لقمان، الحاج كمال الدين أحمد                  | .1077100.               | مكتبة صحافة الثانوية                      |
| طلخا – المنصورة – بجوار مدرسة صلاح سالم<br>التجارية، أمام كوبري طلخا                     | .177591775              | صحافة أخبار اليوم<br>للحاج مُجَّد الأتربي |
| فاید- أ حماده غزالي بربري                                                                | ٠١٢٢٦٤٦٨٠٩٠             | مكتبة الإيمان                             |
| السویس،ش الشهداء، ح حسن مُجَّد خیری                                                      | . 1 7 7 7 9 7 . 2 . 9   | كشك الصحافة                               |
| سوهاج- شارع احمد عرابي أمام التكوين المهني                                               | .9٣-٢٣٢٧099             | أولاد عبدالفتاح السمان                    |
| قنا– أمام مسجد سيدي عبد الرحيم القناوى                                                   | • 1 • 7 9 0 1 \ 7 1 7   | كشك أبو الحسن                             |
| القرايا- إسنا - ش السيدة زينب- الحاج مُحَّد الريس<br>والأستاذ مُحَّد رمضان مُحَّد النوبي | • 1 • • ٨٦٩٨٦٦٤         | كشك بالقرايا- إسنا                        |
| كشك حسنى تُحُد عبد العاطَى المنسى<br>أمام مستشفى الرمد بإسنا – الأقصر                    | • 1 1 1 1 1 2 9 1 A 7 7 | كشك حسنى بإسنا                            |

أيضاً بدور الأهرام والجمهورية والأخبار و دار الشعب والقومية ومن المكتبات الكبرى الأخرى بالقاهرة والجيزة والأسكندرية والمحافظات. ويمكن أيضاً الإطلاع إليكترونيا على أغلب الكتب وتنزيلها مجانا كما طبعت من على موقع الشيخ www.fawzyabuzeid.com، وهى منشورة أيضاً على أكبر موقع علمى للكتاب العربي على النت www.askzad.com، ويمكن طلبها من الناشر: دار الإيمان والحياة، ١١٤ ش ١٠٥ حدائق المعادي بالقاهرة، طلبها من الناشر: دار الإيمان والحياة، ١١٤ ش ١٠٥ حدائق المعادي بالقاهرة،

الخــــاتمة





| ٣   | المقدمة                          |     |
|-----|----------------------------------|-----|
|     | الفصل الأول: أسرار الإسراء       | •   |
| ۲   | ذكر الاسراء والمعراج             | ١   |
| ٧   | اختصاص الرسول بالاسراء والمعراج  | ۲   |
| ٨   | العروج بالجسد أم بالروح          | ٣   |
| ١٢  | مرَات الإسراء والمعراج           | ٤   |
| ١٤  | اختلاف الروايات في الاسراء       | ٥   |
| 17  | الإسراء ليلا                     | ٦   |
| ١٦  | مشاهد الإسراء                    | ٧   |
| 74  | الأنبياء في قبورهم               | ٨   |
| 40  | داعي اليهود وداعي النصارى وابليس | ٩   |
| ۲۸  | صلاة النبي بالأنبياء             | ١.  |
| ٣,  | الاسراء والمعراج والعلم الحديث   | 11  |
|     | الفصل الثاني: تجليات المعراج     |     |
| ٣ ٤ | المعراج                          | ١٢  |
| 41  | معراج الرسل السابقين             | ۱۳  |
| **  | اختراق حاجز الزمان والمكان       | 1 £ |
| ٣٨  | المعراج من المسجد الأقصى         | 10  |

لايشخ فزرى محرار وزيرار



| ٣٩ | باركنا حوله                              | 17  |
|----|------------------------------------------|-----|
| ٤٠ | المعراج في القرآن الكريم                 | 17  |
| ٤٢ | يوم العروج                               | 11  |
| ٤٥ | حكمة وجود الرفيق                         | 19  |
| ٤٨ | لقاء النبي بالأنبياء في الأرض وفي السماء | ۲.  |
| ٤٩ | رؤية الرسول للأنبياء في السموات          | ۲۱  |
| ٥١ | معراج الرسول ورفع عيسى                   | 77  |
| ٥٣ | ورفعناه مكانا عليا                       | 74  |
| ٥٤ | حكمة ترتيب الأنبياء في السموات           | 7 £ |
| ٥٨ | حكمة رؤية الأنبياء                       | 70  |
|    | الفصل الثالث: المشاهد القدسية            |     |
| ٦٤ | سدرة المنتهى                             | 77  |
| ٦٨ | مقامات الملائكة والأنبياء                | **  |
| ٧. | آیات ربه الکبری                          | ۲۸  |
| ٧١ | دنا فتدلى                                | 79  |
| ٧٣ | رؤية الرسول لربه                         | ٣,  |
| ٧٦ | حكمة فريضة الصلاة في المعراج             | ٣١  |
| ٧٩ | سر طلب موسى للتخفيف                      | 77  |
| ٨٤ | المعراج ورؤية الوجه                      | 44  |





| ۸٦  | السلام على عباد الله الصالحين         | 7 8 |
|-----|---------------------------------------|-----|
| ٨٩  | سر السلام                             | 40  |
|     | الفصل الرابع: الحكم والدروس المستفادة |     |
| 97  | الاحتفاء بالمناسبات الدينية           | 47  |
| 94  | كيفية الاحتفال بالاسراء والمعراج      | 47  |
| 90  | دروس الإسراء                          | ٣٨  |
| 99  | الاسراء والمجتمع الفاضل               | 44  |
| 1.1 | صيام يوم الاسراء                      | ٤٠  |
| 1.7 | المعراج والوصول الى الله              | ٤١  |
| 1.0 | معراج المؤمنين                        | ٤٢  |
| 1.7 | نصيب المؤمن من الإسراء والمعراج       | ٤٣  |
| 1.7 | عروج الأرواح                          | ٤٤  |
| 1.4 | تدبير الأمر                           | ٤٥  |
| 114 | تحدي الكافرين                         | ٤٦  |
| 110 | دعاء الاسراء                          | ٤٧  |
| 114 | البراق والمعراج والرفرف               | ٤٨  |
| 171 | ترجمة المؤلف                          |     |
| 177 | قائمة المؤلفات                        |     |
| 175 | أين تجد مؤلفات الشيخ                  |     |

تمَّ بحمد الله وبركة حبيبه ومصطفاه صلى الله عليه وعلى آله الأطهار



### من مكتبة المناسبات الدينية للشيخ فوزي محمد أبوزيد

















#### روروا موقع الشيخ www.Fawzyabuzeid.com

تطلب من دارا الإيمان والحياة ١٠٤ ش ١٠٥ المعادى - ت : ٢٥٢٥٣١٤٠ القاهــرة القائمة الكاملة الولطات (يُسُخ فُورَى مُحَرِّفُورِيْرِ بداخل الكتاب مع قائمـة بالكتبات ودور النشـــر